## ПЕРМСКІЯ

# ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

С цана годовому в наданію съ доставкой и пересылкой ШЕСТЬ рублей. выходять три раза въ мъсяцъ

(I, II m 21 4.).

№ 36.

Сподписка при- 9
вимается въ
раданців Евархіальныхъ Від.
при Братстві
св. Стефана.

### отдълъ оффиціальный.

СОДЕРЖАНІЕ: Оть Пермской Духовной Консисторіи. Резолюція Его Преосвященства. Открытіе новыхъ церновно-приходенихъ организацій. Открытіе самостоятельнаго прихода. Праздныя мѣста. Инструкція для миссіонеровъ-книгомошъ.

### Отъ Пермской Духовной Консисторіи.

Его Преосвященство, Преосвященивйшій Палладій, Епископъ Пермскій и Соликамскій, 12 сего декабря взволиль выбыть изь гор. Перми для обозрѣнія церквей и школь Пермскаго уѣзда.

В ТО Д М. В ГО Д М. В С. Б. С. Г.

# Резолюція Его Преосвященства.

На прошеніи священника Христорождественской церкви завода Бисерга, Красноуфимскаго увзда, Сергія Горныхъ, конмъ онъ, донося, что на Красноуфимскомъ увздномъ миссіонерскомъ инородческомъ събадъ, въ числъ ибкоторыхъ вопросовъ, разсматривался также вопросъ объ организаціи «Общества христіанской взаимономощи», просить Его Преосвященство иринять отъ него жертву

THOR

въ 500 рублей въ основной капиталъ этого общества, если таковое будеть открыто по выработанной программъ, съ тъмъ, чтобы изъ этой суммы выдавались ссуды новокрещеннымъ черемисамъ, резолюція Его Преосвященства, Преосвящениъйшаго Палладія, Епископа Пермскаго и Соликамскаго, отъ 10 декабря сего года за № 7325, последовала таковая: «Такому двлу не сочувствовать нельзя. Буду радъ, если откроется проектируемое общество при такой существенной помощи со стороны о. Сергія Горныхъ».

### Открытіе новыхъ церковно-приходскихъ организацій.

durody da aski hat atrioxida

Его Преосвященствомъ, Преосвященныйшимъ Палладіемъ, Епископомъ Пермскимъ и Соликамскимъ, разръшено открыть: а) общество трезвости при церкви села Стефанова, Оханскаго увзда, 9 декабря, и б) воскресную школу при вемскомъ училищъ села Бълоева, Соликамскаго уъзда, 11 декабря.

#### CORRESHABIE: Our Hepstein Arrower, Kostutionly, Personnin Открытіе самостоятельнаго прихода.

Res Upiconsequence (trapperty)

Указомъ Святьйшаго Правительствующаго Синода, отъ 3 декабря сего года за № 16777, при церкви въ деревиъ Деменевой, Осинскаго уъзда, открытъ самостоятельный приходъ съ причтомъ изъ священника и псаломщика, съ темъ, чтобы содержаніе причта новооткрываемато прихода относилось на мѣстныя Вто Пребенященотия. Прессиящения пальнайй, канскин. Пелаторая

### Праздныя мѣста.

Communication 12 cere generate and the cere was top Hepun am occupitation

Священническія при церквахь: Нижне-Сергинской, Красноуфимскаго убада; Филатовской, Пермскаго увада; Верхъ-Яйвенской, Соликамскаго увада; Деменевской, Осинскаго увзда.

Діанонскія при церквахь: Верхъ-Язвинской, церкви, Чердынскаго убзда.

Псаломщическія при церквахь: Пермскаго исправительнаго отділенія; Серебрянской, Кунгурскаго увзда; Бондюжской, Чердынскаго увзда; Быковской, Кра-

CROSS SERVINGE OF THE PARTY FOR - Uncorrected to the Party of the Part

1911. Ноября 18. Утверждается. Палладій Епископъ Пермскій.

### ИНСТРУКЦІЯ для миссіонеровъ-книгоношъ.

constant or success

Институть миссіонеровъ-книгоношть открывается при Братствѣ Св. Стефана.

Миссіонерами-книгоношами могуть быть ревнители и ревнительницы православія, люди высокой правственности, безупречнаго поведенія, устойчивые въ своихъ убъжденіяхъ, грамотные, обладающіе хотя нъкоторыми миссіонерскими познаніями и умѣющіе въ духѣ христіанской любви и кротости предложить народу книги священнаго и святоотеческаго писанія.

Каждый монастырь въ епархіи и каждый миссіонерскій кружокъ и приходъ имъеть своихъ миссіонеровъ-книгоношъ.

Избирая извъстное лицо на должность миссіонера-книгоноши, настоятель или настоятельница монастыря лично или черезъ Совъть Братства Св. Стефана представляеть его на утвержденіе Епархіальнаго Епископа.

Избирая миссіонера-книгоношу при миссіонерскомъ кружкѣ, предсѣдатель кружка просить чрезъ епархіальнаго миссіонера Совѣтъ Братства Св. Стефана по сношеніи съ г. Начальникомъ губерніи утвердить избранное лицо въ должности миссіонера-книгоноши, испросивъ на то согласіе и благословеніе Епархіальнаго Епископа.

Братство Св. Стефана чрезъ епархіальнаго миссіонера снабжаеть миссіонеровь-книгоношъ книгами.

Списокъ книгъ составляеть епархіальный миссіонерь.

Монастыри, миссіонерскіе кружки и приходы для своихъ книгоношъ могуть покупать книги на свои собственныя средства, но только по тому списку, который будеть утверждень Совътомъ Братства.

Миссіонеръ-книгоноша получаеть отъ Совъта Братства особый видъ или удостовъреніе.

Книги для миссіонеровъ-книгоношъ Советь Братства посылаеть чрезъ епархіальнаго миссіонера на имя председателя миссіонерскаго кружка.

Предсъдатель миссіонерскаго кружка является отвътственнымъ лицомъ за книги. Миссіонеръ-книгоноша находится у него въ полномъ подчиненіи; ему даеть отчеть о своей дъятельности и предъ нимъ отчитывается и по продажъ книгъ. Книгоноша изъ монастыря даетъ отчеть о своей дъятельности настоятелю монастыря.

1911 Hordon 18 Lougepadaerogs Председатель кружка или настоятель монастыря по деламъ миссіонера-книгоновки обращается къ епархіальному миссіонеру, ему даеть отчеть о его дъятельности, у него просить тахъ или другихъ книгъ для книгоношъ, отъ него получаеть разръщение своихъ вопросовъ.

Енархіальный миссіонерь въ своихъ отчетахъ подробно докладываеть въ Совъть Братства о дъятельности миссіонера-книгоноши.

Миссіонеръ-книгоноша продаетъ книги какъ въ своихъ, такъ и въ сосъднихъ приходахъ, селахъ и деревняхъ, на торжкъ и въ частныхъ домахъ, но не иначе какъ съ разръщенія и благословенія мъстнаго священника.

Миссіонеръ-книгонуща долженъ быть знакомъ съ содержаніемъ продаваемыхъ книгъ. вінконн отператоготива и отнивницива прима уполен трасположни

Миссіонеръ-книгоноша при продажѣ книгъ въ частныхъ домахъ должевъ вести домашнія беседы, уклоняясь оть беседь сь начетчиками.

Миссіонеръ-книгоноша получаеть за свой трудъ 25% съ вырученнаго рубля не настоятельной дене, книги перед видостиру видостиру бибр. Королична денер йональнию оп

no chomienia es r. Haramannia ryfiepain yrnegurr motedane lung, na nome

upvauch, upegeblarean

#### Избарая эпесіонера-иничасния при запесіонерскомъ Редакторъ, Секретарь Консисторіи П. Зеленовъ.

Muscionepa-Engronoma noayanera ora Costra Bpareroa

представляеть сто ил утвержденіе Кистуіломи, Епрекона.

ности зеиссіонера-аплионовии, испросиять на то сокласіе и бликовловеніе Епарківль-Списокъ инагъ составляеть опархінамий миссіомерь. DOLLINGE REPORT HE COOCLECTER Graers Personalent (The Month Cold.) REH STAR BEROOM

Consequences on the particular for the particular and the particular particul RESERVE AND RECORDED PORTS CHARGE CONTRACTOR OF THE PROPERTY O уваньно зопосоонора на имя продобавлени мнестоноровато кружных отсления

BERTON MERCHANDER LANDON DIRECTOR OF THE STORM OF THE STORMS OF THE STOR

the state of the s

### Пермскія Епархіальныя Въдомости

21-го Декабря.

№ 36.

1911 года.

### ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

ЧЕСТВОВАНІЕ ЕГО ПРЕОСВЯЩЕНСТВА, ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ПАЛЛАДІЯ ЕДИНОВЪРЦАМИ ПЕРВАГО ОКРУГА ПЕРМСКАГО ЕДИНОВЪРЧЕСКАГО БЛА-ГОЧИНІЯ.

9 ноября текущаго года духовенство и церковные старосты пермскаго единовърческаго округа чествовали своего Архипастыря Преосвященный шаго Палладія подношеніемъ ему древняго письма иконы преп. Палладія и адреса.

Съ прівздомъ на Пермскую канедру Преосвященнаго Палладія оживилось наше единов'єріе. Владыка обратилъ на него свое Архипастырское вниманіе и обнаружиль къ нему свои особенныя заботы. Единов'єрцы сразу почувствовали, что Преосвященный Палладій также заботится о нихъ, какъ и о православной паств'є. Наділяемые такимъ р'єдкимъ архипастырскимъ вниманіемъ, единов'єрцы—духовенство и церковные старосты сочли своимъ священнымъ долгомъ выразить Преосвященному Владык'є свои благодарныя чувства.

9-го ноября, въ 12 ч. дня, вст причты церквей Пермскаго единовърческаго округа вмъстъ съ церковными старостами собрались въ покои Преосвященнаго, гдъ благочиннымъ округа, священникомъ о. Александромъ Зеленинымъ былъ прочитанъ Владыкъ адресъ слъдующаго содержанія:

Ваше Преосвященство,

Возлюбленныйшій Архипастырь и Владыка,
Преосвященныйшій Палладій!

Прошло ляшь два года съ того времени, какъ Перискій единовърческий округь въ лицѣ о. Благочиннаго Агаеангела Зеленина имѣль счастіе получить первое святительское благословеніе отъ Вашего Преосвященства. Истекло короткое двухлѣтіе, посвященное ознакомленію Архипастыря съ пасомыми и послѣднихъ съ своимъ отцемъ учителемъ. Эти года, ровно облитые лучами великаго благорасположенія Вашего Преосвященства къ Пермскому единовърческому округу и вообще къ единовърію, послужили отнынѣ прочнымъ, крѣпкимъ звеномъ, связующимъ нащи чувства любви и глубокаго почитанія къ своему до-

рогому Владыкъ въ одинъ непоколебимый монолитъ. Тъ великіе, многополезные труды Вашего Преосвященства, которые были направлены на благо единовъргя и единовърцевъ, и являются причиной зарожденія глубокоблагодарныхъ чувствъ всего Пермскаго единовърческаго округа къ Благостнъйшему своему Архипастырю.

Сь первыхъ же дней мудраго руководительства Вашего Преосвященства Пермской епархіей намъ прежде всего бросилось въ глаза то вниманіе къ нуждамъ нашимъ и тотъ великій интересъ, кои проявили Вы, Владыка святый, къ намъ единовърцамъ. Наши первые суетныя дъла, которыми мы утруждали вниманіе Вашего Преосвященства, наши просьбы и нужды находили всегда любознательнаго разследователя истины и живой откликъ со стороны Вашего Преосвященства. Вы, благостивйшій Владыка, сь чисто отеческимъ попеченіемъ единовърческаго заботились о процвътаніи единовърія, о поднятіи образованія духовенства, указывая ему цёль жизни, направляя и оживляя благотворно его дъятельность. Глубоковникающимъ взоромъ Вы, возлюбленный Владыка, обратили серьезное вниманіе на колебаніе единовърія. То буйно, то обманчиво тихо окружаеть австрійство молодыхъ единовърцевь, прельщаеть ихъ «древлимъ благочестіемъ и вившнимъ блескомъ своего служенія. И случалось, что обманчивая прелесть реки старообрядчества смывала мутною волною неокръщие прибрежные ростки единовърія. Они гибли, тонули, ибо не знали, какъ избъгнуть пучины. Ваше чуткое сердце услышало далекія мольбы погибающихъ въ темнотъ раскола и явилось имъ на помощь. Ваше Преосвященство, милостивъйшій Архинастырь, въ короткое время объединили людей знающихъ, опытныхъ борцовъ съ расколосектантствомъ, вдохнули въ нихъ духъ энергіи и вдохновенія. Изыскали потребныя средства и нынѣ открыли пастыр миссіонер. школу. Открыли для погибающихъ во тьмъ новый маякъ, доступный для всъхъ свъточь Христова свъта. Послъдній купно съ имъвшимися ранъе подобными свътильниками истинныхъ знаній сольется во едино и дасть яркій сильный котораго-миссіонеры-пастыри разсфются по всей епархіи, светомъ знаній своихъ направляя погибающихъ къ спасенію. Глубокое знаніе Вашимъ Преосвященствомъ единовърія оказало намъ неоцінную помощь и пользу. До сихъ порь единовърческое духовенство не вы силахъ было на активное выступленіе въ борьбу съ расколосектантствомъ, ибо по образованію оно стоить весьма низко. Въ большинствъ единовърческие пастыри, не говоря уже о діаконахъ и псаломщикахъ, имъють домашнее образование. Обычно учились по старинкъ, гдъ-нибудь въ глухомъ сель, за бъднымъ столомъ крестьянской избы. Старецъ съдой

дрожащимъ отъ дряхлости голосомъ съ указкой въ рукахъ училь молодое поколеніе крюковому пенію, уставу, старинному чтенію. Училь любить, хранить и уважать старину. Сь этими знаніями, чуть-чуть расширившимися въ гражданской школь, они входили въ жизнь, принимали священство. Естественно, при такихъ знаніяхъ духовенству трудно было бороться съ быстрымъ натискомъ раскола. Вы, Ваше Преосвященство, возлюбленный Архипастырь, отмътили этоть нашть общій недугь-малообразованность, сь кротостію и любовію влили въ насъ духъ бодрости и надежды на пополнение этого пробъла, дали съ открытіемъ пастыр.-миссіонер. школы крѣпкое оружіе на борьбу съ расколомъ. Дали возможность въ школъ и на лътнихъ миссіонерскихъ курсахъ оттачивать наши умы и уста на проповедь светлаго ученія Христа. Ваша великая душевная сила, таящаяся въ благородномъ сердцъ, одинаково направляемая на благо ближнему, равнозначна милосердію и братской любви евангельскаго самарянина. Любвеобильный сердцемъ Вы, Владыка святый, больли вмъстъ съ нами при видъ нашей свойственной людямъ немощи. Своимъ трудомъ святительскимъ смыли наши раны, освятили уста, главы и души своимъ высокимъ примъромъ истиннаго служителя Христова. Своей неутолимой энергіей Вы, Благостивищій Архипастырь, возродили къ жизни Пермскій единовърческій округь. Благословили съ отеческою любовію наши первыя слабыя начинанія—избраніе для округа своего миссіонера, поднятіе церковно-приходской жизни. Сь неослабъвающимъ интересомъ наблюдали за нашей двятельностью, милуя и благословлия сильныхъ дълами, отечески наказуя и укръпляя слабыхъ. Созерцая житейское благополучіе наше и вообще всего единовърческаго духовенства епархіи, Вы, возлюбленный Владыка, съ великою готовностію и желаніемъ стремились улучшить наше положение. Бъдные приходы, главнымъ образомъ, вновь открытыхъ церквей округа, съ глубокимъ чувствомъ благодарности вспоминаютъ Вангу сердечную отзывчивость на просьбы о матеріальномъ обезпеченіи причтовь. Насколько велики попеченія Вашего Преосвященства о насъ, насколько они глубоко принимаются Вами, Возлюбленный Владыка, къ сердцу, гласить Ваша резолюція. Отнына она послужить сватлыма уташеніемь единоварцевь вы дии печали, будеть неуничтожаемымъ памятникомъ среди пермскихъ единовърцевъ о Вашемъ свътломъ высокомъ образъ. Личное посъщение Вацимъ Преосвященствомъ части Пермскаго единовърческаго округа оставило въ памяти духовенства и ихъ паствы одно свътлое чувство любви предъ кроткимъ любвеобильнымъ сердцемъ Вашимъ, чувства глубокаго уваженія и благодарности за Святительскія наставленія и благословенія. Гряди съ миромъ, драгій учитель, во всѣ храмы округа, подаждь жаждущимь утоленіе вь простыхь учительныхь словахъ своихъ, зажитая ими въ душахъ притекающихъ огонь живой дюбви къ церкви Божіей.

Милостивое, драгоцѣнное для насъ вниманіе Вашего Преосвященства глубоко намятно. Всѣ труды и попеченія Вашего Преосвященства о единовѣрія и
единовѣрцахъ породили въ сердцахъ нашихъ общее чувство живѣйшей благодарности, любви и глубокой признательности. Мы почтительнѣйше просимъ,
Ваше Преосвященство, возлюбленный Архипастырь и Владыка, принятъ наши
искреннія чувства, какъ бѣдную лепту Евангельской вдовицы. Наше пачало—души и благодарныя сердца—повелѣвали рукой при написаніи сего скромнаго выраженія сокровеннѣйшихъ чувствъ. Великое любвеобильное сердце, искренцяя
душа и трогательное вниманіе къ намъ Вашего Преосвященства склоняютъ
предъ собою къ землѣ съ глубокимъ уваженіемъ наши главы.

Прими же, Благостивйшій Архипастырь, выраженіе теплоты нашихъ чувствь—сію подносимую икону Св. Преподобнаго Палладія и нашъ общій старообрядно-земной поклонъ, какъ знакъ нашего постояннаго предъ Вами смаренія и готовности возносить благодареніе и молитвы Вседержителю о долюзтвинемъ здравіи и благоденствіи Вашемъ на славу святой Церкви, на радость общую.

Прими, Преосвященнъйшій Владыка, и не оставь нась въ своихъ святительскихъ молитвахъ. Много лѣтъ Ти, Владыка».

По прочтеніи адреса священиками Тронинымъ и Рахмановымъ была поднесена св. икона съ произнесеніемъ прочувствованныхъ рѣчей. Въ этихъ рѣчахъ еще болѣе подробно, чѣмъ въ адресѣ, было выяснено отношеніе Преосвященнаго къ единовѣрію вообще и единовѣрческому духовенству—въ частности. Отвѣтомъ на эти рѣчи было прекрасное слово самого Архинастыря, въ которомъ отъ прежде всего выразилъ за подношеніе иконы и адреса свою благодарность и затѣмъ ясно высказаль свои взгляды на единовѣріе и выразиль желаніе всегда заботиться о единовѣрцахъ съ такимъ же вниманіемъ, какъ онъ дѣлаль это до сихъ поръ. Рѣчь Преосвященнаго произвела на единовѣрцевъ самое сильное висчатлѣніе. Единовѣрцы были растроганы до глубины души. Послѣ своей рѣчи Владыка долго бесѣдоваль какъ съ духовенствомъ, такъ и со старостами. Бесъда носила самый теплый характерь. По окончаніи бесѣды единовѣрцы, получивъ Архинастырское благословеніе, поспѣшили въ фотографію, куда благоволиль прибыть и самъ Преосвященный для сниманія съ ними на общей карточкѣ.

# Завътъ мира и жизки.

«Для меня жизнь—Христось» (Филип. 1, 21)...

Здѣсь всего лишь четыре слова. Но въ этихъ словахъ заключается вся необъятная сущность ученія христіанскаго.

Христосъ-наша жизнь!

Можно ли иначе такъ сжато и кратко, но вмѣстѣ съ тѣмъ такъ сильно и ярко, такъ правдиво и точно выразить всю сокровенную мощь христіанства!?

Безъ Христа не было, нътъ и не можетъ быть жизни.

Какъ свъть сосредоточень въ солнце, такъ и истинная жизнь заключена во Христъ Іисусъ. Какъ солнце, обвъвая землю живительнымъ дыханіемъ своимъ, будить повсюду творящія силы, такъ и незаходимое Солнце Правдъ—Христосъ, согрѣвая и оживляя духъ человѣческій, творить въ человѣкѣ истинные плоды живой жизни.

Внѣ Христа—мракъ и вдали отъ Него—смерть, какъ мракъ и смерть тамъ, куда не проникають лучи яркаго солнца.

Правда, жилъ міръ и до Христа, но это была такая же жизнь, какая таится подъ ледянымъ покровомъ зимы, окутанная саваномъ смерти. То была жизнь скрытая, какъ скрыта она въ зернѣ, которое оживаетъ тогда лишь, когда въ нѣдрахъ земли коснется его теплота солнца.

Жизни въ полномъ смыслѣ этого слова, жизни истинной не было.

Своимъ паденіемъ человѣкъ отторгъ себя отъ любви Божіей. Онъ не захотѣль быть съ Богомъ, какъ Его сынъ, захотѣль обособиться, отъединиться. Онъ даль побѣдить себя богоборно-эгоистическому желанію;—и вотъ за все это съ высоты неизъяснимой радости жизни свергнуть онъ быль въ бездну мукъ и страданій....

Грѣхъ, въ какой впалъ человѣкъ, измѣнилъ весь ходъ исторической жизни человѣка, даль дожное и здое начало всей человѣческой исторіи. Грѣхи ноставили стѣну между твореніемъ и Творцемъ въ постоянномъ богоборномъ настроеніи человѣка. Грѣхъ, наконецъ, измѣнилъ самыя основы человѣческой совѣсти.

Справедливость— «око за око и зубъ за зубъ»,—вотъ высшій законъ, какой еказался возможнымъ для павшаго человѣка.

Законъ братской любви, законъ отреченія отъ своихъ личныхъ интересовъ вь пользу другихъ померкъ и изгладился въ человъческой совъсти. Закономъ человъческой жизни сталъ законъ звършной борьбы за существованіе, хищем-

ческой борьбы за свое мѣсто подъ солицемъ, хотя, казалось бы, что свѣта его достанеть на всѣхъ.

«Развѣ я сторожъ брату моему»?—Воть какія слова какъ бы начертаны были на знамени жизни до христіанскаго міра....

Росла наука, усиливалась культура, но вмѣстѣ съ тѣмъ разливалась и удушливая атмосфера разврата, пустоты и пошлости жизни, въ конечной цѣпи которыхъ стояла тоска.

Рождались геніи, являлись гиганты ума, которые оставили потомству удивительные намятники высокаго искусства и смёлаго полета тончайшей и гибкой философской мысли. Но и они, даже болёе другихъ, изнемогали въ представленіи пустоты и безцёльности жизни, и они томились въ безнадежномъ отчаяніи и тоскѣ, уныло влача свои дни безъ намека на радость, безъ искры просвёта.

Леденящій пессимизмъ и какой то страхъ жизни, смъщанный со страхомъ смерти, цариль въ душахъ лучшихъ представителей древности.

Лучшее счастье—никогда не родиться», —восклицають философы того времени. «Прекрасивйшій исходь изь жизни—лишить себя жизни», —прибавляють они.

Въ самомъ дѣлѣ, для чего тогда жить, если только тоску безысходную жизнь дарить человѣку?

Для чего жить, если всѣ благородныя грезы о мирѣ и общей радости жизни есть липь сновидѣнія сладкія, лишь одинъ обманчивый миражъ?...

Такъ въ великомъ стонъ душевномъ, воскликнулъ одинъ нашъ поэтъ, истерявшій въру въ Господа Бога. Но въ древности стономъ такимъ должно было стонать все человъчество, должно было стонать потому, что душа человъка не замирала совсъмъ. Душа человъка еще не забыла свою небесную обитель, и искры небеснаго свъта, какимъ наслаждалась она въ раю сладости, въ ней все еще тлъли.

И хотя презръла она Любовь Божію, хотя анархію своеволія предпочла она единомыслію съ Высшимъ Разумомъ, хотя и кромѣ Бога—въ мірѣ земли—она хотъла найти источникъ покоя и радости, но—

«Звуковъ небесь замънить не могли Ей скучныя пъсни земли...

Воть здёсь то и заключается источникъ тоски человека. Жгучая, безысходная, она изсушала жизнь и безнощадно разбивала въ ней все, чъмъ человъкъ хотъль жить и дышать.

И томился человъкъ въ тоскъ и слезахъ. И въ стонахъ и вопляхъ искалъ онь Избавителя, Который бы примириль его съ жизнію и заглушиль въ ней тоску, Который бы научиль его, какъ надо жить и во имя чего нужно жить.

Самъ себя человъкъ избавить не могъ, такъ какъ не могъ онъ уйти отъ своего постояннаго спутника-граха. И какъ ни хоталь онъ къ няться, какъ ни хотълъ воспарить отъ земли, быль совершенно не въ силъ сдълать это.

Таковъ исихологическій анализъ жизни до христіанскаго міра....

Когда человъкъ захотълъ узнать, что-добро и что-зло, Госнодь не удерживаль воли его. Господь попустиль человъку добровольно идти, куда хочеть. Онъ только любящими очами смотрълъ за несчастнымъ человъчествомъ. И только одного ждаль Онь-Всемилостивьйшій-ждаль Онь того времени, когда истерзанный и измученный, смирившійся и обезсиленный-человѣкъ «Господи, спаси: погибаю»! И настало, наконецъ, это время.

Человъку необходима была высшая, всесильная Божественная помощь, которая только одна и способна указать ему цёль жизни и правый путь во спасенію, а также и дать върныя средства къ шествію этимъ путемъ. HIR HOLD, BHE TENER BY STEE

И воть эта помощь явилась.

Когда человъчество, воспитанное тяжелымь путемъ страданій, сознало, ваконець, что у него нъть силь болье жить и нъть средствъ побъдить зло и смерть, тогда на землю нисходить Сынъ Божій и «Богь во Христь примиряеть съ Собой мірь, не вміняя людямь преступленій ихь з. (2 Кор. 5, 19).

Богь явился во плоти, и Солнцемъ Правды озарилась вселенная. Богь явился во плоти, и раздался похоронный звонъ для всей суммы зла стараго міра. Съ Рождественской ночи въ міръ этоть входить новая сила, вливается струя новой жизни, -- и совершается здъсь святая тайна смерти ветхаго человъка и рожденія новаго...

«Жизнь явилась и мы видели и веруемъ въ эту вечную жизнь, которая была у Отца и явилась намъ . (1 Іоан. 1, 2).

Во Христь Інсусь единственный смысль всей нашей жизни. Въ Немъ и только въ Немъ Одномъ-оправдание всъхъ человъческихъ мукъ за добро. Добро воплотилось и отныть оно не миражь, а реальная ценность. И мірь теперь идеальный—уже не мірь грезь, не продукть духовнаго творчества, а дѣйствительный отблескъ истиннаго идеальнаго міра, заключеннаго въ лиць явившагоси Бога во плоти.

Если бы не было воплощенія, если бы людямь не была протянута мощная рука, успоканвающая и питающая ихъ томящуюся душу, то жизнь разрѣпылась бы для нихъ страшнымъ крушеніемъ ихъ духа, разочарованнаго и отвергнутаго въ самыхъ насущныхъ своихъ запросахъ и чаяніяхъ.

Безсиліе задыхающагося духа, извращеніе и безуміе умственныхъ силь, растлівніе чувства, дряблости и звірство воли,—этоть страшный трагизмъ положенія древняго человічества,—все это могло найти исціленіе лишь въ актъ воплощенія Спасителя. Только этоть акть перекинуль мость между землей и небомь. Только въ немъ одномъ мы имітемъ доказательство, что зло въ мірітем абсолютное начало, что оно не соединено съ нимъ органически, а есть ніти наносное,—только прилипшее къ міру и потому побіждаемое воплотившимся Добромъ абсолютнымъ. Такое же убіжденіе для возрожденія и подлиннаго развитія человіческаго духа было настолько пеобходимо, что безъ него человіть никогда бы не нашель смысла и ціли для жизни, никогда бы не получиль въ ней дійствительной и истинной радости.

Въ самомъ дѣлѣ, кто или что въ мірѣ могло-бы дать гарантію объективной цѣнности нашей вѣры въ добро? Нѣтъ отвѣта на этотъ вопросъ внѣ идеи воплощенія Бога, внѣ вѣры въ явленіе Его въ зракѣ раба-человѣка. Зло въ мірѣ и дисгарманія настолько непобѣдимы внѣшними средствами, что пессимизмъ безысходенъ, если не откроется въ душѣ цѣлебный родникъ вѣры, который сдѣлалъ бы иго жизни «благимъ» и «бремя» ея «легкимъ».

Правда, жизнь не перестаеть быть «игомъ» и теперь. Не безбользненный праздникь, о которомъ такъ тщетно мечтають земные устроители человъчества, объщаеть намъ Христосъ, напротивъ, тяжелый подвигъ, великій кресть. Но Онъ даеть и силы его нести, указуя его высшій смысль и цьль и наполняя чистой радостью скорбь и трудъ человъка.

Въдь Христосъ и пришель за тъмъ, чтобы призвать къ себъ всъхъ страждущихъ и обремененныхъ. Для того и явился Онъ, чтобы измученнымъ людямъ дать радость. «Я увижу васъ и возрадуется сердце ваше и радости вашей никто не отниметъ отъ васъ». (Іоан. 15).

И дъйствительно, какое поразительное сопоставление получается, если сравнимъ мы духовное состояние античнаго міра съ его культурой, но и съ его развращенностью и пессимизмомъ, и духовное состояніе современныхъ ему первыхъ христіанскихъ общинъ, какъ оно описано въ Дѣяніяхъ апостоловъ! Какимъ небеснымъ свѣтомъ озарено это повѣствованіе! Безъ радостнаго волиенія его нельзя перечитывать. Мы видимъ здѣсь, что никогда въ исторіи люди не жили радостнѣе, чѣмъ эти бѣдныя общины. Онѣ не имѣли культурныхъ благъ, съ какими влачило свои дни античное общество, но въ нихъ билъ живой ключъ радости и вѣры, благодатная жизнь дѣтей Божіихъ.

Даже самая смерть здѣсь не представляла собой безнадежнаго ужаса. Озаренные звѣздой Виелеема, возрожденные въ своихъ лучшихъ чаяніяхъ, пюди съ восторженнымъ взоромъ смотрѣли въ глаза смерти, съ радостью въ сердцѣ шли ма всякія муки.

Огненные языки ихъ лизали, кресты разрывали ихъ члены, звѣри терзали ихъ. А они въ упоеніи радости пъли ангельскую пѣснь о мирѣ и счастьѣ людей!...

Что значили для нихъ всѣ эти мученія и пытки, что представляла для нихъ даже самая смерть, когда внѣ Христа и представить себѣ не могди они жизни.

«Для меня жизнь-Христось и смерть пріобратеніе», говорили они...

Такъ возрождается человъкъ подъ животворными лучами родившагося «Солица Правды»—Христа.

Душа человѣка смирилась, и Богь коснулся ея, раскаявшейся въ своемъ грѣхопаденіи и возжелавшей Его; — Богъ коснулся ея, и она явила жизнь, полную высокихъ идей и цѣлей, — жизнь необъятную, непобѣдимую въ самой смерти, и черезъ самую смерть развивающуюся въ безконечность.

Можеть ли послѣ этого человѣкь безь чувства благоговѣнія, безь радости, хладнокровно пройти мимо Виолеемскихъ яслей? Хватить ли у него смѣлости отвернуться отъ Родившагося Младенца и не поклониться Ему?

Мы по природѣ были чадами гнѣва (Ефес. 2, 3), а воплотившійся Богь—Слово намъ даль власть быть чадами Божінми. (Іоан. 1, 12). Мы пили чашу бѣсовскую, а Онъ намъ даль пить чашу Господню. (1 Кор. 10, 21). Какъ же за это не возблагодарить намъ Христа, какъ не принести Ему, подобно древнимъ водхвамъ-мудрецамъ, самыхъ дорогихъ и великихъ даровь?

Въ Немъ-жизнь, и жизнь эта-свъть человъковъ. (Іоан. 1, 4).

И завъть Его-завъть жизни и мира.

Отнимите тенерь родившагося Христа у людей, и человьку будеть снова нечемъ жить и нечемь дышать. Тогда сумерки снова надвинутся надъ человечествомъ, снова уйдеть оно въ удушливое подземелье горя и слезь, потому, что внъ Христа—одно блужданіе, одни міновенно вспыхивающіе и такъ же міновенно поту-

И какихъ только огоньковъ не зажигалъ предъ собою міръ и послѣ рожденія Христова? Какихъ только кумировъ не воздвигаль онъ? На какіе только устои не пробоваль онъ опереться? И наслажденіе, и красота, и слава, и могущество, и гражданская доблесть,— все снова ставилось цѣлью бытія. Но и опять ни на чемъ не успокаивается духъ человѣческій и опять продолжаетъ измышлять онъ новыя цѣли и новые пути къ нимъ. Что ни годъ, то появляются все новыя и новыя волны модныхъ ученій. Одна встаетъ, выростаетъ, а потомъ по непреложному закону жизни равнодушно поглощается моремъ вѣчности и на мѣсто ее встаетъ уже другая...

Такъ «родъ преходитъ и родъ приходитъ». (Еккл. 1, 4), и сообразно этому «земля измъняетъ лице свое». Каждое время ставитъ свои задачи и человъкъ то служитъ имъ, то, низвергая, предаетъ поруганію...

Только неизмѣннымъ стоитъ одно «Солице Правды», и лучи Виелеемской звѣзды все такъ же ярко, какъ и 19 вѣковъ назадъ, сіяютъ надъ міромъ.

Завъть Христа—завъть мира и жизни—есть конечный завъть для людей. Внъ этого завъта блекнеть и теряеть свою благоухающую свъжесть здравый смысль человъческій, внъ его чахнеть воля и оскудъваеть въ священныхъ родникахъ вдохновеніе чувства.

Безъ Христа нътъ жизни, нътъ и не можетъ быть мира.

И если бы современное человѣчество, —опять измученное въ своихъ постоянныхъ порывахъ къ добру, въ своихъ поискахъ покоя и радости, всѣмъ существомъ своимъ поняло и почувствовало, какія неоцѣнимыя блага даетъ ему вѣра во Христа, тогда бы жизнь человѣческая засіяла яркимъ чарующимъ свѣтомъ, тогда бы плодами радости напитались всѣ люди, —и не звучнымъ только гимномъ, а реальнымъ воплощеніемъ стала бы въ мірѣ тогда ангельская пѣснь о «благоволеніи» въ людяхъ.

Священникъ Василій Морозовъ.

# Современность и христіансшво.

(Публичное чтеніе).

(Окончаніе \*).

Въ небольшой еврейской странъ, среди народа, не отличавшагося высотой мірской культуры и человъческаго просвъщенія, явился не мудрець вь человъческомъ

123: Mes mannenaime attenderes

<sup>\*)</sup> См. № 35 "Еп. Вѣд.".

смыслѣ, а кроткій Учитель, Который возвѣстиль міру не въ видѣ выводовь разума и опыта, не въ видѣ гадательнаго предположенія, а въ видѣ положительнаго ученія, сущую истину о Богѣ, о мірѣ и о человѣкѣ, истину, которая ведеть человѣчество къ жизни. Этимъ Учителемъ быль Спаситель міра, Спаситель всего человѣчества, какъ единаго цѣлаго, Інсусъ Христосъ. Онъ возвѣстиль, что Богъ есть Отецъ всѣхъ людей, что Онъ есть Любовь. Это ученіе всеобъемлюще. Оно одинаково дорого, цѣнно и истинно для всѣхъ временъ, для всѣхъ людей.

Но истина о Богѣ и Его отношеніи къ міру есть истина догматическая, доступная только вѣрѣ и совершенно непостижима для ограниченнаго человѣческаго ума, а потому всеобщность ея не считается убъдительной, и даже она сама отрицается людьми, признающими только разумъ и внѣцшія чувства за путь къ истинѣ. Болѣе доступны пониманію вообще всѣхъ людей истины правственныя, имѣющия свое основаніе въ догматическомъ ученіи христіанства и оправдываемыя человѣческой совѣстью. Эти истины возвѣщены въ полнотѣ Спасителемъ и названы Имъ, въ бесѣдѣ съ Никодимомъ, истинами земными. (Іоан. 3, 12).

Къ этимъ истинамъ принадлежить учение о человъкъ.

Въ древнемъ мірѣ всѣ люди дѣлились на враждебные другъ другу народы. Для каждаго изъ нихъ человѣкъ чужого илемени былъ, если не врагъ, то во всякомъ случаѣ не равноправный членъ общества. Для древняго грека и римлянина, этяхъ высшихъ представитслей древней человѣческой культуры, всякій иностранецъ былъ варваръ, человѣкъ низшей породы.

Даже великій Аристотель утверждаль, что есть люди, предназначенные къ рабству самой природой. Римскіе философы и юристы, хотя и доходили до ученія о равенствѣ всѣхъ людей, но ихъ ученіе носило характеръ отвлеченныхъ теоретическихъ положеній, основанныхъ на законахъ холоднаго разсудка, и не было закономъ сердца. Никто изъ нихъ не могъ возвыситься до сознанія истины, возвѣщенной Спасителемъ: всю вы братья, ибо одилъ у васъ Отвецъ, Который на небесахъ. (Ме. ХХПІ, 8, 9). Эта встина настолько всеобъемлюща и высока, что, несмотря на громадные успѣхи культуры, люди и въ настоящее время еще не могуть провести ее въ свое сознаніе и въ жизнь, хотя, говоря словами ранѣе цитированнаго проф. Казанскаго, «въ настоящее время всюду на землѣ», даже среди народовъ нехристіанскихъ, торьествуетъ христіанская правственность, потому что она отвѣчаетъ современнымъ условіямъ жизни». (Право и нравственность). Да, христіанская правственность безспорно отвѣчаетъ современнымъ условіямъ жизни, какъ она можетъ отвѣчать условіямъ жизни всякаго времени, если бы только люди хотѣли руково-

диться ею. Ученіе христіанской правственности—истина вѣчная. Она едина для всѣхъ временъ и народовъ.

Мы искренно считаемъ себя христіанами, а люди, отвергающіе христіанство, гордятся своимъ просвѣщеніемъ, по многіе ли изъ людей считають всѣхъ безъ цсключенія своими братьями, не дѣлая между ними различія ни по происхожденію, ни по языку, ни по племени? Равенство, братство, свобода въ устахъ большинства являются только громкими словами и считаются обязательными въ отношеніяхъ съ людьми какой либо одной партіи, а всѣ несогласные съ ея ученіемъ, признаются врагами. Достаточно припомнить ужасы французской революціи 1789 года, чтобы оцѣнить по достоинству значеніе этихъ высокихъ словь въ устахъ борцовъ за права всего человѣчества. Много ли найдется людей, которые дѣйствительно признають своими братьями убогаго самоѣда, дикаго папуаса или даже желтолицаго китайца?

По христіанскому ученію всь они, какъ дъти Единаго Отца Небеснаго, навли родные братья. Этому братству нисколько не препятствуеть ихъ враждебное отношеніе къ нашей христіанской въръ. Они ошибаются въ своихъ върованіяхъ, они находятся въ заблужденіи, но все-таки мы ихъ не можемъ считать для себя совершенно чужими, а темъ более врагами. Оть человека, называющаго себя христіаниномъ, мы вправъ ожидать поступковъ, сообразныхъ съ званіемъ последователя Христа и обязаны по совъсти питать къ нему не только любовь, но и уважение, а къ невърующему-любовь и жалость за его невъріе. Въ случать уклоненія отъ добра и упорства во злъ человъка, называющаго себя христіаниномъ, примънимъ судь Церкви, какъ мѣра самоисцѣленія живого организма и въ дальнѣйшемъ-отлученіе сть Церкви негоднаго ея члена, какъ мъра отсъченія атрофировавшагося органа. По отношению же къ человъку, сдълавшемуся для Церкви язычникомъ и мытаремъ остается лишь любовь и жалость. Сь нимъ возможно общение какъ съ братомъ, по съ братомъ, достойнымъ сожальнія, съ погибающимъ. Я писаль вамъ не сообщаться съ тъмъ, кто, называясь братомъ, остается блудникомъ, или лихоимцемъ, или идолослужителемъ, или злорючивымъ, или пьяницею, или хищникомъ, съ такимъ даже и не всть вмъсть. Ибо что мнь судить внышнихъ? говорить св. аностолъ Павелъ. (1 Кор. V, 9-12). Различіе въ отношеніяхъ христіанина къ върующему и невърующему заключается въ томъ, что мнѣніе перваго заслуживаеть вниианія каждаго члена Церкви; этимъ мнініемъ христіанинъ должень дорожить, а мивніе иноверца или неверующаго можеть быть принимаемо нами лишь въ цъляхъ изследованія нашихъ поступковъд и опеції) в писта да принценти принценти принценти поступковъд и опеції поступков и опеції поступков и опеції поступков и опеції поступков опеції

Великую силу въ нашей современности представляеть собою періодическая печать, которая вь большей своей части находится въ рукахъ дюдей чуждыхъ духа Христова. Печать стремится подчинить себъ общественное мнѣніе, не пренебрегая въ достиженіи своей цѣли никакими средствами, возвышая всѣхъ согласныхъ съ ней и унижая людей, имѣющихъ на современность свой правильный взглядъ. Страшнымъ, по мнѣнію людей міра сего, орудіемъ владѣетъ пресса. Она можетъ разными способами запятнать честь, доброе имя и достоинство всякаго человѣка, не принадлежащаго къ тому или иному лагерю, отдать его на поруганіе толить и осмѣять. По обычному житейскому взгляду насмѣшка считается страшнымъ орудіемъ: ее боится даже тотъ, кто ничего не боится, но истинному христіанину насмѣшка не страшна. Братъ во Христѣ никогда не посмѣется надъ своимъ братомъ, а сужденія людей въка сего для христіанина не могутъ считаться руководственными правилами жизни. У него есть вѣчный законъ жизни—Христосъ и Его Евангеліе.

Пусть тоть, чья честь не безь укора,
Страшится мнѣнія людей,
Пусть ищеть шаткой онь опоры
Вь рукоплесканіяхъ друзей.
Но кто вь самомъ себѣ увѣрень,
Того хулы не потрясуть,
Его глаголъ нелицемърень,
Ему чужой не нуженъ судъ. (А. Толстой).

Таково должно быть отношение христіанина къ сужденіямъ людей, чуждыхъ христіанству. Не насмѣшкой и презрѣніемъ, а любовью и состраданіемъ можеть отвътить имъ христіанинъ. Они ошибаются, они заблуждаются, но все-таки они няши братья. Въдь и наши братья по крови могуть заблуждаться, могуть злословить насъ, вредить намъ, но мы не можемъ уничтожить кровнаго родства, существующаго между ними и нами. Точно также мы, какъ христіане, не можемъ отрицать нашего братства со всякимъ человъкомъ. Въ этомъ и состоитъ широта и всеобъемлющая сила нравственнаго ученія Христа о человѣкѣ. Оно одинаково ведеть все человъчество къ добру при всъхъ условіяхъ человъческой жизни, на всъхъ ступеняхъ развитія человіческой культуры и цивилизаціи. Христіанское ученіе о человікв, несмотря на почти двухтысячное существование христіанства на земль, не осуществилось въ жизни народовъ, называющихъ себя христіанскими, но вина и отвътственность за это отклонение отъ истины падаеть не на христіанство, а на его мнимыхъ последователей. Христосъ отъ рожденія Своего и до нашихъ дней лежитъ на востаніе и на паденіе многимъ. Господь сказаль: блажени нищіе духомъ, но многіе, считающіе себя христіанами, хотять свою правду, свой разумъ, свое пониманіе, поставить, если не выше, то наравив съ истиной Божественной, и потому примъняють ученіе Спасителя къ жизни по своимъ желаніямъ. Этимъ объясняются всѣ отклоненія христіанъ отъ христіанской истины.

Христіанское ученіе не о человѣкѣ только всеобъемлюще; таково же нравственное ученіе Христа и о нашихъ отношеніяхъ ко всему существующему въ мірѣ. Оно предлагаетъ намъ относиться съ любовью ко всему, что сотворено Богомъ. Человѣкъ долженъ ненавидѣтъ только зло, котораго Богъ не создалъ, и которое явилось въ мірѣ вслѣдствіе уклоненія свободныхъ существъ отъ добра. Что бы ни говорилось, что бы ни дѣлалось представителями современности, на все мы должны смотрѣтъ съ точки зрѣнія всеобъемлющей христіанской любви. Наше отношеніе къ нимъ должно регулироваться такимъ соображеніемъ: какъ бы поступилъ въ томъ йли другомъ случаѣ человѣкъ любящій по отношенію къ любимому существу? Такая мѣрка, примѣняемая нами послѣдовательно ко всѣмъ и ко всему, не приведетъ наеъ никогда къ злу ни для насъ самихъ, ни для всего, окружающаго насъ, а всегда будеть содѣйствовать осуществленію на землѣ добра и правды.

Люди, конечно, могуть злоупотреблять нашей любовью, могуть отплачивать зломъ за наше добро, но мы не имъемъ нрасственнаго права отступать отъ добра и въ этихъ случаяхъ. Вредъ, наносимый зломъ, всегда обращается на обижающаго и возвышаеть обиженнаго. Зло развращаеть злодъя, отторгая единства съ человъчествомъ, а тернящій отъ зла и покрывающій зло добромъ, страдаеть только по вившности, которая представляеть собою скоропреходящее явленіе жизни, а не ея сущность. Мы можемъ пострадать оть людей только телесно, матеріально, а сознаніе постояннаго стремленія къ добру и чистота нашей совъсти служить для насъ такимъ воздаяніемъ за добро, такимъ блаженствомъ, какого не земными сокровищами, хотя-бы онъ можеть человъкъ достигнуть никакими пріобриль весь мірь. Достаточно приномнить исторію гоненій на христіанство со стороны язычниковъ и јудеевъ, а потомъ полное торжество въры Христовой, чтобы убъдиться въ жизненной правдивости изреченія Спасителя: блажени кротцыи, яко ти наслыдять землю. Бывають въ жизни каждаго человъка такія счастливыя, радестныя минуты, когда онъ готовъ заключить въ свои объятія всю вселенную, когда ему всѣ дороги, всѣ милы. Такое состояніе обыкновенно проходить очень скоро, но для истиннаго христіанина оно есть состояніе постоянное и неизм'єнное. Постоянно радуйтесь, за все благодарите, учить св. апостоль Павель. Другого состоянія для христіанина и быть не должно. Истинный христіанинъ всегда полонъ радости небесной и благодарности Подателю всъхъ благъ.

Примъръ такой настроенности намъ дали всъ истинные христіане: апостолы, съ радостію проповъдовавшіе Евангеліе по всей земль; мученики, радостно претер-

пъвавшіе самыя ужасныя пытки за Христа; преподобные, спасавшіеся въ пустыняхъ, горахъ и пропастяхъ земныхъ; святители, право правившіе слово истины и терпъвшіе гоненія за правду и весь безчисленный сонть великихъ угодниковъ вожіихъ, нашихъ братьевъ и членовъ одного организма, имъющаго и начало и конецъ въ одноть верховноть Существъ, сотворившеть человъчество и ведущеть его къ тому идеально-прекрасному состоянію, въ которемъ будетъ Богъ всяческая и во всяхъ. Нътъ возможности да и не представляется необходимости назвать всъхъ угодниковъ Божіихъ, показавшихъ примъръ исполненія заповъди апостольской, такъ какъ, при всемъ различіи внъшнихъ обстоятельствъ, святые люди по существу исполняли ее одинаково: при отсутствіи мірскихъ поводовъ къ радости они были полны радости духовной.

У всёхъ русскихъ людей, конечно, свёжа еще память о прославленіи преподобнаго Серафима Саровскаго. Всё люди, знавшіе его еще живымъ, единогласно
свидътельствують, что всегдашнее радостное настроеніе никогда не покидало этого
праведнаго старца, хотя земная жизнь его не давала особенныхъ поводовъ къ такой
свѣтлой настроенности. Даже тяжкіе побои, нанесенные ему разбойниками, и тѣлесные недуги не могли омрачать его радости. Люди, старающіеся убить вь себѣ всикую вѣру въ сверхчувственный міръ, могутъ отрицать святость «убогаго Серафима», какъ онъ самъ себя называлъ, но они не могуть отвергнуть ту великую силу,
какую получаетъ человѣкъ отъ проникновенія свѣтомъ истины евангельской. Преподобный Серафимъ поэтому можеть служить примѣромъ того, какъ можно жить
выше современности, не отрѣшаясь отъ нея.

Прекрасную картину проявленія любви ко всему міру представляеть одинъ изъ лучшихъ русскихъ поэтовъ, графъ А. Толстой въ поэтическомъ изображеніи великаго пѣснотворца Восточной Церкви Іоанна Дамаскина, который, отказавшись отъ всей нышности придворной жизни и удалившись въ пустыню, готовъ былъ обнять

И въ полъ каждую былинку,

И вь небъ каждую звъзду.

Но не одни только яркіе свѣточи человѣчества, не одни святые, избранные люди отличаются всегдащнимъ радостнымъ настроеніемъ. Подебные имъ, всегда счастливые, всегда благодарные Богу встрѣчаются и въ средѣ самыхъ обыкновенныхъ христіанъ, притомъ не изъ числа богатыхъ и знатныхъ, а изъ числа трудящихся, добывающихъ постояннымъ трудомъ кусокъ насущнаго хлѣба и большею частію не обладающихъ никакими запасами на будущее время. Они довольствуются малымъ, не гонятся за удовольствіями и удобствами въ жизни, но чувствують себя счастли-

въе всъхъ богачей міра. Это не римскіе стоики, презиравшіе міръ, а смиренные христіане, любящіе созданіе Божіе.

Одно воспоминаніе о такихъ счастливцахъ способно наполнить душу всякаго непредубъжденнаго человъка чувствомъ умиленія и покоя.

Лысый, съ бълой бородою, Дъдушка сидить, Чашка съ хлъбомъ и водою Передъ нимъ стоитъ.... Старику немного надо: Лапти сплесть да сбыть. Вотъ и сытъ. Его отрада Въ Божій храмъ сходить.

Какимъ миромъ и покоемъ въетъ отъ этого стихотворенія поэта, а если присмотрѣться повнимательнѣе къ жизни, то такихъ «дѣдушекъ» можно встрѣтить не особенно мало. Они видѣли на своемъ вѣку и хорошее, и дурное, и радость, и кручину, послѣдней, конечно, болѣе, чѣмъ первой и долгимъ жизненнымъ опытомъ узмали, каково должно быть настоящее, истинное душевное состояніе человѣка, какъ существа, одареннаго Богоподобной душой. Состояніе постоянной радости не есть проявленіе апатіи, буддійскаго безстрастія ко всему окружающему, не служить признакомъ очерствѣлости и огрубѣнія сердца, а есть признакъ сознательнаго и вѣрнаго отношенія къ дѣйствительности, проникнутаго всеобъемлющей и всепримиряющей любовью.

Духовно зрѣлый человѣкъ не возмущается зломъ, не выражаетъ ему своего негодованія, а лишь стремится побъдить его добромъ. Возмущеніе и негодованіе есть удѣль дѣтскаго и юношескаго возраста, ума не созрѣвшаго и убѣжденій измѣнчивыхъ, подобныхъ трости, колеблемой вътромъ. Эти качества бывають бурны, сильны и пламенны, но они ведуть лишь къ напрасной потерѣ ограниченной человѣческой энергіи и нисколько не содѣйствують проведенію въ жизнь добра.

Одна только всеобъемлющая христіанская любовь можеть служить незыолемой опорой всей жизни міра, опорой, содъйствующей всему доброму, правдивому и прекрасному. Одна она имъеть силу соединить все человъчество въ единую нераздъльную доброжелательную ко всъмъ семью. Она примънима ко всъмъ временнымъ условіямъ жизни. Не уничтожая ихъ, она просвътляеть и одухотворяеть современность и владъеть силой къ руководству человъчествомъ въ достиженій имъ истиннаго развитія истинной жизни, истинной свободы, полнаго равенства и лучшаго братства людей прямымъ путемъ.

Говоря о современности вообще, нельзя обойти молчаніемъ и переживаемаго нами историческаго момента. Всякій мыслящій человѣкъ не можетъ смотрѣтъ безучастно на все, что совершается вокругъ него. Онъ чувствуетъ потребность въ оцѣнкъ временныхъ явленій жизни, онъ ощущаеть въ себѣ стремленіе къ правильному участію въ нихъ, въ обязательности для себя содѣйствія торжеству правды и добра на землѣ.

Настоящее настроеніе большинства русскаго народа должно быть названо состояніемъ раздраженія и недовольства. Начиная съ полумладенцевь и кончая драхлыми стариками, всѣ стараются, какъ можно рѣзче, выразить свое недовольство прежними и настоящими нашими общественными порядками, обвиняя всѣхъ, кромѣ себя, во лжи, жестокости, въ здоупотребленіяхъ и во всевозможныхъ юридическихъ и правственныхъ преступленіяхъ.

Это недовольство большинства служить проявленіемъ современности, знаменіемъ времени и представляется чёмъ то патологическимъ, бользненнымъ. Пройдетъ нѣсколько лѣтъ, народится новое покольніе, и то, за что борются, за что проливають кровь своихъ братьевъ наши современники, окажется устарѣлымъ, дурнымъ, ложнымъ.

Какъ же долженъ относиться христіанинъ къ современному настроенію общества и какое участіе можеть онъ принять въ современномъ движеніи?

Каждый человъкъ, хотя бы немного присматривающійся къ современному состоянію русской дъйствительности, необходимо долженъ признать за фактъ то утвержденіе, что много зда и неправды накопилось у насъ. Эта неправда росла въвами, и наконецъ, чаша переполнилась и зло полилось черезь край. Еще при Петръ Великомъ крестьянинъ Иванъ Посопковъ писалъ для доклада Государю, что «у насъ на Руси неправда вельми застаръда» 1), но съ тъхъ поръ прошло двъсти лътъ, и возрастъ неправды увеличился на эти два въка. Были по временамъ отдъльныя попытки уничтожить ее то тамъ, то здъсъ; но зло, какъ болъзнь, развивается быстро, а искореняется медленно. Если бы всъ русскіе люди были христіанами не по имени только, а по своимъ дъламъ, то этотъ недугъ не могъ бы среди насъ развиться и при самомъ зачатіи уничтожился бы пемедленно. Но многіе изъ русскихъ старались только казаться върующими людьми, а въ душть оставались служителями маммовы. Сида и власть въ ихъ рукахъ употреблялась не для дъланія добра человъчеству, а для достиженія ими эгоистическихъ низменныхъ цълей. Ихъ не трогали стоны, сле-

H imenacts gozuma.

<sup>\*)</sup> На неправосудіе въ русскомъ пародѣ указывалъ Максимъ Грекъ, о томъ же говорятъ нѣкоторыя народныя сказки и словаПосошкова приводятся здѣсь лишь, какъ характерныя по способу выраженія,

зы и вопли обиженныхъ и обездоленныхъ людей. И вотъ мстителями за угнетенныхъ явились люди, признающіе только одну физическую силу.

Человъческая исторія постоянно повторяєтся въ общихъ чертахъ: мъняются лишь детали, а сущность явленій остается неизмънной въ разныя времена. Народы древности процвътали до тъхъ поръ, пока среди нихъ сумма добра превышала сумму зла. При обратномъ соотношеніи народы приходили къ разложенію и ногибали. Порча нравовъ всегда начинается съ высшихъ классовъ, а потому вся тяжесть отвътственности народнаго горя должна падать на нихъ. Эта мысль выражалась ветхозавътными пророками и съ особенной силой выражена она пророкомъ Исаіей (Исаіи 1 и 3 гл.).

Въ наше время совершается судъ Божій надъ нами. Но христіанинъ не можеть и не должень быть участникомъ отміценія обидчикамъ. Во всь времена мстителями, орудіями гибва Божія, являлись языки безстудные лицомъ. Они исполняли свое назначеніе, временно пріобрътали силу и власть, а потомъ исчезали, какъ дымъ. Современные намъ отмстители употребляють насиліе въ качествъ орудія для насажденія добра, т. е. зломъ хотять истребить зло. Вм'єсто порядка, хотя бы и не идеальнаго, они стремятся къ полному безпорядку, возмущая народъ, не щадя даже младенцевъ. Но они сами готовять себъ погибель. Сила возмущенія вскоръ обрушится на нихъ самихъ, и они, какъ отторгнувшіеся оть присущей всему человѣчеству въ его совокупности истины, отторгшіе себя оть вічной Любви, падуть, какъ пали всь сыны погибели. Наше содъйствіе въ этомъ случав излишне. Христіанинъ не можеть содъйствовать имъ, но не можеть и бороться съ ними ихъ же оружіемъ. Они сильны, если встръчають сочувствіе къ себъ въ обществъ и ничтожны, если общество отнесется къ нимъ, какъ къ погибающимъ своимъ братьямъ, съ сожалѣніемъ. Всъ стремленія христіанъ должны быть направлены къ достиженію Царствія Божія, и достигать его могуть, какъ отдъльныя лица, такъ и цълыя общества, состоящія нзь отдъльныхъ членовь. Будьте совершенны, какъ совершенъ Отецъ вашъ небесный. (Мо. 5, 48), говорить Спаситель. До этого совершенства никто изъ людей не дошель и дойти не можеть, но эта то невозможность и побуждаеть насъ никогда не останавливаться на пути къ достижению добра, а потому всякая современность даеть намъ возможность следовать учению Інсуса Христа, и увлекать своимъ прим'вромъ и другихъ людей. Не на усобицы и разрушение ведеть насъ законъ Христовь, а на миръ и созиданіе. Если человъчество заполнить свою то въ ней не останется мъста для зла, и зло ногибнеть на въки.

Злоба—смерть, а смерть не въчна И пропасть должна. Будеть жить она. — вобрать поменто при при при при вобрать вобрать в при в при вобрать в при вобрать в при вобрать в при вобрать в при в пр

«Дурная дъйствительность» современности страшна только рабамъ современности, близорукимъ и недальновиднымъ, а христіанинъ стоить выше этого рабства: онъ свободный гражданинъ въчнаго царства, въчной Истины. Его законъ—любовъ; къ ней онъ долженъ привлекать все человъчество и ею покрывать всъ его временныя слабости и заблужденія. Погибнеть земля, исчезнеть время, а любовь будстъ жить въчно. Кто жаждеть правды и добра, тогь самъ остается неизмѣню добрымъ и привлекаеть къ тому же нанбольшее количество своихъ ближнихъ.

Священникъ Е. Сосунцовъ.

### миссіонерскіе курсы для единовърческихъ псаломщиковъ и мірянъ.

PRVE, 100 MOTORNE BEARCHER'S CHOR CHEST THE PAR CHEST CHEST

Съ 10-го октября по 10 ноября въ гор. Перми при братствъ Св. Стефана были устроены первые миссіонерскіе курсы для единовърческихъ псаломщиковь и мірянъ. На курсы были вызваны всъ единовърческіе исаломщики Пермскаго единовърческаго округа. По своему желанію прітхало до 15 человтить мірянь-единовтрцевъ. Организація и руководительство курсами были поручены епархіальному миссіонеру. Чтеніе лекцій происходило въ залѣ братства Св. Стефана. Курсисты жили въ квартирахъ единовърческаго Свято-Тронцкаго причта. На курсахъ проходились церковный уставъ, главнымъ образомъ, крюковое цъніе, катихизисъ, священная исторія, обличеніе раскола и письмоводство. Лекціи на курсахъ читались лучшими въ Перми лектерами. Катихизисъ преподавалъ инспекторъ мъстной семинаріи Н. И. Знамировскій, священную исторію о. Василій Морозовъ, церковный уставъ М. М. Коныгинь, крюковое изніе діаконъ единовърческой церкви Юго-Кнауфскаго завода о Оеодорь Луговыхъ, обличение раскола епархіальный мисстонерь и окружной по единовърческому округу миссіонерь о. Өеодорь Рахмановь, письмоводство о. благочинный Пермскаго единовърческаго округа, священникъ Александръ Зеленинъ. Занятія продолжались ежедневно утромъ и вечеромъ. Утромъ съ 81/2 до часу и вечеромъ съ 4 до 7. Особое внимание было обращено на крюковое пъніс-три и четыре часа въ день, на церковный уставъ-два или три часа въ день. на обличение раскола-два или одинъ час. въ день. По катехизису было четыре урока въ недълю, по священной исторіи пять уроковь въ недълю, по письмоводству три. Хотя курсы продолжались только мъсяцъ, но и въ этотъ періодъ времени, благодаря усердію учащихъ и учащихся, сдълано было очень много. Курсисты усердно трудились и занимались своимъ дѣломъ съ любовію. Много пришлось приложить имъ труда, чтобы переработать сообщаемый матеріаль.

Въ праздничные дни единовърцы-курсисты посъщали архіерейскія богослуженія. Многіе, особенно обращенные изъ раскола, никогда не видали архіерейскаго служенія и умилялись имъ до слезъ.

Преосвященный Палладій часто посъщаль курсы, бесьдоваль сь курсистами, выслушиваль ихъ отвъты, надъляль ихъ своими печатными проповъдями.

9-го ноября, вечеромъ, были произведены экзамены. На экзаменахъ присутствовало все единовърческое духовенство и церковные старосты. Экзамены производила комиссія во главъ съ Его Преосвященствомъ. Послъ экзаменовъ Владыка сказалъръв, въ которой выяснилъ свои взгляды на единовъріе. Ръчь глубоко тронула слушателей и вызвала въ нихъ слезы умиленія и радости.

10-го ноября, послѣ торжественно-соборне отслуженной литургіи, быль совершенъ въ единовѣрческомъ храмѣ молебенъ и курсы были закрыты.

Курсы эти были первые въ исторіи нашего единовърія и они, безъ сомивнія, будуть свътлою страницею въ исторіи Пермскаго края.

# Скромное церковное торжество.

Americaneby Are-

Бывають иногда въ жизни человъка трогательные моменты, когда невольпо отръшаешься отъ обычной мірской суеты и обыденной сутолоки, и, хотя на
время, забываешь житейскія невзгоды, скорби, лишенія и несовершенства,
устремляя свой умъ и сердце въ горнія, недосягаемыя сферы и повергаясь въ
прахъ предъ Лицемъ всевидящаго Творца и Промыслителя—Бога, ясно сознавая
собственное ничтожество, безсиліе и абсолютную зависимость отъ Высшей руководящей Воли.....

Одинъ изъ такихъ моментовъ выпалъ на нашу долю въ воскресеніе, 11-го декабря, когда мы имѣли счастливую возможность присутствовать и даже принимать живое, непосредственное участіе въ скромномъ, но въ высшей степени трогательномъ и назидательномъ торжествъ перенесенія иконы Святителя Іоасафа, Бѣлгородскаго Чудотворца, изъ Стефановской часовни, гдѣ она временно пребывала, въ Градо-Пермскій Петро-Павловскій соборь.

Мысль о пріобрѣтеніи св. иконы новоявленнаго угодника Божія Святителя Іоасафа для Петро-Павловскаго собора принадлежить исключительно діакону названнаго собора М. Е. Петрову, который, испросивь Архипастырское Его Преосвященства, Преосвищенный патор Падладія. Епископа Пермскаго и Соликанскаго, благословеніе и разръшеніе на производство добровольныхъ пожертвованій на сооруженіе сего священнаго образа, приниль горячее и дъятельное участіе вы этомъ святомъ дълъ, и въ самое короткое время, при помощи Божіей, собраль по подписному листу отъ сочувствующихъ его идеъ боголюбивыхъ Пермскихъ гражданъ и прихожанъ Петро-Павловскаго собора столь значительную сумму, что имълъ возможность вскоръ-же заказать въ Бългородскій монастырь эту святую икону, прося освятить ее на св. мощахъ Святителя Гоасафа.

Въ началъ текущаго декабря мъсяца икона новоявленнаго угодника Божія, довольно большого размъра, художественно написанная, и, согласно ходатайству о. діакона Петрова, освященная на св. мощахъ Святителя Іоасафа, была получена въ Перми и временно помъщена, какъ уже сказано, въ Стефановской часовиъ.

Торжество перенесенія св. иконы изъ Стефановской часовни въ Петро-Павдовскій соборь, по благословенію Преосвященный шаго Владыки Падладія, назначено было на 11-е декабря, въ воскресеніе, въ 12 часовъ дня. Къ этому времени изъ Петро-Павловскаго собора въ Стефановскую часовню направился крестный ходъ, собравшій довольно значительное количество народа. Крестный ходъ сопровождаль тюремно-Скорбященской церкви протојерей А. Знаменскій съ священниками Петро-Павловскаго собера Вл. Цвътовымъ и П. Поповымъ и съ діаконами того-же собора А. Молчановымъ, М. Петровымъ и І. Соколовымъ, а также діакономъ тюремной церкви Н. Будринымъ. По прибытій крестнаго хода въ часовню, и, по совершеніи здѣсь краткаго молебствія, г. инспекторомъ семинаріи Н. И. Знамировскимъ произнесено было глубокопрочувствованное слово, въ которомъ талантливый проповъдникъ, указавъ на похвальное, достойное подражанія, усердіе граждань г. Перми и прихожань Петро-Павловскаго собора, выразившееся въ сооружении и пріобрътеній для этого собора иконы Святителя Іоасафа, молитвенно призываль благословеніе Божіе на всёхъ, чтущихъ памыть сего угодника Божія и инущихъ его помощи и заступленія какъ въ радостныхъ, такъ и горестныхъ обстоятельствахъ ихъ жизни.

Послѣ этого, крестный ходъ съ иконою Святителя Іоасафа изъ Стефановской часовни въ томъ-же порядкѣ двинулся по направленію къ Петро-Павловскому собору. По прибытіи въ соборъ, настоятелемъ онаго протоіереемъ Н. Маргаритовымъ, въ сослуженіи протоіерея Знаменскаго и священника Попова, совершенъ быль торжественный молебенъ предъ иконою Святителя Іоасафа. Въ началѣ молеона, священникомъ П. Поповымъ произнесено было поученіе, въ которомъ молодой

проповедникъ указаль на отличительныя душевныя свойства Святителя Іоасафа, а именно: на его суровость, непреклонность и твердость характера съ одной стороны, а съ другой на его необыкновенную доброту, любовь и милосердіе поотношению къ ближнимъ, каковыя черты характера счастливо сочетались въ лицъ новоявленнаго угодника Божія. Проповъдникъ закончиль свое поученіе приглашеніемъ мелящихся глубже проникнуться высокими Евангельскими началами, и, относясь съ любовію и милосердіємъ къ ближнему, въ то же время высоко п твердо держать знамя въры и христіанскаго благочестія, всецьло подражая жы этомъ отношеніи угоднику Божію св. Іоасафу. Поученіе, повидимому, произвело да молящихся прекрасное внечатление и вызвало необыкновенно напраженное благоговъйное чувство. За молебномъ прочитанъ быль аканисть Святителю Іоасафу в совершено водоосвященіе. Стройное, воодушевленное исполненіе соборными о.о. діаконами священныхъ п'єсноп'єній окрыляло и возвышало духъ молящихся, вызывая у нихъ искреннія, горячія слезы умиленія. Храмъ былъ переполненъ богомольцами, среди которыхъ, несмотря на продолжительность богослуженія, все время поддерживалось бодрящее, молитвенное настроеніе...

Откровенно говоря, немного бываеть подобныхъ радостныхъ, свътаыхъ минуть вь жизни христіанина, удбломъ земного существованія котораго являются по большей части одни лишь скорби, тяжкія испытанія и страданія, но и эти немногія, поистинъ, благодатныя минуты сколько могуть влить живъйшей радости и самаго неподдъльнаго восторга въ наше измученное, истерзанное сердце?! И жуть.... тогда-то, по словамъ нашего родного поэта, -- памент доположения

наданию за прини какъ бремя скатится, от в принципално оп за зованова

он Индриментальный проинссений било симо Сомнънье далеко.....,

И върится, и плачется,

И такь легко!.... негко!.... на напражудось на въстиния Низкій поклонъ и русское сердечное «спасибо» досточтимому о. діакому М. Е. Петрову за его посильные труды и истинно-христіанское усердіе по пріобрътенію иконы Святителя Іоасафа, и вообще по устроенію настоящаго, хотя в скромнаго, но по своимъ благодътельнымъ послъдствіямъ, знаменательнаго 

Да воздасть ему Господь великою и богатою милостію, по молитвамъ св. угодника Божія Іоасафа, къ возведиченію имени и памяти котораго этоть смиренный священнослужитель положиль не мало средствь и труда не изъ-за корыстныхъ какихъ-либо разсчетовъ и интересовъ, а единственно изъ побужденій любви и высокаго религіознаго чувства къ новопрославленному Всероссійскому Чудотворцу....

Побольше-бы такихъ усердныхъ ревнителей Христовой въры и истиннаго христіанскаго благочестія въ переживаемое нами многоскорбное, мятущееся время!..

Протојерей А. Знаменскій.

### Рождественская полночь,

Глубокая полночь. Все тихо кругомъ.

Лишь звѣзды на небѣ мерцаютъ.

Да гдъ-то вдали предъ угасшимъ костромъ

Стада пастухи охраняютъ.

Прижавшись другъ къ другу, они межъ собой
Бесѣду ведутъ о Мессіи:

Какъ Онъ водарится надъ всею землей

И дни возвратитъ имъ былые...

Но вотъ среди мрака ихъ свѣтъ осіялъ,

Предъ ними предсталъ Небожитель,

И голосомъ полнымъ любви, онъ сказалъ:

«Родился вамъ нынѣ Спаситель!

Чтобъ радостъ свою увеличитъ скорѣй,

Идите вы къ мѣсту рожденья

И въ ясляхъ вертепа у бъдныхъ людей

Воздайте Ему поклоненье».

И только окончиль рачь ангель, какъ вдругъ
Весь сводъ озарился небесный.

То сонмы безплотныхъ составили кругъ И пъли хвалебныя пъсни...

Вдали же къ востоку, водимы звъздой,
Спъшатъ три волхва въ Гудею,

Несуть они злато, ливань и алой
Въ подарокъ Тому, Кто отъ Дъвы Святой
Родился,—Христу Назорею.

Евеимій.

#### извъстія и замътки.

Можно-ли вынчать глухонымыхъ. Въ резолюціи приснопамятнаго митрополита Московскаго Филарета, отъ 4 ноября 1843 года, преподано по сему предмету такое указаніе. Если къ священникамъ для пов'єнчанія обращаются н'ємые и глухонъмые, которые не могуть выразить своего согласія на вступленіе въ супружество съ извъстнымъ лицомъ опредъленными словами, то священники могуть вънчать таковыхъ, требуя, чтобы они выражали свое согласіе другими какими либо соответствующими благопристойными знаками, и послъ этого бракъ ихъ, повънчанный при такихъ условіяхъ, также считается законнымъ, какъ и всякіе другіе браки (С. Булгаковъ. Настольная книга для священно-церковно-служителей, Харьковъ, 1892 г. стр. 797). Въ 1889 г. восходило на разсмотръніе высшей церковной власти діло по жалобі одного глухонімого на містное епархіальное начальство, отказавшее ему въ дозволеніи вступить въ бракъ. Принявъ во вниманіе, что ни въ законахъ гражданскихъ, ни въ каноническихъ правилахъ не содержится запрещенія глухон'ямымъ вступать въ бракь, Св. Сунодъ разр'вшиль просителю, по предварительномъ исполнении долга исповъди и Св. Причастія, вступить въ бракъ подъ условіемъ, если не окажется другихъ какихъ либо законныхъ препятствій къ браку. («Оренб. Епарх. Въд.» № 44).

Редакторъ К. Любимовъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

#### Въ 1912 году

духовный учено-литературный журналъ

### "ALEHIA

### въ Обществъ Любителей Духовнаго Просвъщенія"

будеть издаваться по прежней программъ, съ преимущественнымъ обращеніемъ вниманія на вопросы христіанской апологетики, а также на исторію церквей г. Москвы.

Цѣна журнала на годъ съ доставкой и пересылкой: 1) для членовъ Общества и всѣхъ его отдѣловъ—2 руб. и 2) для лицъ, не состоящихъ членами Оощества или какого-либо изъ его отдѣловъ,—4 руб.

Подписка на журналь принимается въ Епархіальной Библіотекъ (Москва,

Лиховъ пер., Епархіальный домъ).

#### издательство в. м. скворцова

въ новомъ 1912 году даетъ своимъ подписчикамъ, приславшимъ ПОЛНОСТЬЮ

### JOJI O JI O ZI,

ежедневную политическую, общественную и церковную газоту VII r. изданія.

ЦВНА 6 руб.

Отдъльная подписная годовая цъна 6 руб., полугодіе 3 руб., мѣсяцъ 50 коп.

ЕЖЕМЪСЯЧН. БОГОСЛОВСКІЙ МИССІОНЕРСК. ЖУРНАЛЪ

XVII r. изданія.

6 pyó.

Отдъльная подписная годовая цъна 6 руб., полугодіе 3 руб.

выпуска (книжками) проповъдническаго апологетическаго журнала

ЦЪНА

изданія.

Отдъльная подписная цена 3 руб., полугодіе 1 руб. 50 коп.

Въ 1912 г. содержание "ГОЛОСА ИСТИНЫ" будетъ исключительно посвящено живому слову проповъди и литературной борьбъ "ЗА ВЪРУ И ПРОТИВЪ НЕВЪРІЯ".

1) Въ "ЖИВОЕ СЛОВО" войдуть: краткія пропов'єди исключительно ЦЕР-КОВНО-ПУБЛИЦИСТИЧЕСКАГО характера, заключающія въ себ'є пастырскіе ОТКЛИКИ на событія и явленія текущей жизни и МИССІОНЕРСКАГО, направлеиныя въ огражденіе православныхъ отъ религіозныхъ и политиче скихъ лжеученій,

2) Въ отд. "ЗА ВЪРУ И ПРОТИВЪ НЕВЪРІЯ" будуть помъщаться: краткія популярныя бесёды, статьи и замётки по христіанской апологетикъ.

## №№ Миссiонерскихъ АПОЛОГЕТИЧЕСКИХЪ Листковъ

ЦВНА

изданія.

### Свътъ и

50 коп. ЦЪНА

Опыть церковной хрестоматін. Вып. І.

Сборникъ избранныхъ (полностью, въ сокращении и въ главныхъ положеніяхъ) руководящихъ (принципіальныхъ) трактатовъ, статей, мибий и сужденій авторитетныхъ духовныхъ и свътскихъ писателей и дъятелей, по злободневнымъ, церковнымъ, политическимъ и общественнымъ вопросамъ, исчерпывающимъ главнъйшія задачи церковно-государственной миссіи православнаго пастыря.

II r.

Православный отрывной стённой календарь на 1912 годъ.

ЦВНА

#### изданія.

### "ДРУГЪ ХРИСТІАНИНА".

50 коп.

Подписавшіеся же съ разсрочкой платежа подписной суммы на всю серію вышеозначенныхъ нашихъ изданій 1912 г. платять 11 руб., а именно: при подпискъ высылають 6 руб., -къ Пасхъ 2 руб. и 3 руб. къ 1-му іюля.

Подписчикамъ на одву газету "КОЛОКОЛЪ", проповъдническій журналъ "ГОЛОСЪ ИСТИНЫ" и "ПРАВОСЛАВНОЕ СЛОВО" уступается за 2 руб.

Подписчики на журналь "МИССІОНЕРСКОЕ ОБОЗРЪНІЕ" получають въ качествъ безплатнаго приложенія: 1) проповъдническій журналъ "ГОЛОСЪ ИСТИНЫ", 2) миссіонерскіе листки "ПРАВОСЛАВНОЕ СЛОВО", 3) церковную хрестоматію. "ЦЕРКОВНЫЙ СВЪТЪ И РАЗУМЪ" и 4) календарь "ДРУГЪ ХРИСТІАНИНА".

Адресъ редакціи: С.-Петербургъ, Невскій 153.

Издатель В. М. Скворцовъ.

Редакторы: { В. М. Сиворцовъ. В. О. Смирновъ.

Объявление о продолжении изданія при Кіевской д. семинаріи журнала

# "Руководство для сельскихъ пастырей"

### въ 1912 подписномъ году.

Въ 53 году своего существованія журналь нашъ будеть издаваться по прежней программів, имівощей цілью содійствовать православному духовенству въ его пастырском служеніи. Въ прошлые годы журналь даваль статьи по вопросамъ пастырской и приходской діятельности, объ оживляющихъ приходскую жизнь организаціяхъ (приходскіе совіты, братства и др.), но изъясненію Св. Писанія, по исторіи Церкви, по апологетикъ, по исторіи и изъясненію богослуженія, по обличенію сектантства (главнымь образомъ, но вопросамъ, выдвигаемымъ самими сектантами въ ихъ печати), о разныхъ отрицательныхъ теоріяхъ и теченіяхъ нашихъ дней, по современнымъ вопросамъ, какъ имівющимъ обще-церковное значеніе, такъ и возбуждающимъ містный интересъ и обсуждаемымъ въ епархіальныхъ відомостяхъ, а также разсказы изъ быта духовенства и нікоторыя медицинскія свідіння; въ библіографическомъ листкі журналь даваль отзывы о современной литературів по вопросамъ, касающимся візры и Церкви, въ сборникъ «Проповіти»—поученія на всіт воскресные и праздничные дни. Редакція надівется вести журналь въ томъ же направленіи и въ 1912 г.

Для поддержанія болье живой связи своихъ читателей между собой и съ редакціей, посльдняя съ полной готовностью предлагаеть страницы своего журнала всьмъ настырямъ, желающимъ подълиться съ подписчиками журнала своимъ опы-

томъ, наблюденіемъ и мыслями.

Годовое изданіе журнала будеть состоять изь 52 еженедѣльно выходящихъ номеровъ, что составить три тома; изъ 12 книжекъ «Проповѣдей» и изъ 12 выпусковъ

«Богословскаго библіографическаго Листка».

Кром'в того, въ виду исполнившагося въ 1910 г. нятидесятильтія со дня смерти А. С. Хомякова, редакція въ 1912 г. дасть, въ качеств'в безплатнаго приложенія, избранныя богословскія сочиненія его (томъ въ 15—16 печатныхъ листовъ).

Сверхъ этого подписчики 1912 г. могуть выписывать изъ редакціи «Толковый

Типиконъ» М. Скабаллановича по уменьшенной цѣнъ.

«Руководство для сельскихъ пастырей» рекомендовано Святвйшимъ Синодомъ духовенству и начальствующимъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ къ вышискъ въ церковныя и семинарскія библіотеки (Синод. опредѣленіе отъ 4 февраля—20 марта 1885 г. за № 280).

Подписная цана съ пересылкой во вса маста Россійской Имперіи шесть рублей,

за границу 8 руб.

Плата за журналь по оффиціальнымъ требованіямъ, какъ-то: оть Консисторій, Прагленій семинарій и училищь и благочинныхъ, можеть быть отсрочена до сентября м. 1912 года.

За перемъну адреса въ теченіе года подписчики благоволять присылать 25 к.,

можно марками.

Подписка принимается только на цълый годъ: на ½ г. или на 1 м. не принимается.

Съ требованіями обращаться по адресу: Кіевъ, въ редакцію журнала: «Руководство для сельскихъ пастырей».

# "Душеполезное Чтеніе"

#### ВЪ 1912 ГОДУ

годъ изданія

#### ПЯТЬДЕСЯТЪ ТРЕТІЙ.

Съ 1912 года журналь «Душеполезное Чтеніе» вступаеть, съ Божіей помощію, въ пятьдесять третій годъ своего изданія. Такое долговременное существованіе журнала рѣдко выпадаеть на долю не только духовныхь, но и свѣтскихъ журналовъ. Причина этого заключается столько же въ сочувствіи читающей публики, сколько и въ томъ, что журналь не измѣняль однажды принятой Редакціей задачѣ. Въ немъ, за время его полстолѣтняго существованія, кромѣ простыхъ, напечатано не мало научныхъ, серьезныхъ статей, которыя привлекали къ себѣ вниманіе многихъ лицъ, привыкшихъ къ научному и серьезному чтенію въ области богословія.

Въ журналъ постоянно затрогивались различные богословские вопросы и обсуждались разные предметы, которымъ, по возможности, давалось всестороннее освъщение. При этомъ Редакція журнала никогда не считала своею обязанностію рабски слъдовать «духу времени», даже при самыхъ тяжелыхъ и неблагопріятныхъ обстоятельствахъ. Худо ли, хорошо ли,—но журналъ постоянно сохранялъ свою собственную физіономію, по которой его можно было отличить отъ десятковъ другихъ

духовныхъ журналовъ, былъ всегда самостоятеленъ и самобытенъ.

При такой постановкѣ дѣла журналъ за 52 года заслужилъ многочисленные одобрительные отзывы какъ со стороны духовныхъ, такъ и свѣтскихъ лицъ. Журналъ хороню извѣстенъ и заграницей и даже въ отдаленной отъ насъ Америкѣ онъ выписывается во многихъ экземплярахъ; присыдаются требованія о высылкѣ его въ Китай и Янонію, не говоря о многочисленныхъ мѣстностяхъ Сибири, гдѣ очень

распространенъ нашъ журналь.

Изданіе журнала «Душеполезное Чтеніе» въ 1912 году, пятьдесять третьемь году его существованія, будеть продолжаться на тёхь же основаніяхь, на какихъ издавался при прежнихъ его редакторахъ: преосвященномъ Виссаріонь, епископъ Костромскомъ и Галичскомъ, и прот. Д. Ө. Касицынь, и главная цёль его будетъ та же, какая указана покойнымъ митрополитомъ Филаретомъ въ его донесеніи о журналъ Святьйшему Синоду,—«служить духовному и правственному наставленію христіанъ, удовлетворять потребности назидательнаго и понятнаго духовнаго чтенія».

ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА ВХОДЯТЪ:

1) Труды, относящіеся къ изученію Св. Писанія, твореній св. отцевъ и православнаго Богослуженія. 2) Статьи въроучительнаго и нравоучительнаго содержанія,
съ обращеніемъ особеннаго вниманія на современныя явленія въ общественной и
частной жизни. 3) «Публичныя богословскія чтенія». 4) Слова, ноученія и витбогослужебныя бестды особенно на основаніи святоотеческихъ твореній и наиболье знаменитыхъ пастырей Церкви. 5) Церковно-историческіе разсказы на основаніи первоисточниковъ и исторически авторитетныхъ памятниковъ. 6) Воспоминанія о аипахъ, замічательныхъ по заслугамъ для Церкви и по духовно-нравственной жизни.
7) Письма и разныя изслідованія преосвященнаго вефана Затворника, іеросхимонаха о. Амвросія Оптинскаго. 8) Общенонятное и духовно-поучительное изложеніе
свідіній изъ наукъ естественныхъ. 9) Описаніе путешествій къ святымъ містамъ.
10) Новыя данныя о расколі. 11) По возможности документальныя и въ то же вре-

мя понятныя сведенія о западныхъ исповеданіяхъ: римско-католическомъ, англиканекомъ, лютеранскомъ, реформатскомъ, многоразличныхъ сектахъ съ разборомъ ихъ ученій и обрядовъ. 12) Литературное обозреніе. 13) Современная печать. 14) Критика. 15) Стихотворенія. 16) Пов'єсти и разсказы. 17) Нерковная жизнь въ Россіи и заграницей. 18) Отклики на современность.

По примъру прошлыхъ лътъ и въ 1912 году въ «Душеполезномъ Чтеніи» иъ-

которыя статьи будуть излюстрироваться соответственными рисунками.

Въ 1912 году всв подписчики получать два безплатныхъ приложенія:

#### МЫСЛИ НА КАЖДЫЙ ДЕНЬ ГОДА

(ПОЛЬ—ДЕКАБРЬ).

(Житія, размышленія, темы для пропов'єдей, современность и проч.).

Сочиненіе Свящ. Н. Орлова.

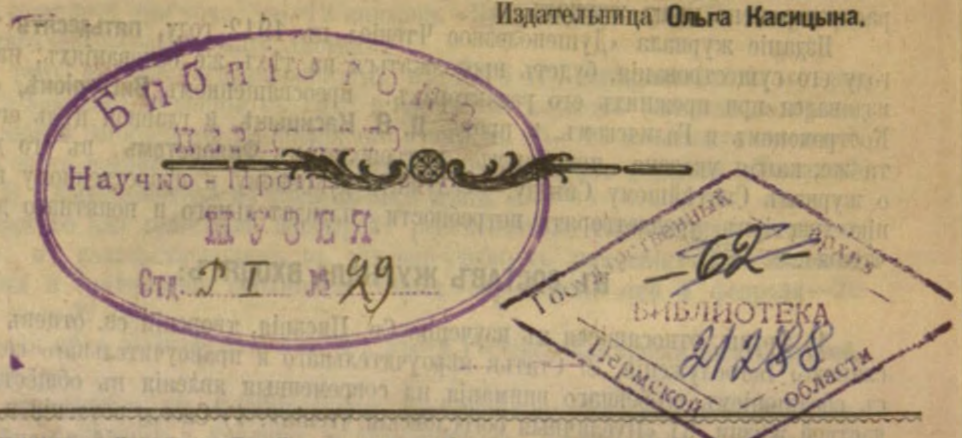
#### ИСТОРІЯ ІЕЗУИТОВЪ. Сочиненіе Гетте.

Опредъленіемъ Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Синодъ, отъ 16—19 іюна 1898 года за № 477, утвержденнымъ Г. Оберъ-Прокуроромъ Св. Синода, постановлено: издаваемый въ Москвъ ежемъсячный духовный журналъ «Душенолезное Чтеніе—одобрить, въ настоящемъ его видъ, для библіотекъ церковно-приходскихъ школъ.

Годовая цѣна журнала за 12 книгъ ЧЕТЫРЕ рубля съ пересылной. За границу—ПЯТЬ рублей.

Адресь: **МОСКВА.** Въ редакцію журнала: «ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ» при церкви Святителя Николая въ Толмачахъ.

Можно подписываться и во всёхъ болёе извёстныхъ книжныхъ магазинахъ. Редакторъ Священникъ Михаилъ Опьта Изпательница Опьта Изсинана



СОДЕРЖАНІЕ. 1. Чествованіе Его Преосвященства, Преосвящентьйшаго Пададія єдиновърцами перваго округа пермскаго единовърческаго благочинія. 2. Завъть мира и жизни. 3. Современность и христіанство. 4. Миссіонерскіе курсы для единовърческихь исаломщиковъ и мірянь. 5. Скромное церковное торжество. 6. Рождественская полночь 7. Извъстія и замътки. 8. Объявленія.

Дозволено цензурою. Цензоръ протојерей Андрей Знаменскій.

Пермь. Типо-Литограф Губерискаго Правленія

### Пермский областной государственный архив

| В     | настоящей | единице хранения | № 2888. 4 | юнд №  |
|-------|-----------|------------------|-----------|--------|
| Онись | Nº        |                  |           |        |
|       |           | N1-36            |           |        |
|       |           |                  |           | листов |

Cocmasumens Thyreeeeef