



entity outsionating

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪД

15-30-го сентября № 18- 1883-го года.



#### ОТДЪЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ

#### Распоряженія Епархіальнаго Начальства.

Предоставлены священническія миста: 7 августа, въ селеніи Городище, сорокскаго ужада, за окончившимъ курсъ кишиневской духовной семинаріи Іоанномъ Крокосомь; 8 авг. въ с. Бештеманъ бендерскаго увзда, за учителемъ гиржавской монастырской школы окончившимъ курсъ семинаріи Георгіемъ Бугою; 20 авг. въ старо-ново-Воронковскомъ приходъ сорокскаго ужзда за студентомъ кишиневской духовной семинаріи Іоанномъ Гобжилою; 20 авг. въ с. Унцештахъ ясскаго увада, за окончившимъ курсъ семинаріи Василісмъ Лужанскимъ; 30 авг. въ с. Каинарахъ бенд. у., за окончившимъ курсъ семинаріи Стефаномъ Кирсановымъ; с. Бълоусовка хот. уъзда, за окончившимъ курсъ кишиневской духовной семинаріи Іоанномъ Байданомъ.

Рукоположены во сано священника: 24 іюля окончившій курсь кишиневской семинаріи Василій Черневь къ

unur ceta Aperora xeginemero yanga Unnomira Tannemir

церкви селенія новой Капакліи изм. увзда; 1 авг. окончившій кишиневской семинаріи Михаиль Николаевь къ церкви села Чимаширь измаильскаго увзда; 14 авг. окончившій курсь кишиневской семинаріи Александрь Чегорянь къ церкви селенія Цахнеуць оргвевскаго увзда; 15 авг. окончившій курсь кишиневской семинаріи Іоаннъ Поповичь къ церкви села Несвои хотин. увзда; 16 авг. окончившій курсь кишиневской семинаріи Владимірь Карлотянь къ церкви селенія Куйзовки орг. увзда; 30 авг. окончившій курсь румынской духовной семинаріи въ Галацахъ Іоакимъ Покора къ церкви селенія Бушевки оргвевскаго увзда; 4 сентября окончившій курсь кашилевской духов семинаріи Іоаннъ Бредихинъ къ церкви селенія Батыръ бендерскаго увзда.

Вт сант діакона: 1 августа рукоположень исправляющій должность псаломщика селенія Олишкань низшихъ оргъевскаго увзда Аванасій Шефирца къ той же церкви.

Утверждены во должност яхо: 9 авг. законоучитель кишиневской мужской гимназіи священникъ Михаилъ Ганицкій назначенъ председателемъ совета женскаго епархіальнаго училища; 9 авг. на должность учителя гиржавской монастырской школы назначенъ окончившій курсъ кишиневской духовной семинаріи Василій Погоревичъ; 7 авг. священникъ болградскаго собора Илатонъ Даниловъ, по прошенію, уволенъ отъ должности законоучителя мъстнаго одновласснаго училища; 17 авг. священнивъ села Логанештъ вишиневскаго убзда Авоній Делинскій уволенъ отъ должности депутата 2 округа кишиневскаго увзда, а на его мъсто назначенъ священникъ села Меренъ кишиневскаго ужада Іоаннъ Платоновъ; 19 августа священникъ села Селищъ хотинскаго увзда Георгій Гербановскій, по прошеню, уволенъ отъ должности депутата 3 округа хот. увзда, а на его мъсто назначенъ помощнивъ его священникъ села Ирстова хотинскаго увзда Ипполитъ Уминскій;

24 авг. на должность законоучителя Бештеманскаго одноклассного училища бендерского убзда назначенъ окончившій курсь семинаріи Георгій Буга; 24 августа на должность законоучителя болградскаго однокласснаго училища назначенъ окончившій курсь духовной семинаріи Димитрій Молявинъ; 26 авг. священникъ села Дануценъ ясскаго у. Михаилъ Бырка назначенъ депутатомъ по 2 окр. ясскаго увзда; 26 августа на должность учителя гинкульской монастырской школы пазначень окончившій курсь кишиневской духовной семинаріи Өеодосій Трифонъ; 8 сентября указомъ Святъйшаго Синода, отъ 31 августа сего года за № 2760, членъ кишиневской духовной консисторіи священникъ Михаилъ Ганицкій, согласно прошенію, уволенъ отъ должности члена консисторіи и на его мъсто назначенъ настоятель кишиневской кладбищенской церкви протојерей Хрисаноъ Бочковскій; 9 сентября преподавательница закона Божія въ ташлыкскомъ двуклассномъ женскомъ училищъ одкоклассномъ мужскомъ училищъ аккерманскаго уъзда окончившая курсъ епархіальнаго женскаго училища Мавра Козакъ, по прошенію, уволена отъ занимаемой ею должности.

Опредвлены псаломщиками: 1 авг. пъвчій кишиневскаго архіерейскаго хора Николай Насось—исправляющимъ должность псаломщика при хотинскомъ соборь; 3 авг. причетническій сынъ Андрей Мустяца—исправляющимъ должность псаломщика къ церкви селенія Манты нзмаильскаго уъзда; 13 авг. безмъстный исправляющій должность псаломщика въ селеніе Питушки оргъевскаго уъзда; 23 авг. учитель гинкульской монастырской школы Василій Стояновичь—псаломщикомъ къ церкви Георгіевской г. Кишинева; 4 сентября заштатный причетникъ селенія Ташлыка аккерманскаго уъзда Дарій Меріуца возстановлень въ должности сверхштатнаго причетника въ томъ же се-

ль; 5 сентября окончившій курсь единецкаго духовнаго училища Іоаннъ Моисеевъ — исправляющимъ должность псаломщика къ Царе Константиновской церкви г. Хотина; 9 сентября сверхштатный причетникъ селенія Пересьчины оргьевскаго увзда Константинъ Склифосъ назначенъ исправляющимъ должность псаломщика въ томъ же селеніи; 10 сентября заштатный причетникъ селенія Віешоръ хотинскаго увзда Іоаннъ Кухарскій — исправляющимъ должность псаломщика въ томъ же селеніи; 11 сентября ученикъ 2 класса кишиневской духовной семинаріи Өеодоръ Агапіевъ — исправляющимъ д. псаломщика къ церкви селенія Карбаліи измаильскаго увзда;

Перемпичены: 7 авг. јеромонахъ шабскаго монастыря Гермогенъ — въ сахариянскій монастырь; 9 авг. заштатный священникъ села Гиждевой хотинского убода Өеодоръ Фигурскій допущень къ исправленію должности помощника настоятеля въ селеніи Волошковъ хотинскаго уъзда; 9 авг. безмъстный священвикъ Іоаннъ Агаціевъ назначенъ село Стефанешты оргжевского ужзда: 9 августа священникъ селенія Трифауцъ сорокскаго убзда Георгій робчанъ — въ село Богданешты ясскаго увзда; 11 августа священникъ Вознесенекой г. Кишинева церкви Іоаннъ Савва перемъщенъ къ кишиневской кладбищенской церкви; 12 авг. священникъ селенія Бълоусовой хотинскаго уъзда Георгій Терновскій перемъщень въ селеніе Васильковъ сорокскаго у.; 14 авг. свящ, селенія Изворъ оргъевскаго у. Георгій Мошанъ перемъщенъ въ селеніе Чорну оргжевскаго увада: 16 августа священникъ Старо-Ново-Воронковскаго прихода сорокского убзда Іоаннъ Каптаренко — въ аккерманскій соборъ; 24 авг. священники оргжевскаго селенія Загоренъ Іоаннъ Бузыла и селенія Киштелницы Андрей Дынга перемъщены одинъ на мъсто другаго; 24 авг. заштатный священникъ мъстечка Единцы хотинского ужз. Өеофиль Аганіевъ допущень къ исправленію должности помощника настоятеля при хотинскомъ соборѣ впредь до усмотрѣнія; З августа исправляющіе должность пслаломщиковъ хотинскаго уѣзда: селеній Василіуцъ Ософилъ Комерзанъ и Балкоуцъ Самуилъ Славинскій перемѣщены одинъ на мѣсто другаго; 27 авг. исправляющіе должность псалощиковъ селенія Стойканъ сорокскаго уѣзда Константинъ Каптаренко къ сорокскому собору, селенія Рубленицы Сильвестръ Поновичъ — въ Ново Воронково, сверхштатные причетники: селенія Застынки Іеремія Левицкій въ селеніе Рубленицу и селенія Ново Воронково Александръ Кощугъ въ село Стойканы; 27 авг. исправлящіе должность псаломщиковъ хотинскаго уѣзда селеній: Молодовой Осодоръ Поручикъ и Бѣлоусовки Родіонъ Перетятковъ перемѣщены одинъ на мѣсто другаго; 11 сентября монахъ сахарнянскаго монастыря Гервасій — въ Фрумошскій монастырь.

7 авг. состоящій въ числѣ братства Ново-Нямецкаго монастыря заштатный священникъ Іоаннъ Маржина постриженъ въ монашество, съ именемъ Исаія.

8 авг. пономарь селенія Пугой кишиневскаго увзда Іоаннъ Палладій, по прошенію, уволенъ за штатъ. Уволены по прощенію отъ занимаемой должности исправляющіе должности псаломщиковъ при Царе Константиновской г. Хотина церкви Григорій Бабченко 4 сентября и селенія Віишіоръ хотинскаго увзда Василій Кухарскій 10 сентября.

14 августа посвященъ въ стихарь исправляющій должность псаломщика при хотинскомъ соборъ Николай Насосъ.

Просевщены се. крещеніемо: аккерманскій мъщанинь еврей Іоська Мировъ Левитъ 5 августа священникомъ села Кагулъ аккерманскаго утвада Феодосіемъ Златовымъ; еврейка дочь мъщанина подольской губерніи Зайвеля Шафирова дъвица Авойра 24 іюля священникомъ селенія Волчинецъ кишиневскаго утвада Григоріемъ Фотеско; іудейскаго въровсновъданія фолештская мъщанка Шейфа Алтерова Фар-

беръ 13 августа протојереемъ Осодоро Тироновской церкви Іоанномъ Бутукомъ; јудейскаго въроисповъданія скулянская мъщанка дъвица Бейла Гдалева Татмеерова 14 авг. протојереемъ аккерманской Георгіевской церкви Григоріемъ Дубовиченко.

Присоединены ко православію: старообрядка дівица Александра Петрова Зотова 5 августа протоіереем кишиневской Оеодоро-Тироновской церкви Іоанном Бутуком; кишиневскій мітанинь Іоанны Липке евангелическаго исповіданія 21 августа священником селенія Галешть оргівевскаго уізда Георгіемь Биволомь; кишиневская міщанка старообрядческой секты Марія Тимонева Матнева 21 августа священникомь кишиневской тюремной церкви Саввою Тесельскимь.

Исключены изъ списковъ умершіе: 27 іюля исправляющій должность псаломщика селенія Питушки оргъевскаго уъзда Григорій Пламадяла; 27 іюля исправляющій должность псаломщика селенія Пересъчины оргъевскаго уъзда Василій Бъглецъ; 28 іюля исправляющій должность псаломщика селенія Сипотенъ кишиневскаго уъзда Георгій Кирица; 22 августа заштатный священникъ селенія Унцешть ясскаго уъзда Михаилъ Лужанскій.

ffigurantiejen tajanite las augustos travias 41

#### VI класа.

Кулясова Наталія, — выпускается изъ училища съ двойками въ аттестатъ по гражданской исторіи и исторіи рус-

<sup>\*</sup> Списскъ воспитанницъ, допущенныхъ къ перезизаменовив въ кишиневскомъ епархіальномъ женскомъ училищв.

Изъ 65 воспитанницъ, допущенныхъ къ перезизаменовий, колучили неудовлетворительные быллы и оставлены на повторительный курсъ слъдующія:

ской литературы, Мутьева Любовь—выпускается изъ училища съ двойкой въ аттестатъ по исторіи русской литературы.

V нласса.

Постика Александра, Балжаларская Софія.

IV основ. класса.

Ботнарь Анна, Борицкая Февронія.

IV парал. класса.

Руссова Елисавета.

III основ. класса.

Хартія Өеодора, Эмануэль Марія, Василькованъ Пульхерія.

III парал. класса.

Черноуцанъ Елена, Пелинъ Софія, Агапіева Анастасія, Димитріу Анастасія.

II основ. ксасса.

Попеско Домникія, Челанъ Въра, Булашевская Марія.

II парал. класса.

Садовичъ Евдокія, Макареско Анна, Постолаки Порфирія, Гирля Марія, Гонца Елена.

I основ. класса.

Буданова Ольга, Бъжанова Елисавета, Тимошевская Неонила, Дубинская Въра.

I парал. класса.

Постика Іулита, Оларь Въра, Главатинская Олимпіада, Бланарь Елисавета, Костева Осодора.

Приготовительн. класса.

Игнатовичъ Анна, Крицкая Марія.

Переводятся какъ выдержавшія экзаменъ.

V класса.

Мани Марія, Тесларева Анна, Матвъевичъ Екатерина.

IV ознов. класса.

Хаможа Екатерина, Тинкулъ Нагалія, Дубинская Надежда.

IV парал. класса.

Попеско Софія, Маркочъ Анна.

III основ. класса.

Кондуръ Софія, Квашинская Евдокія, Стратонова Надежда.

II основ. класса

Литинская Марія, Игнатьева Марія.

и парал. класса.

Веліантъ Екатерина, Сараковичъ Людмила, Годя Марія, Радванеско Надежда.

RIOBTORNA GROUDS A R. F. OCHOB. K. Racca.

Хартія Екатерина.

I парал. класса.

Чегорянъ Марія, Гербановская Өсоктиста, Равловская Анна.

Приготовительн. класса.

Бачинская Наталія, Кобанъ Въра.

Не явились на передержиу:

каліонови Т. ва чай гу класса.

Пославская Ольга.

V класса.

Танова Парасковія.

IV основ. класса.

Вартикъ Въра, Долищинская Наталія, Георгіянова Елисавета.

: Akani Alepin: Teorapega Auna, Marakendu-Bravenna.

IV парал. класса.

Поповичъ Анна, Недова Софія

III парал. класса.

Кириллова Пульхерія.

И парал. класса.

Козакъ Анна.

Списокъ дъвицъ, допущенныхъ къ пріемнымъ эмзаменамъ. Изъ 86 дъвицъ, допущенныхъ къ пріемнымъ зкзаменамъ, получили удовлетворительные баллы олъдующія дъвицы, державшія пріемный экзаменъ:

#### Вз приготовительн. классъ.

Мошанъ Надежда, Чегорянъ Надежда, Цурканъ Марія, Савицкая Серафима, Каптаренко Екатерина, Красножанова Марія, Урекій Въра, Арвентьева Елисавета, Гросулъ Надежда, Фрунза Эмилія, Мизюмская Марія, Игнатовичъ Марія, Лунга Александра, Козакъ Екатерина, Терсинъ Анна, Ерханъ Зиновія, Буланчи Анна, Поповичъ Анна, Маданъ Марія, Махова Анастасія, Балуца Анна, Дубиневичъ Евгенія, Грозова Марія, Дынга Александра, Новицкая Василисса, Толмачевская Марія, Логинъ Марія, Дынга Агрипина, Драганчу Евгенія, Гримальская Любовь, Савицкая Александра, Березовская Евгенія, Зубкова Марія, Кишка Анна, Зубкова Мароа, Постика Зиновія, Павловская Клавдія, Тынкова Татіяна, Мунтянъ Елена, Попескулъ Елисавета, Баланъ Любовь, Кобанъ Зиновія, Гушанъ Марія, Полянская Феодосія, Сыкріеръ Екатерина, Георгіянова Марія, Вартикъ Марія.

#### Bo 1-u Knacco. Knowled or notice 1

Чепелева Татіана, Максимчукъ Марія, Буслаева Анна, Бырка Елена, Врабій Парасковія, Бодянъ Марія, Радомская Олимпіада, Калуцкая Анна, Златова Надежда, Богушъ Варвара, Саввинъ Марія, Евстафіева Анна, Ботнарь Анна, Голушкова Въра. Во 2-й классъ.

Гребенчо Анна, Голушко Надежда.

Вз 3-й классъ.

Дынга Екатерина, Николаева Клавдія.

Вз 4-й классъ.

Меріакры Анна, Ковалевская Марія.

Въ 5-й классъ.

Худзинская Любовь.

Получили неудовлетворительные баллы державшія: въ приготовительный классъ:

modular nar outleadmanure.

Шега Іоанна.

вз 1-й классз.

Будескуль Наталія, Негара Пелагія.

во 2-й классъ.

вана Мани Анна. признана виссей подписава А минувалин

Вайданъ Надежда.

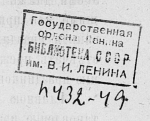
moonanost nearmach a 63 4-ù Kaacca.

Лапчинская Өеодосія, Орловская Лидія, Леонтьева Анастасія, Балжаларская Ева, Стойлова Евдокія, Сахацкая Іуліанія, во 5-й классо.

Малай Анна.

Не явились из экзамену:

Гребенчо Елена, Шестаковская Марія, Атласъ Надежда, Бурьянова Анастасія, Өомова Парасковія, Стадницкая Варus Bergund finens a Bondid Hongarovine Bergund Burgan. Paga



#### KUIIINHEBCKIA

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

15 — 30 сентября № 🙎 1883-го года.



ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ

Праздники въ первые три въка христіанской церкви.

Въ въкъ апостольскій христіане ежедневно собирались для совершенія богослуженія. Сущность этого богослуженія, какъ видно изъ нисаній апостоловъ, а особенно изъ писаній мужей апостольскихъ, заключалась въ совершеніи Евхаристіи и вечери любви. Но обычай— ежедневно собираться для совершенія богослуженія— недолго продолжался въ древней церкви. Еще со временъ апостоловъ, изъ годоваго круга дней начали выдъляться опредъленные дни, которые церковь, преимущественно предъ прочими днями, ознаменовала особеннымъ торжественнымъ богослуженіемъ. Подъ

этими днями мы разумъемъ праздники. Какими побужденями или причинами руководствовалась церковь, устанавливая праздники,—вотъ вопросъ, на который мы должны отвъчать прежде, чъмъ приступимъ къ отдъльному обозрънію праздниковъ первенствующей церкви.

Главною причиною и главнымъ побужденіемъ къ установленію праздниковъ въ первенствующей церкви послужило высокое благочестие древнихъ христіанъ, для кототорыхъ дорого было воспоминание великихъ событий земной, спасительной для всего человъчества, жизни Искупителя, равно какъ и-великихъ подвиговъ святыхъ угодниковъ Божінхъ, подвизавшихся за въру Христову и за благо всей церкви, и потому представляющихъ самый лучшій примъръ подражанія для всёхъ христіанъ. Если каждый народъ съ благодарностью воспоминаетъ великія бытія своей прошлой исторіи, содбиствовавшія возвышенію его умственнаго, нравственнаго или политическаго развитія, а въ то же самое время воспоминаетъ и великихъ дъятелей, потрудившихся для того же самаго великаго дъла, воздвигаетъ имъ памятники и старается увъковъчить мять о нихъ въ потомствъ, -- то тъмъ съ большею благодарностью и благоговъніемъ древніе христіане должны были воспоминать великія событія изъ земной жизни Спасителя, а въ то же время и святыхъ угодниковъ Божінхъ, не только открывшихъ путь къ истинному, всестороннему развитію и совершенствованію всего человъчества, — но и показавшихъ, какъ можно и должно достигнуть этого развитія и совершенства. И самою приличною формою для такого воспоминанія были праздники.

Праздники христіанской церкви обыкновенно дѣлятся на недѣльные и годовые, т. е. на такіе, ктторые совершаются каждую недѣлю и на такіе, которые совершаются только одинъ разъ въ продолженіи цѣлаго года. Это самое дѣленіс внолнѣ

можетъ быть приложимо и къ праздникамъ первыхъ трехъ въковъ, — такъ какъ въ церкви христіанской въ то время уже существовали и недъльные и годовые праздники.

#### I. Недъльные праздники.

### 1. Воскресеніе.

Первые слъды празднованія воскреснаго дня мы находимъ еще въ апостольской церкви, и къ этому времени мы и должны относить начало праздника воскресенія. Свидътельства на это мы имъемъ какъ въ писаніяхъ апостоловъ, такъ и въ писаніяхъ отцевъ и преданіи первенствующей церкви. Въ дъяніяхъ апостольскихъ говорится о преломленіи върными хльба въ день, называемый нымъ отъ субботъ или первымъ днемъ недвли, а преломленіе хліба, т. е. совершеніе Евхаристій, какъ во времена аностоловь, такъ и въ последующее время составляло необходимую принадлежность празднованія вообще, а особенно празднованія воскреснаго дня. Апостоль Павель указываетъ отчасти и самый образъ нразднованія, когда ворить кориноянамь: по единьй оть субботь (т е. первый день педъли) кійждо вась да полагаеть у себе сохраняя, еже аще что благопоспъшится: да, не егда пріиду, тогда собранія бывають (1 Кор. 16, 2). Этими словами св. апостоль, по согласному толкованію всёхъ христіанскихъ писателей и какъ очевидно изъ самаго контекста рвии, требуеть отъ кориноскихъ христіанъ двлъ милосердія и любви къ ближнимъ въ день воскресный. Но кромъ писаній апостольскихъ, — о праздникъ воскресенія, какъ объ установленіи апостольскомъ, мы находимъ свидътельства у нъкоторыхъ отцовъ и учителей первыхъ въковъ христіанской церкви. Св. Климентъ римскій въ своей книгт объ јерархіи даетъ положительное наставленіе о празднованіи воскреснаго дня, и даеть не оть своего имени, а на

основани апостольского преданія 1). Апостольскія постановленія, приписываемыя Клименту римскому, тоже подтверждають апостольское происхождение праздника воскресе. нія 2). Важность этого свидътельства почти ничего не теряеть оттого, что «Постановленія апостольскія» не признаются подлиннымъ произведениемъ Климента. Достаточно того, что древность «Постановленій» всеми признана, — а въ этомъ случав онв служать выражениемъ практики и предапія самыхъ первыхъ временъ христіанской церкви. Наконець апостольское происхождение праздника воскресенія подтверждается свидітельствомъ апостола Варнавы. Онъ, изъясняя смыслъ словъ: «новомъсячій вашихъ и субботъ вашихъ не терилю», говоритъ: «непріятны мнъ нынъшнія субботы, но тъ. которыя я предопредълилъ, т. е. къ тому времени, когда, уничтоживъ все, положу начало дию ось. мому, или начало новому міру: посему мы и проводимъ въ радости осьмый день, такъ какъ въ оный и Іисусъ воскресъ изъ мертвыхъ, и потомъ являвшись вознесся на небо» 3). Празднованіе воскреснаго дня было всеобщимъ обычаемъ въ христіанской церкви и въ последующіе века. Св. Игнатій, жившій въ началь втораго выка, очевидно указываеть на празднование дня Господня, повелъвая магнезіанцамъ не чествовать болье субботу іудейскую, но жить сообразно дию Господию, въ который явилась намъ жизнь. чрезъ Христа, Господа нашего и чрезъ Его смерть. Клименть александрійскій прекрасно объясняеть это мъсто, показывая, что значить жить сообразно дню Господню; онъ говорить: «исполняющій запов'єдь Евангелія творить оный день Господнимъ, когда, отринувъ злый помыслъ души и

<sup>1)</sup> Clem. di ierarch. c. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кн. VIII. гл. 33.

<sup>3)</sup> Посл. Варн. Христ. Чт. 1830 г.

получивъ мысль и познаніе о самомъ Господъ, славитъ воскресеніе» 1). Далье, свидътельства Іустина мученика, Оригена, Тертуліана и другихъ отцовъ и учителей церкви указываютъ на празднованіе воскреснаго дня, какъ на всеобщій обычай христіанъ во второмъ и третьемъ въкъ. Особенную важность для насъ въ этомъ отношеніи имъстъ свидътельство Плинія-язычника, жившаго во второмъ въкъ. Въ своемъ письмъ къ императору Траяну, празднованіе воскреснаго дня онъ представляетъ, какъ обычай всеобщій и долгъ каждаго христіанина.

День воскресный носить различныя наименованія у отцевъ и учителей первенствующей церкви. Отцы и учители церкви чаще всего этотъ день называли днемъ Господнимъ, особенно когда они писали къ христіанамъ и когда хотвли отличить его отъ субботы іудейской. Св. Игнатій Богоносець, противопоставляя субботь іудейской день воскресный, называеть его днемь! Господнимъ. Тоже самое дълаетъ и Оригенъ, когда говоритъ: «поелику изъ Божественныхъ писаній изв'єстно, что въ день Господень Богъ дождилъ манну съ неба, а въ субботу не дождилъ,то да разумъютъ іудеи, что и тогда уже нашъ день Господень предпочтень іудейской субботь 2). Воскресный день назывался также днемъ хлъба, отъ торжественнаго преломленія хліба во время св. таинства Евхаристіи, которая въ каждый изъ сихъ дней постоянно совершалась въ продолжении цълаго года въ общемъ собрании христіанъ 3). Въ сочиненіяхъ, предназначавшихся древними христіанскими писателями для язычниковъ, день воскресный называется днемъ солнца. Такое названіе дня воскреснаго,

<sup>1)</sup> Пам. христ. церкви — Вътр. т, V. стр. 8—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памят. древ. христ. п. т. V. стр. 10.

<sup>3)</sup> Тамъ же. јенотА митонцохоД ваговиот ито виси

не соотвътствующее предмету праздника, объясняется изъ приспособленія христіанскихъ писателей къ пониманію язычниковъ. Особенно очевиднымъ представляется это приспособленіе въ томъ мѣетѣ апологіи св. Іустина мученика, гдѣ онъ, указавши причину празднованія христіанами дня воскреснаго, говоритъ: «распяли Его (І. Христа) на канунѣ Сатурнова дня (субботы); а на другой день Сатурнова дня, т. е. въ день солнца, Онъ, явившись апостоламъ Своимъ и ученикамъ, училъ ихъ тому, что представили мы и на ваше усмотрѣніе 1).

Указавши начало праздника воскресенія, наименованія его у древнихъ христіанскихъ писателей, - теперь скажемъ о самомъ праздновании воскреснаго дня и характерф этого празднованія въ первенствующей церкви. Свфдънія о христіанскомъ богослуженіи въ день воскресный мы главнымъ образомъ заимствуемъ изъ Дъяній апостольскихъ, писъма Плинія къ Траяну, а особенно изъ апологіи Іустина мученика. Совершеніе Евхаристій и связанной съ нею вечери любви 2) составляло необходимую и существенную принадлежность богослуженія воскреснаго дня. Заповъдь Спасителя о совершении Евхаристий въ Его воспоминаніе въ точности исполнялась съ самыхъ первыхъ временъ христіанской церкви. Въ Дъяніахъ апостольскихъ уже ясно говорится о преломленіи върными хлъба, т. е. о совершеніи Евхаристій въ день воскресный. Что касается поведенія христіань въ день воскресный, то еще апостоль Павель призналь приличными святости воскреснаго дня дъла милосердія и дъла любви къ ближнимъ, и потому, установивши въ церквахъ галатійскихъ опредёленный по-

<sup>1)</sup> Аполог. 1 гл. 89. Христ. Чт. 1825 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ началъ второго въка вечеря любви была отдълена отъ таинства Евхаристіи. Archöl Rheinoald. p. 331.

рядокъ сбора пособія для святыхъ въ первый день недвля - этотъ же самый перядокъ сбора совътоваль онъ и церкви кориноской. Въ письмъ Плинія о богослуженіи воскресномъ сказано, что въ день воскресный, или какъ называетъ его Плиній, въ установленный день, до восхода солнца христіане собираются, поютъ нъснь Христу, какъ Богу, и даютъ обязательство - не красть, не грабить и проч. 1). Болве подробное описание богослужения въ воскресный день мы находимь у Іустина мученика. Вотъ собственныя слова Густина объ этомъ богослуженіи: «Въ такъ называемый день солеца (воскресеніе), пишеть онъ, бываеть у насъ собраніе въ одно місто всіхъ живущихъ по городамъ и селамъ, и читаются пока можно писанія апотоловъ или писанія пророковъ. Потомъ, когда чтецъ перестанетъ, предстоятель посредствомъ слова дълаетъ наставленіе и увъщеваеть послъдовать тъмъ превразнымъ правиламъ... Послъ того всъ вообще встаемъ и возсылаемъ молитвы. Когда же окончимъ молитву, тогда, какъ сказали . мы выше, приносится хлъбъ и вино и вода; и предстоятель также возсылаетъ молитвы и благодаренія, сколько онь можеть. Народъ возглашаеть: аминь, и бываеть раздаяніе каждому и пріобщеніе даровъ, надъ коими совершено благодареніе, - и къ небывшимъ посылаются чрезъ діаконовъ 2). Такимъ образомъ воскресное богослуженіе во время Густина мученика состояло уже изъ трехъ составныхъ частей: изъ чтенія писаній апостоловъ или пророковъ, изъ назидательнаго поученія или пропов'йди предстоятеля и наконецъ изъ сонершенія святой Евхиристіи и пріобщенія св. даровъ.

День воспресный быль для древнихъ христіанъ днемъ

<sup>1)</sup> Plin. lib. x ep. 97. Klrchengesch. Schröek.

<sup>2)</sup> Апол. 1. гл. 87. Христ. Чт. 1825 г.

радости и торжества. Въ этотъ день христіане должны были праздновать и радоваться, и не сътовать и не плакать 1). Вотъ почему постъ въ воскресение быль запрещенъ и христіане должны были молиться стоя 2). Тертулліанъ говорить, что христіанамъ неприлично поститься въ день воскресенія, и въ особенности замічаеть о монтанистахъ, что и они, строгіе болће другихъ въ соблюденіи постовъ, не постятся по субботамъ и воскресеніямъ въ продолженіе всего года 3). Впрочемъ почти всъ другіе еретики постились въ воскресение и въ оправдание своего обычая они, по крайней мъръ манихеи, приводили то основаніс, что этимъ они воспоминаютъ пришествіе І. Христа судить міръ, которое нужно встрвчать съ боязнью, страхомъ и покаяніемъ. Отцы церкви находять это основаніе несостоятельнымъ и замвчають, что воскресеніе - день радости и торжества, потому что онъ указываетъ надежду христіанъ на Христа, воскресшаго изъ мертвыхъ 4). Но собственно по-• бужденіе, по которому еретики постились въ воскресеніе и другіе праздники, состояло въ томъ, что они этимъ хотъли отличаться отъ іудеевъ, которые строго запрещали въ эти дни постъ. Извъстно, что гностики и манихеи удалялись отъ всего того, что имъло видъ іудейскаго учрежденія 5).

Мы передали главныя черты богослуженія и поведенія древних христіань въ воскресеніе, —но чтобы полнъе уразумьть сущность и характеръ празднованія воскресенія въ древней церкви, —мы должны опредълить отношеніе, въ какомъ находится христіанскій праздникъ воскресенія къ

<sup>1)</sup> Пост. ап. кн. V. гл. 20 и кн. VII гл. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же кн. II гл. 59.

<sup>3)</sup> Дни богослуж. Воскр.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Пост. ап. кн. V. гл. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Archäol, Augusti B. III. p. 361.

іудейскому празднику субботь, тымь болье, что связь между іудейскою субботою и христіанскимъ воскресеніемъ несомнънна. Неоспоримо, что іудейская суббота въ христіанской церкви замънена воскресеніемъ. Наше дъло здъсь показать только основаніе, по которому суббота должна была уступить мъсто воскресенію. Основаніе это заключается въ томъ превосходствъ и преимуществъ, какое имъетъ христіанскій праздникъ воскресенія предъ іудейскою субботою -но высотъ своего предмета и по тъмъ высокимъ началамъ богослужебной жизни, какія непосредственно связаны съ этимъ предметомъ. Главнымъ предметомъ іудейской субботы служить воспоминание творения міра и промышления о немъ, за которыя человъкъ долженъ благодарить и прославлять Бога. Предметомъ же воскреснаго дня служить восноминание другаго события-не менже важнаго въ исторіи человъчества, именно воспоминаніе воскресенія Господа. Іудейская суббота служила печатью завъта Божія, заключеннаго съ народомъ еврейскимъ и въ тоже самое время служила воспоминаніемъ благодівній Божінхъ, оказанныхъ израильтянамъ изведеніемъ ихъ изъ рабства египетскаго и чудеснымъ спасеніемъ отъ Фараона, - тогда какъ воскресеніе указываеть на новый завъть Бога съ человъкомъ, завъть, запечативнный воскресеніемь Христа, и на освобожденіе изъ рабства-не чувственнаго, а духовнаго. Отсюда собою открывается превосходство и преимущество праздника воскресенія предъ іудейскимъ праздникомъ субботы, Значеніе событія - воскресенія Христа, служащаго предметомъ праздника воскресенія, не частное, но общечеловъческое, и притомъ это событіе даровало всему человъчеству не внъщнія только блага, - но главнымъ образомъ высшія духовныя. Воскресеніе Христа освободило не одинъ народъ израильскій, а все человъчестью, не отъ внъшняго рабства, — но отъ рабства духовнаго — гръха, проклятія и

смерти и, освободивши людей отъ этого тяжкаго рабства, дало всей жизни человъчества новое направление, соотвътственное новымъ началамъ завъта Божія съ человъкомъ. Послъ этого понятнымъ становится, почему въ христіанской церкви іудейская суббота уступила мъсто воскресенію. Но если праздникъ воскресенія въ древней христіанской церкви заступилъ мъсто древней іудейской субботы, то и празднование воскресения должно было быть отъ празднованія іудеями субботы. Это отличіе опредълялось новыми началами христіанскаго богослуженія, которыя уничтожили рабство формъ обрядоваго іудейскаго закона и открыли болже широкій просторъ внутреннемудуховному богослуженію. Мы не видимъ никакихъ сльдовъ, чтобы Іисусъ Христось или апостолы перенесли обрядовый законъ субботы на воскресный день. Изъ дъяній апостоловъ и поведенія христіанъ апостольскаго можно заключить, что апостолы заповъдали проводить воскресеніе въ чтеніи божественнаго слова, въ общей молитвъ и причащении св. Евхаристии, также въ богоугодныхъ дълахъ. Обрядовая сторона іудейской субботы не перешла и не могла перейти къ воскресенію, основанному на новыхъ началахъ христіанскаго богослуженія. Этимъ, впрочемъ, мы не хотимъ сказать, что формализмъ іудейской субботы остался безъ всякаго вліянія на праздникъ воскресенія. Это вліяніе существовало; оно особенно отразилось на поведении христіанъ въ праздникъ воскресенія, и притомъ на поведеніи христіанъ изъ іудеевъ. Но формализмъ іудейской субботы, проникшій въ празднованіе воскреснаго дня между іудео-христіанами, скоро долженъ былъ исчезнуть при той энергіи, съ какою отцы первыхъ въковъ боролись съ нимъ. Уже апостолъ Варнава замъчаетъ, что самъ Богъ въ ветхомъ завътъ (Ис. 1, 13) высказаль свое неблаговоление къ субботъ и праздникамъ іудейскимъ. «Итакъ, говоритъ Варнава, Господь все сіе

упразднилъ, дабы вовый законъ Господа нашего Іпсуса Христа, безъ ига необходимости, представлялъ собственно человъческое приношение 1). И въ другомъ мъстъ своего посланія Варнава приводить разрушеніе Іерусалима, какъ доказательство, что Богъ христіанствомъ ввелъ новый порядокъ вещей. Но если апостолъ Варнава вообще говоритъ объ отмънении іудейскихъ праздниковъ и субботы и о характеръ христіанскихъ праздниковъ, между прочимъ и о характеръ праздника воспресенія, и прямо не касается іудеизма проникавшаго въ празднование воскреснаго дня,то за то другіе отцы главнымъ образомъ имъли въ виду этотъ іудеизмъ, когда касались праздника воскресенія въ отношени его къ іудейской субботь. По словамъ св. Игнатія Богоносца совершенно непозволительно, чтобы ктонибудь назывался почитателемъ Іисуса, а держался іудейскихъ положеній: «Нельпо, говорить онъ, призывать І. Христа, а жить поіудейски: ибо не въ іудейство увъровало христіанство напротивъ, іудейство въ христіанство, въ которомъ соединились всв языки, увъровавшие въ Бога» 2). Потому христіане въ день воскресный должны жить сообразно дию Господию, а не субботъ іудейской. тулліана находимъ тоже самое. Онъ показываетъ прочимъ, что и при господствъ закона Моисеева, о субботъ часто быль преступаемъ и притомъ людьми праведными, какъ то: самимъ Моисеемъ, Ильею, Даниіиломъ и др. Но Іисусомъ Христомъ это учрежденіе частью совершенно оставлено, частью одухотворено 3). Такимъ образомъ, первенствующая церковь въ лицъ своихъ предстоятелей твердо отстаивала, противъ вліянія іудеизма, новыя

<sup>1)</sup> Носл. Варн. Христ. Чт. 1830 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посл. къ магнез. гл. 10. i henetsch, Schrött, B. 2

<sup>3)</sup> Adv. iud. C. 45.

положенныя въ основании христіанскаго богослуженія — начало свободы и начало поклоненія Богу въ духъ и истинъ. Но сказавши, что христіанская свобода, которую возв'ястилъ Інсусъ Христосъ и Его апостолы, въ противоположность большимъ ограниченіямъ и стъсненіямъ обрядоваго закона Моисея, особенно ясно выразилась въ празднованіи древними христіанами воскресенія, ты не можемъ согласиться съ тъми, которые видятъ нарушение этой свободы въ празднованіи воскрессиія во второмъ, особенно въ третьемъ въкъ. Неандеръ, Шреккъ и другіе проводять ту мысль, что въ первенствующей церкви, особенно въ первомъ и во второмъ въкъ, празднование христинами воскресного дня было совершенно свободно отъ строгаго покоя іудейской субботы, такъ какъ невидно, чтобы церковь апостольская перенесла въ это время законъ субботы на воскресение. «Но можетъ быть, говорить Неандерь, въ концъ втораго въка состоялось уже ложное перенесение этого рода, потому что въ это время на трудъ въ воскресение смотрятъ уже, кажется, какъ на гръхъ 1). А Шреккъ говоритъ: «кромъ времени, которое употреблялось на богослужение, остальная часть воскресенія во времена апостоловъ и до Константина Великаго небыла свободна отъ ежедневныхъ трудовъ жизни <sup>2</sup>). Противъ такого взгляда на поведение древнихъ хри. стіань въ праздникъ воскресенія мы представимъ слёдующія соображенія. Преждо всего этотъ взглядъ не гармонируеть съ историческимъ ходомъ развитія христіанскаго богослуженія въ первые три въба. Вліяніе іудейства на развитіе христіанскаго культа въ нервые три въка не сомнънно, -- но это вліяніе не съ одинаковою силою продолжалось въ это время, а постепенно ослабъвало, и ослабъ-

<sup>1)</sup> Kirchengesch. Neand. B. 1 p. 514-15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kiréhengesch. Schrök. B. 2. p. 144-5.

вало по мъръ развитія новыхъ началь христіанскаго богослуженія. Между тімь принявши взглядь Неандера, Шрекка и др., слъдовало бы въ тоже самое время признать и то, что вліяніе іудейства на культъ христіанскій съ теченіемъ времени не ослабъвало, а постепенно усиливалось, по крайней мірь къ такой исторической несообразности приводить ихъ взглядь. Что касается того, что не видно, чтобы апостольская церковь поренесла законъ іудейской субботы на воскресеніе, такъ это можно сказать только относительно обрядоваго закона субботы вообще, и въ частности относительно того строгаго покоя іудейской субботы, смысла и значенія котораго іудеи въ последнее время не понимали и относили его- не къ однимъ житейскимъ дъламъ, препятствующимъ служенію Богу, но и къ дъламъ необходимости и человъколюбія, что очевидно противоржчило заповъди о покож въ день субботы. Спаситель въ дни служенія Своего спасенію рода человъческаго, Своимъ ученіемъ и примъромъ, внушалъ совершать въ седьмый день добрыя дела и дела нетерпящія отлагательства, и такимъ образомъ Онъ хатълъ только исправить ложный взглядъ іудеевъ на покой въ субботу, а вовсе не имълъ въ виду отвергнуть вообще покой въ день субботы. Св. апостлы своимъ ученіемъ и примъромъ показали, что воскресный день, замёняющій у христіань ветхозавётную субботу, нужно употреблять на дёла святыя и духовныя во славу Божію (1 Кор. 16, 2).—Хотя мы не находимъ писаніяхъ апостоловъ никакихъ правилъ, запрещающихъ занятія житейскими ділами въ воскресеніе, -- но за то также нътъ ни одного указанія, что такія занятія были въ обыкновенія между христіанами первенствующей церкви. Вообще изъ того, что съ первыхъ въковъ не осталось никакихъ слъдовъ о перенесении строгаго покоя іудейской субботы на воскресеніе, -- нисколько не следуеть, что древ-

нія христіане въ первомъ и даже во второмъ въбъ занимались житейскими дълами въ воскресение. Гораздо больше основанія думать, что первенствующіе христіане, желая святить день воскресный добрыми дълами, согласно ученію и примъру Спасителя и Его апостоловъ, воздерживались въ этотъ день отъ обыденныхъ житейскихъ трудовъ, которые могли служить имъ немаловажнымъ препятствіемъ къ полному посвященію воскреснаго дня богоугоднымъ дъламь. А если отъ временъ апостольскихъ и даже отъ последующихъ двухъ въковъ не осталось положительныхъ правилъ. запрещающихъ обыденные труды въ день воскресный, -- то на это нужно замътить, что сначала апостолы, затъмъ ближайшіе ихъ преемники, въ этомъ, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, учили болве словомъ и примъромъ, изъ чего образовалось преданіе перкви. И церковная практика последующаго времени, конечно, руководствовалась этимъ преданіемь, когда запрещеніе обыденных трудовь въ день воскресный облекла въ опредъленныя правила. - Наконецъ нужно сказать, что покой отъ житейскихъ занятій въ день воскресный нисколько не противорфчить той свободф и тому поклоненію Богу въ духв и истинв, которыя лежать въ основании христіанского богослуженія. Правда, этоть покой быль нарушениемь субботы и духовнаго характера богослуженія у іудеевъ, которые исполняли его буквально и въ субботу воздерживались не отъ житейскихъ только дълъ, -- но и отъ дълъ необходимости, а главнымъ образомъ оть дёль человъколюбія, -- но этого нельзя сказать о первенствующихъ христіанахъ, у которыхъ покой ограничивался одними только житейскими дёлами.

Итакъ, праздникъ воскресенія, замѣнившій въ первенствующей церкви іудейскую субботу, не могъ избѣгнуть вліянія іудеизма, проникавшаго въ церк вь Христову чрезъ іудео-христіанъ, но и подъ этимъ вліяніемъ новыя

начала христіанскаго богослуженія— начало свободы и внутренняго— духовнаго богослуженія— въ празднованіи воскреснаго дня остались неприкосновенными. Борьба буквализма и формализма іудейскаго съ новыми началами христіанскаго богослуженія въ исторіи праздника воскресенія, какъ и въ исторіи согослуженія вообще, должна была кончиться полнымъ торжествомъ послёднихъ надъ первыми.

(Продолжение будетъ).

# Народные обычаи и обряды, соблюдаемые при погребеніи умершихъ, въ связи съ воззрѣніями на загробный міръ.

Кто знаетъ быть нашихъ поселянъ, тотъ не могъ не замътить, какъ богата жизнь простолюдина разными обычаями и обрядами. Есть у него обычаи и обряды, принаровленные къ извъстнымъ праздникамъ, есть обычаи и обряды, отправляемые въ извёстныя времена годе, есть обычаи и обряды, связанные съ важнёйшими случаями его жизни: рожденіемъ, свадьбою, похоронами и т. под. Эти обачаи и обряды обнимають мысль по-селянина, опредъляють его домашній и частный быть. Народъ любить ихъ, какъ свое родное дътище, какъ произведение самобытной народий жизни, какъ наслъдіе своихъ отцовъ, авторитетомъ которыхъ они освя-Такая привязанность простаго народа шены. своимъ обычаямъ и обрядамъ имъетъ свою хоротую и дурную сторону. Она составляеть выражение на роднаго самосохраненія и чувства любви къ своему родному—національному; но вмісті съ тімь эта же привязанность главнымь оаразомь и поддерживаеть неподвижность народа и мешаетъ дальнейшему развитію его правственно религіозной жизни.

Сельскій священникъ, въ своей пастырской дѣятельности, не можетъ не столкнуться съ этою сто-

роною жизни простаго народа. Самая его д'ятельность, требующая близкаго знакомства съ внутреннею жизнію пасомыхъ, налагаетъ на него обязанность не быть только зрителемъ народной жизни, но живымъ участникомъ ея и дъятелемъ. Какъ же сельскій пастырь долженъ относиться къ народнымъ обычаямъ и обрядамъ? Онъ долженъ относиться къ нимъ по премуществу со стороны религіозно-нравственной. Его вниманіе должны обращать на себя особенно тъ обычаи и обряды, которые по характеру своему противны духу христіанской религіи и нравственности. Это ношеніе самое естественное, прямо вытекающее изъ обязанностей пастыря духовнаго стада Христова. Но, конечно, не всъ народные обычаи и обряды подойдутъ подъ указанную категорію Нівкоторые изъ нихъ, составляя выражение самостоятельной жизни народа, им вютъ довольно разумное основаніе и значеніе, а потому нападать на нихъ священнику нътъ надобности; нъкоторые можно отнести къ разряду безразличныхъ въ отношении религии и нравственности, къ нимъ и священникъ можетъ относиться безразлично. Вообще отношеніе пастыря къ народнымъ обычаямъ и обрядамъ върнъе всего можетъ опредъляться достоинствомъ и характеромъ самыхъ обычаевъ и обрядовъ,

Въ своей статъв мы намврены разсмотрвть народные обычаи и обряды, соблюдаемые при погребени умершихъ, и указать, какіе изъ нихъ подлежать особенному вниманію сельскаго пастыря; вмвств съ этимъ мы считаемъ нужнымъ коснуться и самыхъ воззрвній народа на загробный міръ. Такъ какъ обычап и обряды, которыми обставлены у каждаго народа смерть человвка и погребеніе его, очень разнообразны по своему характеру, что зависить отъ условій мвстной жизни и національнаго характера изввстнаго народа, то въ своемъ обозрвніи мы будемъ касаться только твхъ

sau incremination de conceptation de la constantina del constantina de la constantina de la constantina de la constantina del constantina de la constantina del constant

mismus horsoluming on nontought by

обычаевъ и обрядовъ, которые имѣютъ мѣстный характеръ и практикуются въ Бессарабіи 1).

Смерть взрослаго и даже младенца принято возвъщать непремѣнно унылымъ колокольнымъ звономъ, хотя бы это случилось въ глубокую полночь Первымъ дъломъ по смерти человъка считается омовение тъла покойника и потомъ одъвание или обряжание его. Эти первыя печальныя обязанности относительно покойника исполняются съ особеннымъ благоговъніемъ и точностію, приличными священнымъ обрядамъ. Если умершій былъ женатъ, то при процессъ омовенія на руку его надъвается кольцо обручальное, которое потомъ беретъ то лицо, которое занималось омовеніемъ тъла. Совершая обрядъ омовенія надъ тъломъ покойника, народъ думаетъ, что и душа его нуждается въ подобномъ же омовеніи; поэтому для нея спеціально ставится на окно стаканъ съ чистою водою и кладется полотенце. Для одъванія или обряжанія покойника необходимо должно быть употреблено домашнее полотно, сберегаемое съ давнихъ поръ для этого послъднять народнавания послъднять народнавания поръздата послъднять народнавания поръздата послъднять народнавания поръздата послъднять народнавания послъднять поръздата послъднять поръздата послъднять поръздата послъднять поръздата послъднять пос няго назначенія, -- оно очищается до мальйшей пылинки и потомъ употребляется въ дъло; при этомъ считается величайшимъ гръхомъ одъвать и покрывать покойника купленнымъ полотномъ. Послъ этого покойника перекупленнымъ полотномъ. Послъ этого покоиника переносятъ въ передній уголъ и кладутъ подъ образами, передъ которыми предварительно зажигаютъ свъчи и лампаду; въ рукй нокойнику влагаютъ зажженную свъчу, какъ символъ той нравственной чистоты, которою умершій долженъ былъ отличаться на землъ, а также и монету, которая пригодится ему на томъ свътъ. Если покойникъ пожилыхъ лътъ (хозяинъ), то на голову ему

<sup>1)</sup> Смерть и погребение обставлено у простаго народа еще суевърными примътами, по которымъ онъ гадаетъ объ участи умершихъ и оставшихся живыхъ, но объ этихъ примътахъ мы говорили уже и теперь оставимъ ихъ въ сторонъ. См. киш. епар. въд. за 1882-й г. № 15-й, 809 — 811. стр. залва віновона воднедтонива дил

надъваютъ шанку, которая потомъ кладется съ нимъ въ могилу; если же умершій парень или дъвица, то надъваютъ на голову вънокъ, приготовленный изъ зеленыхъ листьсвъ терна, и укращаютъ изголовье цвътами чернобривца и василька. Вънокъ и цвъты служатъ символическимъ выражсніемъ той молодости, полной жизни, среди которой увяла жертва смерти. До погребенія покойника домашніе и родные дорожатъ кажного минутор, того короткато времения вт. которос обще дою минутою того короткаго времени, въ которое они могутъ еще выразить какъ-нибудь свою любовь и уважедою минутою того короткаго времени, въ которое они могутъ еще выразить какъ-нибудь свою любовь и уваженіе къ умершему, которому они приписываютъ нѣкоторую сознательность и способность чувствовать. Покойнику, по народному убѣжденію, можетъ извѣстно и наше раскаяніе въ виновности предъ нимъ, и нестерпимо болѣзненное чувство гора, терзающее насъ при видѣ бездыханнаго трупа, и наши поцѣлуи, которые мы расточаемъ драгоцѣнымъ его останкамъ; онъ можетъ оскорбиться и обидѣться шумнымъ говоромъ, неумѣстнымъ дѣйствіемъ, поэтому все должно совершаться въ этотъ торжественный моментъ тихо, чинно и величаво, и должно имѣть близкое отношеніе къ покойнику. Внѣшнимъ выраженіемъ скорби и уваженія къ покойнику служитъ то, что всѣ домашніе изъ мущинъ до погребенія ходятъ по селу съ открытой головой, — безъ шапки, не смотря ни на какое время года и состояніе погоды, а женщины ходятъ съ распущенными волосами. То же значеніе имѣстъ обычай не убирать комнаты и не выметать сора изъ хаты, пока въ ней есть покойникъ. По народному убѣжденію, все въ домѣ должно смотрѣть странно и безпорядочно въ тотъ день, когда любиная же чистота и порядокъ будутъ свидѣтельствовать о томъ, какъ будто бы въ домѣ ничего не случилось. чилось.

чилось.

Когда приближается время похоронъ, вносятъ въ хату гробъ и полагаютъ въ него покойника; вмъстъ съ покойникомъ кладутъ во гробъ нъкоторые предметы, присвояя имъ таинственное значение. Такъ кладутъ

соль, завязанную въ тряпочкъ, которую предъ опусканіемъ покойника въ могилу берутъ назадъ и даютъ съ кормомъ скотинъ въ тъхъ видахъ, чтобы умершій не занесъ съ собою на тотъ свътъ хозяйственнаго счастія, каковое чрезъ соль возвращается дому; кладутъ также обрѣзанные ногти съ пальцевъ рукъ съ тою цѣлью, чтобы умершій при помощи ихъ могъ взобраться на ледяныя горы, которыя существують будто бы на томъ свѣтѣ и т. под. Послѣ совершенія всѣхъ установленныхъ на этотъ случай обрядовъ, наступаетъ наконецъ время похоронь, на которыхъ главная забота близкихъ умершаго состоить въ томъ, чтобы достойно и велегласно оплакивать его до самой могилы и тъмъ выразить свою скорбь. Дѣломъ оплакиванія занимаются по преимуществу женщины, какъ личности болъе впечатлительныя. Скоръе всъхъ беретъ на себя эту роль мать, жена или дочь умершаго; если же ихъ нъть, то обязанность эту выполняеть кто нибудь изъ дальнихъ родственниковъ женской половины, но безъ оплакивания похороны не обходятся. Обычай оплакивания до того глубоко вкоренился въ жизни народной, что плачутъ часто, не чувствуя никакой скорби отъ потери. Въ причитаніяхъ, сопровождающихъ процессъ оплакиванія, проводятся разныя мысли, смотря по значенію и положенію умершаго въ семействъ, но общая идея ихъ одна, — это картинное изображение жалкаго положения семьи, вслъдствие оставления ен покойникомъ. Въ заключеніе надгробныхъ причитаній высказывается всегда недоумъніе, зачьмъ покойникъ обрекъ семейство на да недоумѣніе, зачѣмъ покойникъ обрекъ семейство на такое несчастіе и требуется отъ него разъясненіе на высказанное недоумѣніе. Причитанія эти догольно интересны въ томъ отношеніи, что въ нихъ выражаются черты древнѣйшихъ вѣрованій народа относительно смерти и души умершаго, которыя олицетворяются въ различныхъ символическихъ образахъ. Но наиболѣе они интересны тѣмъ, что представляютъ яркую характеристику народнаго быта, рисуютъ картину гпутренней жизни народа, напро судьбу сиротъ по смерти от-

ца и матери, жизнь вдовы по смерти мужа и проч. <sup>1</sup>). Когда появляется похоронная процессія и духовенство, тогда приступають къ выносу покойника изъ дома. Прежде всего выносять крышку гроба, на которую стелють кусокъ полотна, кладуть затымъ калачъ со свычкой и въ такомъ виды несуть до самой могилы. При выносы покойника считають нужнымъ три раза ударить гробомъ о порогъ комнаты и о порогъ сыней, что означаетъ послыднее прещание умершаются въ что означаетъ послъднее прещаніе умершаго съ мъстомъ своего земнаго жительства. Совершаются въ этотъ моментъ и другія дъйствія, имѣющія символическое значеніе. Такъ, напримѣръ, даютъ за душу умершаго кому нибудь изъ присутствующихъ живую курицу, а въ нѣкоторыхъ мѣстахъ барана, который предварительно окропляется водою для очищенія; разбиваютъ также пустой горшокъ, дабы разбилась смерть и утратила свою силу надъ оставшимися въ живыхъ и проч. Въ то время, когда похоронная процессія начинаетъ двигаться, у порога дома постилаютъ кусокъ

<sup>1)</sup> Для примъра приведемъ отрывокъ изъ причитаній вдовы по мужь, упогребляемых на свверь Россіи.

<sup>«</sup>Укатилося красное солнышко

<sup>«</sup>За горы оно да за высокія,

<sup>«</sup>За лъса оно да за дремучіе,

<sup>«</sup>За облачка оно да за ходячіе!

<sup>«</sup>Покидаетъ меня побъдную головушку

<sup>«</sup>Со стадушкомъ да со дитиною (г. е. дътьми);

<sup>«</sup>Оставляеть меня горюшку горегорькую

<sup>«</sup>На въки то меня да въковъчные!

<sup>«</sup>Ой, не дай же Боже—Господи

женения «Жить обидной во сирочеств»,

Онационно «Въ горегоръкомъ вдовичествъ! Мантинда выпуска

<sup>«</sup>Какъ листочекъ въ непогодушку

ен портина «Я шатаюсь на бъломъ свътъ, на данни поле

<sup>«</sup>Какъ зеленая травиночка

<sup>«</sup>Сохну-вяну я каждый день». («Причитанія съвернаго края» Барсова, 1-2 стр.).

полотна (отъ 2-хъ до 3-хъ арш.) или же коверъ, на четырехъ углахъ котораго полагають по одному калачу, а также помъщають блюда съ частью изъ всего приготовленнаго къ поминальному объду, стаканъ вина или волы. Действительное значение этого обычая трудно отгадать, но, кажется, смысль его тоть, что, постилая кусокъ полотна или коверъ, родственники умершаго желають этимъ приготовить какъ-бы мость, чрезъ который душа покойника могла-бы переходить на тотъ свътъ, желаютъ этимъ устранить тъ препятствія, какія могутъ встрвчаться при путешествии души къ Вогу. Что же касается до калачей и блюдь, полагаемыхъ поугламъ полотна или ковра, то они спеціально предназначаются для умершаго, чтобы онъ не отходиль въ загробную жизнь голоднымъ и въ последній разъ воспользовался запасомъ събстныхъ припасовъ. На пути къ церкви и кладбищу родные умершаго обязаны не менъе 12-ти разъ остановиться, особенно на мостахъ и у воротъ кладбища, и постилать на землю кусокъ полотна съ калачемъ и коптикой, а священникъ долженъ читать во время этихъ остановокъ заупокойную эктенію. Все это далается съ тою цалью, чтобы облегчить переходъ души чрезъ тѣ мѣста, которыя из-въстны подъ именемъ мытарствъ. Только во время совершенія церковнаго обряда погребенія народные обычаи и обряды перестають заявлять себя, но лишь только онъ окончился, какъ они вступають снова въ свои права. Непосредственно по опушени гроба въ могилу считаютъ нужнымъ перебрасывать чрезъ нее какомунибудь бъдняку пътуха (или курицу), котораго несли живымъ во время погребальной процессіи, Мысль, которая символически выражается подобнымъ дъйствіемъ, та, что этимъ желають облегчить для души переходъ чрезъ различныя пропасти въ загробномъ мірѣ, желають ей легкаго воспаренія на небо. А можеть быть этимъ выражается въра въ воскресение мертвыхъ, потому что пѣніе пѣтуха предвѣщаетъ наступленіе дня. Предъ засыпаніемъ могилы землей родные умершаго

и даже посторонніе бросають туда деньги и другія вещи, особенно такія, которыя наиболье часто употребляль покойникь и наиболье любиль. Обычай бросать деньги въ могилу, по объясненію народа, соблюдается для того, чтобы покойникь имьль чьмь уплатить за занятую имь землю и могь свободно располагать тьмь клочкомь земли, который дается ему на кладбищь; если же онь не откупить занятую имь землю, то будеть считать себя должникомь и не можеть быть покоень на томъ свъть. При засыпаніи могилы землей каждый изъ присутствующихь бросаеть въ нее горсть земли, от-

давая этимъ последній долгь покойнику.

Послъ погребенія покойника совершается въ домъ поминальный объдъ. Между разными предметами, занимающими поминальный столь, обращаеть на себя вниманіе вътка дерева, на которой навъшаны сливы, яблоки, оръхи и проч., — она собою знаменуетъ райскія деревья, плоды которыхъ будеть вкушать покойникъ. Кромъ того, на столъ находятся калачи съ горящими свъчами, миски съ кутьей и другими кушаньями. Когда совершать панихиду и пропоють «въчная память», всёмъ присутствующимъ раздаютъ со стола калачи съ зажженными свёчами. Въ началъ поминальнаго объда въ нъкоторыхъ мъстахъ подается «апаузт» — стаканъ съ виномъ, изъ котораго родственники отпиваютъ по немногу. «Anaysa» знаменуетъ собою предвкушеніе умершимъ благъ въчныхъ. Затьмъ поминальный объдъ совершается обычнымъ порядкомъ, и заканчивается провозглашениемъ въчной памяти покойнику. Помино венія по умершимъ совершаются также въ 3, 9 и 40-й день, когда душа покойника, по народному върованію, приводится къ престолу Бога. Въ эти дни заказывають служить заупокойную литургію и устрояють поминальные объды, на которых в считается обязательнымъ обрядъ поднятія «шюра». Шюръ—это большое блюдо или сито съ 9-ю калачами и 3-мя зажженными свѣчами, оно при пѣніи «вѣчная память» поднимается родными умершаго и возносится вверхъ. (Этотъ обрядъ

соблюдается и въ первый день поминовенія умершаго). Поднятіе «шюра» служить символомъ паренія и возношенія души покойника на небо къ престолу Бога Въ эти дни подають также беднымь милостыню за душу умершаго, въруя, что все, что дается на этомъ свъть за душу покойника, тамъ, т. е. въ жизни загробной, по особому чуду Вожію, онь получаеть, будь то сапоги, рубаха или разныя кушанья Рядомъ съ этими благо-честивыми по своей основъ обычаями поминовенія души умершаго продолжають совершаться и свои доморощенные обычаи и обряды. По върованію народа, душа умершаго въ теченіе 40 дней витаеть еще около. дома и потому нуждается въ удовлетворении нъкоторыхъ своихъ потребностей. Въ этихъ видахъ въ теченіе 40 дней на томъ м'єсть, гдь лежаль покойникь, кладется кусокъ хлъба и полотенце. По народному убъжденію, душа покойника еженочно утоляеть этимъ голодъ и жажду, послъ чего полощется въ водъ и вытирается приготовленнымъ полотенцемъ. Существуетъ также обычай угощать покойника и на могилъ въ первые дни смерти; съ этою цълью родные умершаго ходять на могилу, окуривають ее ладономь, поливають винограднымъ виномъ и оставляютъ на ней часть кушанья, Этимъ однако дъло не заканчивается, -- народная обрядность продолжаеть себя проявлять еще долго въ извъстные дни года, когда совершается всеобшій поминъ умершихъ. Въ поминовеніи и чествовавіи покойники, по народному в рованію, особенно нуждаются весной, когда они вмъстъ съ природою про-буждаются отъ зимняго оцъпенения и получаютъ воз-можность незримо посъщать жилища своихъ родныхъ 1).

<sup>1)</sup> Въ народъ извъстенъ даже депь, въ который совершается пробуждение покойниковъ отъ зимняго оцъпенвия, это Благовъщение. Въ этотъ день каждый хозяинъ до восхода солнца разводитъ предъ своимъ домомъ огонь въ тъхъ видахъ, что покойники приходятъ и гръются около этого огня. См. киш. еп. въд. за 1875 г. № 22, 831 стр

И самый торжественный поминъ умершихъ совершается до сихъ поръ въ народѣ въ началѣ весны, именно въ понедѣльникъ или во вторникъ Ооминой недѣли, (Въ Великороссіи день этотъ называется радуницей, что означаеть радость и блаженство покойниковъ при совершеніи надъ ними обрядовъ поминовенія). Въ эти дни народъ толцами стекается на кладбища, служитъ понихиды по умершимъ, привътствуетъ ихъ съ отраднымъ праздникомъ Воскресенія Христова, полагая на ихъ могилы крашенныя яйца, затъмъ поминаетъ по-койниковъ разными яствами и обильнымъ питіемъ. Въ началѣ помина старшій изъ семейства приглашаетъ милыхъ покойниковъ принять участіе въ заупокойной трапезѣ, потомъ беретъ стаканъ съ виномъ, отливаетъ часть его на могилу, а остатки самъ допиваетъ; женщины въ это время плачевнымъ голосомъ ублажаютъ покойниковъ разными причитаніями. Поминовеніе умершихъ совершается и въ другіе дни года, напр. зимнихъ святокъ, послъ масляницы и проч., но никогда оно не переходитъ въ такое открытое и торжественное празднество, какъ это бываетъ во время Ооминой недъли. Вотъ въ общихъ чертахъ обычаи и обряды, которые соблюдаются жителями Вессарабіи при погребеній и поминовеніи умершихъ.

Указанные обычаи и обряды соблюдаются только при погребеніи умершихъ естественною смертію. Что же касается до самоубійцъ (утопившихся и повъсившихся) то къ нимъ народъ относится совершенно иначе. Тъла самоубійцъ лишаются погребальныхъ обычаевъ и обрядовъ , наказываются полнъйшимъ презръніемъ и хоронятся не на кладбищъ, а въ какомъ-нибудь другомъ мъстъ, преимущественно на границъ полей двухъ деревень. Если души умершихъ естественною смертію ублажаются частымъ поминовеніемъ и всевозможными приношеніями, то души самоубійцъ ничего этого не получаютъ и остаются безъ всякихъ ублаженій. Лишенныя обычнаго погребенія и спасительныхъ обычаевъ и обрядовъ, души самоубійцъ не имъютъ пріюта

на томъ свѣтѣ, влачатъ жалкое существованіе и часто блуждаютъ призраками въ ночной темнотѣ. Суевѣрное воображеніе народа рисуетъ до того мрачными красками хожденіе самоубійцъ по ночамъ, что всякій страшится ходить съ закатомъ солнца возлѣ мѣста, гдѣ сомоубійцы лишили себя жизни, опасается ходить по той дорогь, по которой везли тьло самоубійцы, а тьмь болье ходить возль мьсть, гдь самоубійцы зарыты.

бромъ самоубійць, ходять по ночамь, по народному върованію», «оборотни», т. е. умершіе колдуны и въдьмы, встръча съ которыми гораздо опаснъе, чъмъ съ самоубійцами. Впрочемъ противъ непріятнаго появленія оборотней у народа есть средство избавиться, стоитъ только вбить въ ихъ грудь осиновый колъ и они перестаютъ ходить по ночамъ 1). Есть еще особый родъ бродячихъ душъ по ночамъ, — это души некрещеныхъ младенцевъ, но къ нимъ народъ относится болъе снисходительно. ходительно.

Души этихъ младенцевъ, по върованію народа, въ продолженіи семи дней летаютъ по воздушному пространству и просятъ креста. Если кто изъ крещеныхъ, услышавъ просьбу, броситъ на воздухъ крестъ, то младенецъ, подхватившій его, спасется; а если въ продолженіи семи дней онъ не выпроситъ креста, то погибаетъ и отправляется въ адъ 2).

Изъ представленнаго нами краткаго обозрѣнія на-

<sup>1)</sup> Это святотатственное средство, благодаря строгимъ мърамъ со стороны духовной и гражданской власти, теперь болье не употребляется и отошло въ область народныхъ преданій.

<sup>2)</sup> Въ своемъ обозръніи народныхъ обычаевъ и обрядовъ мы пользовались сочиненіемъ Защука «Матеріалы для географіи и статистики бессарабской области» 1862 г. 482—483 стр. и киш. епар. въд. за 1972 г. № 24, 811 этр.; 1873 г. № 3, 121—129 стр.;—№ 16, 614 стр.; № 18, 673—678 стр.; № 19, 701 стр.; 1874 г. № 5, 199—203 стр.; 1775 г. № 22, 831 стр.

родныхъ обычаевъ и обрядовъ, соблюдаемыхъ при погребени и поминовении умершихъ, —видно, что весьма не многіе изъ нихъ имъютъ въ своей основъ христіанскія понятія и воззр'внія и могутъ быть отнесены къ разряду благочестивыхъ и дозволяемыхъ въ практикъ церковной; большинство же изъ нихъ носитъ на себъ слъды своеобразныхъ върованій и понятій народа о смерти и загробной жизни, а потому мало мирится съ христіанствомъ и даже противоръчить ему во многомъ. Очевидно, что происхождение и самое существование большинства указанныхъ обычаевъ и обрядовъ стоитъ въ тъсной связи съ возгръніями народа на загробный міръ, которыя онъ выработаль себъ въ теченіе своей исторической жизни. Знакомство съ этими воззръніями многое можеть объяснить намъ въ существующей народной обрядности, а потому мы считаемъ нужнымъ коснуться ихъ хотя въ общихъ чертахъ.

Последній акть человеческой жизни всегда и вездъ казался таинственнымъ явленіемъ и производилъ на людей сильное и удручающее впечатлъніе. Неумо-лимая смерть, постоянно унося все новыя и новыя жертвы, для оставшихся въ живыхъ ничего не открывала о той безвъстной, безпредъльной странъ, куда увлекала ихъ предшественниковъ и современниковъ. А между тъмъ, по врожденному человъческой природъ чувству къ жизни, самосохраненію, они хотѣли знать судьбу умершихъ и судьбу свою собственную, которая ожидаетъ ихъ за гробомъ. Всѣ попытки человъка самостоятельно ръшить вопросы эти оказывались неудачными и не могли удовлетворять его. Только христіанство осв'єтило своимъ св'єтомъ эту темную область, сообщивъ чистое и возвышенное учение о самой смерти человъка и его загробной жизни. Но принявъ христіанское ученіе о загробномъ міръ, масса народная не могла на первыхъ порахъ воспріять его въ чистомъ видъ, а потому облекла его въ своеобразную форму, болъе наглядную и доступную его пониманію. Въ этомъ процессъ передълки христіанскаго ученія значительно помогли народу его первобытныя (языческія) върованія и понятія о загробной жизни, отъ которыхъ онъ не могъ еще вполнъ освободиться. Но этимъ не ограничилась творческая дъятельность народа, а пошла еще дальше. Мысль о загробной жизни, мученіяхъ гръщниковъ въ аду и блаженствъ праведниковъ въ раю, глубоко поражая воображеніе народа, невольно вызывала въ его умъ вопросы относительно тъхъ подробностей загробнаго существованія умершихъ, на которыя не было указаній въ христіанскомъ ученіи, но которыя возбуждали сильное любопытство и желаніе узнать ихъ 1). Не находя прямыхъ отвътовъ на волновавшіе его вопросы, народъ ръшилъ ихъ самъ при помощи творческой фантазіи, которая вообще играетъ важную роль въ выработкъ всего народнаго міровоззрънія. Такимъ образомъ созданы были фантастическія картины загробной жизни, разныя сказанія о видъніяхъ и путешествіяхъ въ загробный міръ, напр. «Хожденіе. Вогородицы по мукамъ, слово о видъніи ап. Павла, вопросы Іоанна Богослова Господу и Аврааму о живыхъ и мерт

<sup>1)</sup> Это естественное возникновение въ душъ человъка «недоумънныхъ» вопросовъ относительно загробной жизни прекрасно выражено Кольцовымъ въ его стихотворени «молитва» въ слъдующихъ словахъ:

<sup>«</sup>Спаситель, Спаситель! «Спаситель! «Спаситель!»

<sup>«</sup>Чиста моя вёра, при не верения мотоса

<sup>«</sup>Чиста моя въра,
«Какъ пламя молитвы!
«Но, Боже, и въръ
«Могила темна!
«Что слухъ мой замънитъ?
«Потухшія очи?
«Глубокое чувство
«Остывшаго сердпа?

<sup>«</sup>Что будетъ жизнь духа «Везъ этого сердца»? (Стихи Кольцова 1863 г. 175 стр.), в вислания прового это долог в

выхъ и т. под. <sup>1</sup>). Какъ ни были фантастичны и на-ивны въ этихъ сказаніяхъ рѣшенія вопросовъ о за-гробномъ мірѣ, однако они, составляя плодъ народной самодѣятельности, оказались слишкомъ живучими и со-хранились въ народѣ до нашего времени. Такимъ-то путемъ образовались у нашего народа своеобразныя возърѣнія и понятія о загробной жизни, которыя поража-

воззрѣнія и понятія о загробной жизни, которыя поражають своею оригинальностію каждаго, кто знакомъ съ народною жизнью. Уяснивъ себѣ источники и нроцессъ происхожденія и образованія народныхъ воззрѣній и понятій о загробной жизни, мы перейдемъ теперь къ изложенію самыхъ воззрѣній и понятій.

Прежде всего обращаеть на себя вниманіе самое представленіе народное о душѣ. Душу умершаго хотя и признаеть народь существомъ невидимымъ и духовнымъ, но онъ не въ состояніи возвыситься до пониманія ед чисто духовнаго бытія не можеть представить нымъ, но онъ не въ состояни возвыситься до пониманія ея чисто духовнаго бытія, не можеть представить себѣ ея существованія безъ тѣла, безъ тѣлесныхъ нуждъ и потребностей. Съ этимъ матеріальнымъ представленіемъ души умершаго стоитъ въ тѣсной связи народное убѣжденіе, что на оставшихся въ живыхъ лежитъ священная обязанность по временамъ удовлетворять нуждамъ и потребностямъ умершаго, доставлять яства для его насыщенія, лить вино на могилу для утоленія его жажды, раскладывать огонь для согрѣванія его и т. под. Удовлетвореніе всѣхъ этихъ нуждъ и потребностей имъетъ для умершихъ огромное значеніе, - оно ностеи имъетъ для умершихъ огромное значене, — оно помогаетъ имъ водвориться въ новомъ мірѣ, доставляетъ имъ благо и спокойствіе отъ всѣхъ треволненій. Если же умершій лишенъ бываетъ установленныхъ обычаевъ и обрядовъ, то душа его не находитъ себѣ на томъ свѣтѣ пріюта и покоя, и должна влачить самое ужасное существованіе. Будучи злюсчастной, она дѣлается злотворной, не даетъ покоя живымъ и пугаетъ ихъ страшными видѣніями до тѣхъ поръ, пока они не

<sup>1)</sup> См. истор. рус. словесн. Профирьева 1876 г. 1ч. 259-270 стр.

исполнять надь нею положенныхь обрядовь и тымь не успокоять ее. Призрачныя видынія и явленія покойниковь на яву или во снь, по понятію народа, всегда означають требованіе поминокь и приношеній. Вы поминовеніи и удовлетвореніи своихъ нуждь и потребностей покойники особенно нуждаются весной, когда они, при всеобщемь оживленіи и обновленіи природы, пробуждаются оть зимняго оціпеннія и получають возможность входить въ близкія отношенія съ живыми 1). Оставляя земную жизнь, умершіе, по вірованію народа, не покидають живыхъ совершенно, не разрывають съ ними связей (особенно вь теченіе первыхъ 40 дней по смерти); они могуть по временамы незримо являться и принимать участіе въ ихъ быть, давать имъ спорину—прибыль во всіхъ ділахъ, если только они свято исполнили всіз обряды при погребеніи и помнять объ нихъ, или же причинять несчастія и біздствія, если оставшіеся въ живыхъ не совершили положенныхъ обрядовь и забыли объ нихъ.

Сообразно съ такимъ матеріальнымъ представленіемъ души умершаго и самый загробный міръ народное воображеніе рисуетъ въ чувственныхъ и, такъ сказать, пластическихъ образахъ, представляетъ его въ знакомыхъ ему формахъ жизни настоящей, перенося туда тъ же условія существованія, какія необходимы здѣсь на землѣ Въ этомъ мы легко можемъ убѣдиться, если обратимся къ народнымъ воззрѣніямъ на мытарства, мученія ада и удовольствія рая. Мытарства народъ представляетъ себѣ въ видѣ станцій на пути къ престолу Бога, на каждой изъ которыхъ складываются на вѣсы грѣхи человѣческіе извѣстнаго рода. На этихъ станціяхъ за всѣмъ порядкомъ слѣдять ангелы и бѣсыдіаволы. Когда душа человѣческая является на первую изъ таковыхъ станцій, то ее останавливаютъ для слѣ-

<sup>1)</sup> Съ наступленіемъ весны, по народному вѣрованію, на извъстное время отворяются врата жилища мертвыхъ и имъ дълаются многія облегченія.

дующей процедуры: на одпу половину въсовъ кладутъ опредъленнаго рода гръхи души, а на другую поло вину въсовъ велять състь самой душъ. Если душа окажется тяжелье своихъ грыховъ и перевысить ихъ, то душу изъ этой станціи освобождають и она идеть до слъдующей станціи, на которой повторяется снова уже знакомая исторія, сътою только разницей, что здісь кладутся на въсы гръхи другаго рода, и это происходить на каждой станціи Если душа на одной изъ станцій окажется легче, чемъ грехи ся, которые перевъсять ее, то въ такомъ случав душа остается на этой станціи въ качествъ пльницы до извъстнаго времени. 1). По окончании путешествія души по мытарствамъ (чрезъ 40 дней по смерти), для нея настанетъ загробная жизнь, которая, по върованію народному, состоить, съ одной стороны, въ изобили всевозможныхъ благь чувственныхь, а съ другой-въ лишеніи оныхъ и въ въчномъ мученіи. Для изображенія блаженства праведниковъ въ раю народъ воспользовался встит, что только, можно было представить себъ лучшаго и прекраснъйшаго въ природъ и настоящей жизни, а для изображенія участи грѣшниковъ въ аду-всѣмъ тѣмъ, что есть въ природъ и жизни самаго вредоноснаго и гибельнаго. Такимъ образомъ въ рай были перенесены всь прекраснъйшія картины природы и лучшія времена года, каковы, напримъръ, весна и лъто, со всъми роскошными произведеніями ихъ, точно такъ же, какъ и дучшія радости и удовольствія жизни настоящей, а въ адъ, наоборотъ, ест горести и несчастія, вст суровыя времена года, каковы зима и осень, всв тяжелыя физическія работы, словомъ-все худшее и зловредное въ природѣ и жизни. Праведники въ раю такъ же, какъ и на земль, пьють, вдять, одвваются, — съ тъмъ только различіемъ, что они пьютъ изъ молочныхъ и медовыхъ ръкъ, или пьютъ «воду животвор-ную,» ъдятъ нишу райскую, одъваются одеждою не-

<sup>1)</sup> Киш. еп. въд. 1873 г. № 1-й, 675—676 стр.

бесною, услаждаются пъніемъ ангельскимъ, или же пъніемъ райскихъ птицъ, вдыхають въ себя аромать райскихъ цвётовъ, гуляютъ по прекраснымъ райскимъ садамъ и отдыхаютъ подъ райскими деревьями. Вообще блаженство въ раю до того полно и всецѣло будетъ на-полнять жизнь райскихъ обитателей, что для нихъ какъ бы перестанеть существовать самое течение времени: годъ пролетитъ, какъ единая минута, Положение гръшниковъ въ аду, напротивъ, рисуется самыми мрачными красками. Они будуть терпыть голоды и жажду, горыть въ неугасаемомъ въчномъ огнъ, ихъ будуть кусать змъи и скорпіоны, будутъ бить всевозможными орудіями, заставять пить горяшую смолу, лизать раскаленныя сковороды и т. под. Кром'в того, грвшники будуть выполнять тяжелыя физическія работы, опредвленныя для нихъ выборомъ діавола. Одинъ будетъ въчно доставлять нечистымъ духамъ дрова, неся на своихъ плечахъ за одинъ разъ столько, сколько можетъ тащить пара здоровыхъ воловъ; другой будетъ замънять собою для извъстнаго нечистаго духа лошадь; третій вічно будеть переносить съ одного міста на другое тяжелые мъшки съ пескомъ и т. дал. Малъйшее опущение гръшникомъ въ возложенной на него обя-занности влечетъ за собою наказание старшимъ сата-ной того нечистаго, въ въдомствъ котораго слълано опущеніе, а сей, въ свою очередь, бьетъ жельзными прутьями самаго виновника опущенія <sup>1</sup>). Въ под-твержденіе своихъ взгядовъ на загробный міръ народъ часто приводить доказательства въ формѣ видьній загробной жизни тъми или другими лицами. Вотъ одно изъ подобныхъ видъній, записанное мъстнымъ священникомъ со словъ прихожанъ. «Выла у насъ, говорятъ они, одна дъвица, которая умерла безболъзненно; но въ то самое время, когда готовили ее къ погребенію, она, къ немалому удивленію, воскресла и кое-что передала намъ о загробной жизни. Хорошо на томъ

¹) Киш. еп. въд. 1874 г. № 5, 199 стр.

свътъ, говорила она, тъмъ умершимъ людямъ, за которыхъ здъсь совершаются поминовенія и дълаютъ приношенія, потому что они всегда имъютъ передъ собою столы, полные различныхъ яствъ, и ъдятъ сколько угодно. Горе тъмъ изъ умершихъ, за которыхъ не совершаются поминовенія и приношенія, потому что они лицемъ внизъ лежатъ въ смрадномъ болотъ, поражая слухъ проходящихъ страшными воплями. Кто въ этой жизни не имъетъ своего колодца, тотъ въ загробной жизни терпитъ сильную жажду, утолить которую изъ колодцевъ чужихъ, тамъ находящихся, ему нътъ возможности, потому что, приближаясь къ онымъ, онъ или теряетъ зръне, или вдругъ вмъсто колодца видитъ предъ собою пълую гору золота. Участь этихъ умершихъ нъсколько можетъ быть облегчена, если кто его могилу польетъ виномъ или водою» и т. дал. 1).

Такими и подобными народными понятіями и взглядами на загробный міръ и объясняется происхожденіе и строгое соблюденіе большинства обычаевъ и обрядовъ, употребляемыхъ при погребеніи и поминовеніи умершихъ. Но есть въ ряду этихъ обычаевъ и обрядовъ и такіе, которые имѣютъ иную основу и составляютъ прямое наслѣдіе языческой древности, а потому заслуживаютъ особеннаго вниманія со стороны сельскихъ пастырей. Объ одномъ изъ подобныхъ обычаевъ, именно обычаё класть въ могилу и гробъ умершаго деньги и другія вещи, мы скажемъ нѣсколько словъ въ заключеніе своей статьи 2).

Въ практикъ перковной издавна существуетъ обычай полагать во гробъ кромъ одеждъ, покрывающихъ

<sup>1)</sup> Киш. еп. въд. 1874 г. № 5, 202 стр. Такихъ видъній довольно существуєть у народа и они пользуются уваженіемъ.

<sup>2)</sup> Обычай этоть давно обратиль на себя вниманіе нѣкоторыхъ мѣствыхъ пастырей и вызвалъ съ ихъ, стороны обличенія и порицанія. См. поученія противъ этого обычая въ киш. еп. вѣд. за 1868 г. № 20-й.

мертвеца, нъкоторые другіе предметы, имъющіе свя-щенное значеніе. Такъ, напримъръ, влагаютъ въ руки умершему разр'вшительную молитву, какъ видимое свидетельство о томъ, что умершій христіанинъ находится въ общеніи съ церковію и что за него ходатайствуетъ у престола Вожія святая церковь и ея служители; 1) даютъ также въ руки умершему крестъ и на голову кладуть вънчикъ въ знакъ того, что умершій есть истинный христіанинь, в вровавшій въ распятаго Господа, что онъ воскреснетъ и явится на судъ Божій со святымъ крестомъ—знаменіемъ побъды надъ адомъ и смертію <sup>2</sup>). Можно полагать во гробъ и другіе предметы, выражающіе в ру усопшаго въ загробную жизнь, его любовь къ Богу, напримъръ св. икону, предъ которою покойникъ любилъ возносить свои молитвы къ Богу, свящ. книгу, изъ которой онъ поучал-ся закону Господню и др. Указанный нами благоче-стивый обычай полагать во гробъ умершаго нъкоторые предметы, имъющіе священное значеніе, никакимъ образомъ не можетъ подходить къ существующему народному обычаю полагать въ могилу и гробъ умершаго деньги и другія вещи, и не можеть оправдывать его, потому что последній въ основаніи своемъ им'єсть не христіанскія понятія, а грубое суевъріе и предразсудокъ. Источникомъ, изъ котораго получилъ свое начало народный обычай полагать въ могилу и гробъ умершаго деньги и другія вещи, послужило язычество, ко-

гробъ еще другіе священные предметы, имъющіе отноше-

ніе къ ихъ служенію.

Въ Патерикъ печерскомъ есть свидътельство о томъ, что разръшительная молитва впервые написана была преп. Өеодосіемъ печерскимъ по просьбъ одного варяжскаго князя Симона, который завъщаль положить эту молитву вмъстъ съ нимъ во гробъ, и съ тъхъ поръ раз-ръщительную молитву начали влагать въ руки умершимъ. Ист. р. слов. Порфирьева 1 ч. 355 стр.

2) При погребеніи лицъ духовныхъ полагаются во

торое не могло сообщить истиннаго понятія о загробной жизии. Обращаясь къ языческой минологіи, мы находимъ объясненіе дли существованія указаннаго обычая. Извѣстно, что у древнихъ грековъ въ числѣ адскихъ боговъ находился Харонъ, назначеніе котораго было перевозить на лодкъ чрезъ адскую ръку души въ жилище умершихъ. Но Харонъ перевозилъ не всъхъ, а только тъхъ, которые уплачивали ему нъсколько мелкихъ монетъ, положенныхъ родными въ гробъ умершихъ. Върование это существовало и у другихъ народовъ языческаго міра, между прочимъ и у древнихъ славянъ 1). Можно думать, что и современный намъ народный обычай полагать деньги въ гробъ и могилу умершаго сохранился отъ временъ язычества, хотя нъсколько и измънилъ свой смыслъ и значеніе. Равнымъ образомъ и обычай класть въ могилу и гробъ умершаго другія вещи, особенно любимыя и часто упоумершаго другія вещи, особенно любимыя и часто употребляемыя покейникомъ, вытекаетъ изъ того же источника. По убъжденію язычниковъ, тѣ души, которыя не имѣли возможности зоплатить адскому перевощику, должны были странствовать сто лѣтъ по свѣту и испытывать во время своего скитанія томленіе, скуку и досаду. Для развлеченія умершаго на случай скуки и существовалъ обычай полагать въ могилу разныя вещи, которыя могли бы доставить занятіе скучающему. Воззрѣніе христіанское на загробную жизнь ничего не имѣетъ похожаго на вѣрованія языческія, но и у насъ для изображенія состоянія грѣшниковъ по смерти часто употребляются слова: мука, тоска, томленіе и т. под. Эти слова, необходимыя для выраженія приблизительнаго понятія о томъ безотрадномъ положеніи, которое постигаетъ грѣшниковъ по смерти, могутъ поддерживать у народа суевѣрное желаніе доставить своимъ по-

<sup>1)</sup> Современныя раскопки могиль древнихъ доказывають, что обычай полагать въ могилу умернаго деньги и другія вещи существоваль у всёхъ народовъ языческаго міра,

койникамъ возможность сколько нибудь облегчить ихъ состояніе. Будетъ, думаетъ простолюдинъ, на томъ свътъ тоска и скука, поэтому нужно положить покойнику такую вещь, которая пригодилась бы ему тамъ отъ скуки, которая на семъ свътъ доставляла ему радость и веселье. На этомъ основании кладутъ въ могилу умершему какой нибудь инструментъ, шайку, табакерку, трубку, сосудъ съ любимымъ напиткомъ и т. под. Изъ сказаннаго понятно, что обычай полагатъ въ

могилу и гробъ умершаго деньги и другіе предметы есть обычай суевърный, сохранившійся отъ временъ язычества, и его необходимо уничтожить въ народъ. Заслуживаетъ порицанія и уничтоженія, конечно, не этотъ только обычай, но и другіе обычай и обряды, которые въ основъ своей имъютъ какое-нибудь суевърное представление и неправильное понятие о душъ и загробной жизни. Сельский пастырь сдълаетъ доброе и благое дъло, если возмсжно чаще будетъ внушать своимъ прихожанамъ правильныя понятія о душть и загробной жизни, сообщая эти понятія въ простой, доступной пониманію народа, форм'в представленія и выраженія; если онъ наглядно выяснить имъ, что для умершаго нужны не земныя вещи, не пища и питіе, а теплыя молитвы къ Богу о прощеніи согрѣшеній его, поминовенія иподаянія милостыни нищимъ ради спасенія души его, ради утоленія скорби и томленія его луши по смерти. Подобными наставленіями сельскій пастырь, при помощи Божіей, можеть съ теченіемъ времени совершенно уничтожить большинство суев'єрныхъ погребальныхъ обычаевъ и обрядовъ, противныхъ ученію православной Церкви. Пожеланіемъ полнаго усп'єха сельскимъ пастырямъ въ этомъ благомъ д'єл'є мы и закончимъ свою статью.

pens centralin éstancio upodiento en l'accomina coloniale.

Д. Щегловъ

## РАЗНЫЯ ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Археологическій подлога. Въ предъидущемъ номерть нашего изданія мы сообщили нашимъ читателямь о необычайной библейской рукотиси. Теперь не можемъ не сообщить, что, по заявленію англійской газеты «Тетря», какъ передаетъ «Церковный Въстникъ» (Ж 35), французскій семитологь Клермона Ганно быль уполномочень французскимъ министерствомъ народнаго просвъщенія изслъдовать эту руконись и удостовъриться въ ея подлинности. Клермона Ганно, осмотръвь ее въ лондонскомъ музет, вскорт убъдился, что она подложна. Поддълыватель, по словамъ этого французскаго ученаго, отръзаль полосы отъ большихъ свитковъ «Пятокнижія», употребляемыхъ въ синагогахъ, сшиль ихъ вмъстъ и написаль на нихъ библейскій текстъ «Пятокнижія» и десяти заповъдей моавитскимъ алфавитомъ, употреблявшимся во время глубокой древности. Върно ли это объясненіе французскаго ученаго, или нътъ, пока неизвъстно...

Перемины по служой во кишиневской семинаріи. Преподаватель кишиневской семинаріи по каведр'в основнаго, догматическаго и нравственнаго богословія М. Н. Грифцово, по прошенію, нерем'вщень на должность инспектора народных училищь ставропольской губерніи, 20 іюля 1883 года. На м'єсто М. Н. Грифцова, г. Оберь-Прокуроромъ Святьйшаго Синода назначень преподавателемъ основнаго, догматическаго и нравственнаго богословія кандидать богословія кіевской духовной академіи Иліп Легензевич» (2 сентября текущаго 1883 г.).

Преподавателемъ латипскаго языка, на мъсто преподававшаго этотъ языкъ Л. С. Мациевича, утвержденнаго 24 мая текущаго года въ должности инспектора кишиневской семинаріи; опредъленъ г. Оберъ-Прокуроромъ Св. Синода, 4 прошлаго августа, кандидатъ московской академіи Ми-

хаиль Источниковь.

Преподаватель А. А. Уаровъ, состоявшій библіотекаремъ семинаріи, согласно прошенію его, уволенъ отъ должности библіотекаря. На мѣсто его избранъ педагогическимъ собраніемъ правленія семинаріи и 7 текущаго еентября Высокопреосвященнѣйшимъ Сергіемъ, Архіепископомъ Кишиневскимъ, утвержденъ библіотекаремъ семинаріи преподаватель Е. Е. Михалевичъ.

Членами педагогическаго собранія, на мѣсто выбывшаго преподавателя священника М А. Ганицкаго и состоящаго инспекторомъ семинаріи Л. С. Мацьевича, въ общемъ собраніи правленія семинаріи избраны и Высокопреосвященнъйшимъ Сергіемъ, 7 текущаго сентября, утверждены преподаватнли семинаріи; М. И. Епури и А. А. Уаровъ, а членомъ распорядительнаго собранія въ общемъ же соброніи правленія семинаріи избранъ и Его Высокопреосвященствомъ, 27 сентября, утвержденъ преподаватель и членъ педагогическаго собранія І. М. Пархомовичъ.

- По кишиневскому духовному мужескому училищу. На мъсто помощника смотрителя кишиневскаго училища М. И. Михайловскаго, переведеннаго на должность смотрителя черниговскаго духовнаго училища, приказомъ г. Оберъ-Прокурора Святъйшаго Синода иоля 2 текущаго года назначенъ помощникомъ смотрителя учитель того же училища Е. Ө. Новикъ (съ 21 иоля).
- По кишиневскому епархіальному женскому училищу. На мъсто священника А. К. Конскаго Высокопреосвищеннымъ Архіепископомъ Кишиневскимъ Сергіємъ назначенъ предсъдателемъ совъта названнаго училища законоучитель кишиневской мужеской классической гимназіи священникъ М. А. Ганицкій
- По кишиневской духовной консисторіи. На м'всто священника М. А. Ганицкаю Святъйшимъ Синодомъ опредъленъ иленомъ консисторіи протоіерей Х. И. Бойковскій.

ленъ *членомъ консисторіи* протојерей *Х. И. Бочковскій*.

Приняты на казенное содержаніе, по постановленію педагогическаго собранія, утвержденному Его Высокопреосвященствомъ, Архіепископомъ Кишиневскимъ Сергіемъ, 4 сентября, слъдующіе ученики семинаріи:

1) По сиротству: Өеодоръ Биволъ, Григорій Макаревичь, Георгій Скалецкій, Леонтій Бабченко, Іеронимъ Баракъ, Іустинъ Галинъ, Константинъ Нагачевскій, Иванъ

Нагачевскій, Діонисій Флоря, Иванъ Юнко, Иванъ Пламадяла, Евстафій Барковскій, Савва Барковскій и Оома Крокосъ

2) По быдности родителей: Михаиль Балтага, Евграфь Матејевичь, Николай Гросуль, Стефанъ Поповъ, Василій Арвентієвь, Георгій Гачкевичь, Иванъ Болтянь, Антонъ Розсковскій и Василій Лужаловъ.

## Содержаніе.

Оффиціальная часть. 1) Распоряженія епархіальнаго начальства. 2) Списокъ воспитанниць, допущенныхъ къ переэкваменовкъ въ иншиневскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ.

Часть неоффиціальная. 1) Праздники въ первые три въка христіанской церкви. 2). Народные обычаи и обряды, соблюдаемые при погребеніи умершихъ, въ связи съ возгръніями на загробный міръ. 3) Разныя извъстія и замытки.

Кишиневскія Епархіальныя В'йдомости выходить два раза въ м'тсяцъ — 1 и 15 чисель.

Цъна годовому изданію съ пересылкою и доставкою на дойъ 6 блей.

Подписка принимается въ редакціи Епархіальных в Въдомостей при духовной семинаріи и у мъстных благочинных в.

Редакторы { Протоверей X. Боиковский. М. Епури.

Дозволено цензурою. Кишиневъ, 30 сентября 1883 г. Цензоръ протојерей Василій Пархомовичъ.

Печатано въ типографіи Губернскаго Правленія.