годъ

## BUALOBAMEHCKIA

ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ выходя първараза въмъсяцъ.

Цжия годовому изденію сь доставкою и пересылкой ШЕСТЬ рублей.

Подписка принимается при Кабедральномъ соборъ.

**N**2**N**2 15 anptna и 1 мая



Объявленія принпмаются только позиди текста. Цана за строку петита по 10 коп. За ризсыяку при Епархіальн. Вадомост. отнеч. объявл. взимается 3 руб.

8-9. 1911 года.

#### отдълъ оффиціальный.

СОДЕРЖАНІЕ: Указъ Его Императорскаго Величества Самодержца Всероссійскаго изъ Благовъщенской Духовной Консисторіи Благочиннымъ и причтамъ церквей Благовъщенской єпархіи. Указъ Его Императорскаго Величества, Самодержца Всероссійскаго, изъ Святъйшаго Правительствующаго Синода, Преосвященному Евгенію, Епископу Приамурскому и Благовъщенскому за № 2358. — Открытіе новыхъ приходовъ. — Извъстія по епархіи. — Къ свъдънію о.о. Благочинныхъ и Духовенства епархіи. — Маршрутъ хода съ Св. Албазинской Иконсй Божіей Матери по городамъ и селеніямъ Благовъщенской епархіи лѣтомъ 1911 года. — Объявленія.

указъ его императорскаго величества самодержца всеросстиснаго изъ влаговъщенской Духовной Консисторіи благочинымъ и причтамъ церквей влаговъщенской епархіи.

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, Благовъщенская Духовная Консисторія СЛУШЯЛИ: отношеніе Совъта Попечительства ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАН-ДРОВНЫ о слъпыхъ, отъ 4 марта 1911 года за № 1361, на имя Преосвященнъйшаго Евгенія, Епископа Приамурскаго и Благовъщенскаго, коимъ увъдомляетъ, что Совътъ возложилъ руководство и всъ распоряженія по производству тарелочнаго

сбора въ предстоящую недълю о слъпомъ съ 14 по 21 мая въ Благовъщенской епархіи на Уполномоченнаго своего, Управляющаго акцизными сборами Амурской и Приморской областей, дъйствительнаго статскаго совътника Николая Гвидовича Камбека, предоставивъ ему какъ выборъ лицъ, завъдующихъ сборомъ въ каждомъ отдѣльномъ приходѣ, и сборщиковъ въ каждомъ храмъ, такъ и установление всъхъ ближайподробностей этого дъла. Сообщая о семъ Совътъ Попечительства ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНДРОВНЫ просить о содъйствіи къ успъшному осуществленію предполагаемаго сбора, служащаго однимъ главнымъ источникомъ средствъ для содержанія учрежденій Попечительства слепыхъ и больныхъ глазами. На семъ отношеніи последовала резолюція Преосвященнъйшаго Евгенія, Епископа Приамурскаго и Бпаговъщенскаго, таковая: "Въ Духовную Консисторію-для сообщенія духовенству епархіи о сділанномъ распоряженіи". РРИКАЗНПИ: о вышеизложенномъ дать знать, для свъдънія, благочиннымъ и причтамъ Благовъщенской епархіи.

Копія.

Объявляется къ свъдънію и, въ чемъ слъдуетъ, должному исполненію,—Духовенству Благовъщенской епархіи.

Указъ ЕГО ИМПЕРАППОРСКАГО ВЕЛИЧЕСПВА, Самодержца Всероссійскаго, изъ Святвишаго Правительствующаго Сунода, Преосвященному Евгенію, Епископу Приамурскому и Влаговвщенскому за № 2358.

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, Святъйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложенное Г. Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Синода, отъ 9 февраля с. г. за № 1519, отношеніе за Министра Внутреннихъ Дѣлъ Товарища Министра Тайнаго Совътника Крыжановскаго, отъ 4-го сего февраля за № 13, на имя Г. Оберъ-Прокурора, въ коемъ изъясняя, что ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ въ 3 день того же февраля ВЫСОЧАЙШЕ повелъть соизволилъ возложить на Приамурскаго Генералъ-Губернатора, Шталмейстера Двора

ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, Гондатти, въ качествъ Главноуполномоченнаго ВЫСОЧАЙШЕ учрежденной Коммиссіи о мърахъ предупрежденія и борьбы съ чумною заразою, общее руководство противочумными мъропріятіями въ Приамурскомъ краѣ, а также и по всему водному пути Амурскаго бассейна и по линіи строющейся Амурской дороги, съ представленіемъ ему права принимать собственною властью мъры въ обстоятельствахъ, не терпящихъ отлагательства, и привлекать, въ случав надобности, по сношенію съ командующими войсками Приамурскаго и Иркутскаго военныхъ округовъ, войска къ участію въ противочумныхъ мѣропріятіяхъ, просить не отказать въ зависящемъ распоряжении объ оказаніи со стороны подлежащихъ лицъ и учрежденій духовнаго въдомства полнаго содъйствія Приамурскому Генералъ Губернатору по выполненію возложеннаго на него порученія. Приказали: Выслушавъ настоящее отношеніе Тайнаго Совътника Крыжановскаго, Святьйшій Синодъ опредъляеть: поручить Преосвященному Владивостокскому, Вашему Преосвященству и Преосвященному Забайкальскому принять надлежащія міры, чтобы въ предълахъ вверенныхъ имъ епархій со стороны всъхъ лицъ и учрежденій духовнаго въдомства было оказываемо всяческое содъйствіе Приамурскому Генералъ-Губернатору Гондатти и уполномоченнымъ отъ него лицамъ по выполненію Высочайше возложеннаго на него порученія по борьбѣ съ чумною заразою; о чемъ послать, для исполненія, Преосвященному Владивостокскому, Вашему Преосвященству и Преосвященному Забайкальскому указы, февраля 14 дня 1911 г. Подпинный подписали: Оберъ-Секретарь П. Мудролюбовъ и Секретарь С. Соколовъ.

> Съ подлиннымъ вѣрно: Секретарь Благовѣщенской Духовной Консисторіи Ө. Вынецкій.

Свърялъ:

Столоначальникъ Н. Бурыхинг.

#### Открытіе новыхъ приходовъ.

По опредъленію Святьйшаго Правительствующаго Синода, отъ 18—27 января 1911 года за № 354 (указъ Св. Синода, отъ 31 января с. г. за № 1715), въ Благовъщенской епархіи открыты самостоятельные приходы съ штатными причтами въ составъ священника и псаломщика и съ отпускомъ для причта казеннаго содержанія по 800 р. въ годъ, изъ коихъ 600 р. священнику и 200 р. псаломщику, въ слъдующихъ селеніяхъ: Петропавловкть, Ново-Алекстьевскть, Екатерипославкть, Благовыщенскть (Мазаново) и Иннокентіевкть, Амурской области: и въ селеніяхъ Веденкть, Коршунъ (Картунъ), Талиинсколть и при Алекстьевской г. Хабаровска часовить.

#### Извъстія по enapxiu.

Священникъ церкви хутора Игнатьевскаго, Амурской обл. Іоаннъ Денисовъ, согласно прошенію, резолюцією Преосвященнь найшаго Евгенія. Епископа Приамурскаго и Благовѣщенскаго, отъ 16 марта с. г. за № 876, перемѣщенъ на вакантное священническое мѣсто при церкви с. Васильевскаго, Амурской обл.

JET 181 SERVICE STREET

На вакантное священническое мѣсто при церкви с. Срѣтенскаго, Приморской области, резолюцією Преосвященнѣйша-го Евгенія, Епископа Приамурскаго и Благовѣщенскаго, отъ 10 февраля с. г. за № 577, опредѣленъ, согласно прошенію, первый штатный діаконъ градо-Благовѣщенскаго Кафедральнаго собора Іоакиль Фроловъ, который, 13 февраля с. г., рукоположенъ въ санъ іерея.

Сынъ заштатнаго протоіерея с. Спасскаго, Инсарскаго уѣзда, Пензенской епархіи, Іоання Васильевя Покровскій, согласно прошенію, резолюцією Преосвященнѣйшаго Евгенія, Епископа Приамурскаго и Благовѣщенскаго, отъ 26 марта сего года за № 960, опредѣленъ и. д. псаломщика къ церкви с. Космо-Даміановскаго, Амурской области.

#### Къ свъдънію о.о. Влагочинныхъ и Духовенства епархіи.

Совътъ Епархіалнаго Женскаго Училища покорнъйше проситъ о.о. Благочинныхъ, причты и родителей воспитанницъ названнаго училища незамедлително выслать слѣдуемые съ нихъ взносы на содержаніе училища. Причемъ Совѣтъ считаетъ долгомъ довести до свѣдѣнія родителей ученицъ, что вся плата за содержаніе ихъ въ Епарх. училищѣ должна поступить до экзаменовъ, иначе до таковыхъ онѣ не будутъ допущены, согласно постановленію Совѣта училища, отъ 23 марта 1910 года № 13-й утвержденному резолюцією Его Преосвященства отъ 27 того же марта за № 1051.

Совътъ Училища.

#### маршрутъ

хода съ Св. Албазинской Иконой Вожіей Матери по городамъ и селеніямъ Влаговъщенской епархіи пътомъ 1911 года.

| Май | I |
|-----|---|
| man |   |

10 Выходъ изъ Каеедральнаго собора въ д. Владиміровку.

- 11 Будундинскій монастырь и приходъ въ с. Ивановское.
- 12-14 Село Ивановское.
  - 15 Село Константиноградское.
- 16-17 Ерковцы.
  - 18 Анновка.
- 19-20 Космодаміановка.
  - 21 Лазаревка.
  - 22 Верхне-Гильчинскій участокъ.
  - 23 Варваровка.
- 24-25 Песчано-Озерка.
  - 26 Преображеновка.
  - 27 Переяславка.
  - 28 Зорина.
  - 29 Екатеринославка.
- 30-31 Пикаловскій участокъ.

#### Іюнь Березанка. 1 Трехбратный. 2 3 Бѣлый Яръ. Харьковка. 5 Албазинка. 6 Вознесеновка. 7 Кутилово. 8-9 Борисоглъбовка. Ильиновка. 10 11 Михайловка. Арсеньевка. 12 13 Петропавловка. 14 Иннокентіевка. 15 Подолка. 16-17 Райчиха. 18 Половинка. Ново-Георгіевка. 19 20 Красный Яръ. 21 Коршуновка. 22-23 Пояркова. 24 Димъ. 25 Нижне-Полтавка. 26-27 Верхне-Полтавка. Крестовоздвиженка. 28 29 Ключи. 30 Петровскій хуторъ. Іюль Константиновка. 1 2 Коврижка. 3 Муравьевскій. 4 Куропаткинскій. 5-6 Николаевка. Гродеково. 8 Грибскій. 9 Волковскій. 10 Возвращение въ гор. Благовъщенскъ.

#### II.

Затъмъ, съ первымъ отходящимъ въ гор. Зею пароходомъ, Св. Икона имъетъ отбыть въ г. Зею, посътитъ г. Зею, резиденцію Дамбуки и нъкоторые пріиски. Около 1-го августа Св. Икона имъетъ быть въ Овсянкъ и въ приходъ Овсянковскомъ. Затъмъ пароходомъ Св. Икона прибудетъ въ с. Мазаново; послъ этого сухимъ путемъ пройдетъ с. Ново-Кіевку, Путятину, Таскину, Козловку, Богословку; снова пароходомъ въ с. Краснояровское, сухимъ путемъ—Молчаново, Введеновку; переправившись на лодкахъ, Суражевку, Димитріевку, Черниговку, снова Суражевку. Отсюда пароходомъ возвратится въ городъ Благовъщенскъ.

#### III.

Около 1-го сентября Св. Икона отбудетъ на пароходъ въ Покровку, вверхъ по Амуру и отсюда на лодкахъ посътитъ всъ казачьи станицы и поселки и крестьянскія селенія, а именно: Покровку, Амазаръ, Игнашину, Сгибнево, Свербъево, Орлово, Джалинду, Албазинскую, Воскресенское, Бейтоновскій, Перемыкино, Бекетово, Толбузино, Ваганово, Ольгино, Черняево, Торой, Кузнецовскій, Ермаковскій, Солдатскую падь, Цагаянъ, Аносово, Нововоскресенское, Кольцовскій, Ушаковскій, поч. ст. Александровскій, Кумару, Саскаль, Ново-Кумарскій, Симоновскій, Корсаковскій, Буссевскій, Сухотинскій, и Бибиковскій. Отсюда сухимъ путемъ посътитъ селенія: Михайловское, Екатерининское, Грязнушенское, Марковское, Бѣлогорское и Игнатьевское.

Отсюда возвращеніе въ г. Благовѣщенскъ, приблизительно около 10-го октября.

Примѣчаніе. При хожденіи со св. Иконой по рр. Зею, Селемджю и Амуру точно день и част прибытія св. Иконы вт селенія будутт указаны особыми увидомменіями.

### овъявленія.

## Открыта подпискА

-----HA 1911 ГОДЪ.-----

ежемъсячнаго музыкально-литературнаго журнала

# "Тусельки Яровчаты"

св иллюстраціями и нотными приложеніями.

подписная цвна: на годъ съ доставкой . . . . . 2 руб.

Адрест редакціи: г. Новогородъ Великій, Софійская сторона, Островокъ.

Цъль журнала—распространеніе музыкальных знаній п всестороннее освъщеніе музыкально-пъвческой жизни какъ въ городахъ такъ и въ селахъ.

Особое вниманіе удъляется хоровому и шнольному пѣнію.

ПРОГРАММА: 1) Распоряженія Правительства, 2) Статьи историческаго, теоретическаго, педагогическаго и психологическаго характега, 3) Хроника; 4) Корреспоиденцій, 5) Библіографія, 6) Литературныя произведенія на музыкально-психологическія и бытовыя темы, 7) Почтовый ящикъ.

Редакторъ-издатель А. М. Покровский

## B川ALOBB與風色用O腐L组 EUAPXIAJBHPIA BPHOWOCTU.

15 апръля и 1 мая

№Nº 8-9.

1911 года.

отдълъ неоффиціальный.

СОДЕРЖАНІЕ: Вчера й сегодня Ръдкая книга. Два типа нашей церковной миссіи. Много или мало?—Объявленія.

#### Вчера и сегодня.

Одинъ изъ убъжденивішихъ современныхъ дарвинистовъ докавываеть, что Основатель христіанской религіи быль въ то же время и основателемъ всего европейскаго прогресса и культуры. Нъкій англійскій мыслитель Веніаминь Киддъ, къ сочиненію котораго-"Соціальное развитіе", изв'єстный дарвинисть ибмецкій профессорь, Августь Вейсманъ, сдъладъ предисловіе, убъждающее современнаго читателя отнестись къ труду Кидда съ сугубымъ вниманіемъ, говорить: "Если. бы какой-нибудь житель другой планеты могь посытить землю, и если-бы онъ попадъ въ разгаръ нашей современной дивилизаціи, то одна черта нашей жизни болье всякой другой возбудила-бы его интересъ и любопытство. Если-бы интеллигентный и просвъщенный человъкъ повелъ его въ Лондонъ, Парижъ, Верлинъ, Нью-Горкъ или въ какой-нибудь другой крупный дентръ населенія, то мы можемъ представить себь, каково было-бы затруднительное положение проводника, если-бы пришлось объяснять посетителю характеръ и смысиъ вредища, являемаго нашимъ обществомъ. Показавъ ему вишшиюю сторону -улицы, толпы народа, сооруженія, средства передвиженія и сообщенія, нашъ ученый, въроятно, станъ-бы объяснять характеръ могущественной соціальной организаціи, скрывающейся подъ всёмъ этимъ вибщнимъ блескомъ. Онъ, безъ сомивнія, стапъ-бы говорить о нашей торговић, о нашихъ производствахъ, о нашихъ системахъ управленія, о ванимающихъ наши умы общественныхъ и политическихъ задачахъ, а также о нашей исторіи, о прошимую и настоящихь отношеніяхъ между сосбаними націями и даже далекими другь отъ друга частими человъческаго рода. Но, поживъ среди насъ нъкоторсе время, пашъ посетитель, вероятно, пришень бы къ тому заключению, что есть чтото такое, чего ему не разъясняють. Онъ замѣтиль бы во всѣхъ нашихъ большихъ городахъ зданія-церкви, храмы и соборы везді, гді: живуть люди. Онъ увидъть-бы толим народа, периодически наполня-

ющія эти зданія, и, безъ сомнінія, глубоко заинтересованся-бы ученіемъ, которое тамъ проповъдуется. Съ теченіемъ кремени онъ узналъбы, что эти учрежденія не составляють отличительной черты того, или другого м'вста, что они встр'вчаются въ другихъ городахъ и другихъ странахъ и что опи существують почти во всемъ цивилизованномъ мірѣ. Оплядъвшись внимательно вокругъ себя онъ убъдится, что, хотя система нашей цивилизація занимаєть весьма определенное место среди пародовъ всего міра, по она не имфетъ опредфленныхъ расовыхъ или національных границь. Это не тевтонская, не кельтическая, не патинская цивилизація. Она также не можеть быть названа ни германекой дивилизаціей, ни французской, ни англо-саксонской, ни славянской. Насколько мы имћемъ право соединить ее съ какимъ нибудь определеннымъ местомъ, мы можемъ ей дать название европейской, хотя это определение будеть только географическомъ, одностороннимъ и неправильнымъ. Самымъ подходящимъ обозначениемъ соціальной системы, къ которой мы принадлежимъ, можно считать только выраженіе-христіанская цивилизація".

Какая перемьна, съ номощью Вожіей... Въ то время, какъ наша интеллигенція рабски ползаеть на брюх'в передъ теоріей Джона Дрэнера въ своей "Исторіи умственнаго развитія Европы" доказывавшаго, что "періодъ въры" быль самымъ темнымъ періодомъ и что на истинпую дорогу насъ вывенъ "періодъ разума", съ того же запада раздается болье властный голось, утверждающій, что періодъ выры никогда не кончался и не кончится и что разумъ и всв его усивхи въ наукахъ и искусствахъ безплодны безъ той правственно-религиозной почвы, которая необходима для ихъ расцвъта. Съ изумительной непогрешимостью логики Киддъ въ своемъ труде страница за страницей доказываеть, что все европейское соціальное развитіе обязано и своимъ возникновеніемъ и своимъ бытіемъ именно христіанской морали, цивилизацію постигна бы несомивнио нашу которой участь древнихъ культуръ, т. е. смерть въ одиночномъ заклюодной касты. Примъръ древнихъ грековъ, дошедшихъ такой степени умственнаго развитія, о которомъ средній современный европеець не можеть мечтать, и все-таки сошедшей съ исторической сцены начисто, будучи буквально затертой борьбой за существованіе, можеть служить разптельнійшимъ приміромъ, до какой степени умъ безплоденъ и безспленъ безъ сердца. Работа самыхъ великихъ генісвъ не привела-бы ни къ чему, если бы между людьми не существовало правственной солидарности .. Это быль бы крикъ нь одиночку, глась вопіющаго въ пустынь... Человіческое общество было бы тымъ муравейникомъ, члены котораго потеряли инстинкть общественности. Вудь каждый пав нихъ въ тысячу разъ сильные, каждый въ отдельности жилъ-бы въ тысячу разъ хуже. Японская война доказала это намъ съ очевидностью неопровержимой: каждый русскій въ

отдельности, ваятый, какъ личность, какъ человеческій тишъ, являлся не сомнанно выше и сильнае японца, этого прирожденнаго умственнаго раба европейскихъ геніевъ, рабски ползущаго по ихъ сл'єдамъ и осужденнаго самымъ несуразнымъ строемъ своего малайскаго черена на умственно-подчиненную зависимую роль, въ общей-же сложности русскіе, враждовавшіе между собою, подканывавшіеся другь подъ друга, перыдко ненавидъвшие своего родного брата больше, чъмъ врага. однимъ словомъ, лишенные муравьинаго инстинкта солидарности, къ изумленію всего міра, оказались въ роли побъжденныхъ. Жизнь явила примъръ математическаго абсурда: сумма большихъ слагаемыхъ оказанась меньше. Вспоминаются въщія сдова Розанова: "пъмецъ пе доросъ русскому до плеча, но Германія переросла насъ на цълую голову". Мудрейшій наъ мудрецовъ, несравнимый ни съ кемъ энциклопедисть -Аристотель старался убъдить своихъ современниковъ, что "человъкъ есть животное общественное", по точному его выражению: ,zoon politiсоп", но они не попяли его и все пошло прахомъ. Вожественный Оспователь христіанской религіи поставиль въ основу Своего ученія "люби ближняго своего, какъ самого себя". Это стало идеаломъ общежитія, исходной точкой, приведшей европейскую жизнь къ соціальноному блеску, невиданному въ исторін. Нравственное начало всегда было, есть и останется единственнымь румемъ утлой житейской ладын. Поэтому въ полномъ сознанін важности своихъ словъ, цитируемый мной англійскій мыслитель говорить:

"Истиная движущая сила заключается въ огромномъ запасъ христіанскихъ, т. е альтруистическихъ чувствъ, какими отличается настоящее европейское общество; а чувства эти, подерживаемыя весьма сильными санкціями, являются отличительными чертами и порожденіемъ религіозной системы, на которой основана наша цивилизація. Только глубина и серьезность нашихъ чувствъ сдѣлала возможнымъ то поступатедьное движеніе, благодаря которому мало-по малу уравниваются условія борьбы за существованіе для всѣхъ подей. Въ силу этого, настоящій зволюціонисть по убѣжденіямъ пе можетъ не признать, что христіанская религія является такимъ факторомъ, который одинъ дѣлаетъ возможнымъ этотъ исключительный процессъ общественнаго развитія, и что именно одна эта религія, съ содержащейся въ ней несравнимой ни съ чѣмъ по своему богатству правственной сокровищищей, дала возможность принявшимъ ее народамъ запять первенствующее положеніе въ мірѣ".

Наиболье даровитый изъ учениковъ Дарвина, съ умомъ проникновеннымъ, сосредоточеннымъ и глубокимъ, падающій ищъ передъ пучезарнымъ ликомъ Спасителя—какое это глубоко-поучительное для нашего поверхностнаго времени зрълище!

Начинаешь понимать великаго Пастера, открывшаго памъ легіоны певидимыхъ глазу враговъ и сдѣлавшаго медицину изъ знахарства па-

укой. Незадолго до смерти своей онъ написаль въ дневникъ: "Послъ триддати лътъ неперерывнаго изученія тайнъ природы я сталь религіозенъ, какъ простой нормандскій крестьянинъ, но убъжденъ, что послъ еще 30 лътъ я сталъ бы еще религіознъе, то есть уподобился-бы простой нормандской крестьянкъ".

Спадаеть завѣса съ глазъ и начинаешь постигать, почему одно христіанское великодушное движеніе сердца Императора Александра II, покончившаго съ такъ долго тяготѣвшимъ надъ Россіей кошмаромъ крѣпостного права, стоило, въ сущности, всѣхъ титаническихъ усилій геніальнаго ума Петра.

Начинаены постигать то, что называется мудростью сердца, то, что мудрецамъ нашего въка было неизвъстно еще вчера и что мы стали прозръвать сегодня.

Въ то время, какъ я пишу эти строки, съ колокольни маленькой сельской деревянной церковки раздается траурный, великопостный, тихій звонъ. Тамъ вспоминаются дни велякихъ страданій непорочнаго Агида, взявшаго на Себя грѣхи міра. Въ наше темное, легкомысленное, блудное время больше, чѣмъ когда нибудь слѣдуетъ всецѣло проникнуться молитвой:

— Господи, Владыко живота моего. Пбо онъ есть нашъ Владыка, наша путеводная Звъзда.

(Колоколь).



### Редкая книга.

(Библіографическая замтьтка).

Новый годъ принесъ нашему православному русскому духовенству; въ числѣ быть можетъ и другихъ даровъ, одинъ весьма цѣный, своевременный и пріятный духовный подарокъ, который легко и не замѣтить намъ и не воснользоваться имъ вслъдствіе исключительно скромныхъ условій его появленія на свѣтъ Божій. Это—замѣчательная и наиполѣзиѣйшая для всѣхъ насъ, русскихъ священниковъ, книга съ очень не новымъ, какъ будто, заглавісмъ: «Толковый Типиконъ», разсылаемая нынѣ въ качествѣ приложенія къ едному скромному, хотя и почтенному по своимъ многолѣтнимъ заслугамъ предъ духовенствомъ, журпалу «Руководство для сельскихъ настырей». Обѣщанная редакціей своимъ подписчикамъ еще по запрошломъ 1909 году, но задержанная выходомъ по цензурнымъ недоразумѣніямъ до сихъ поръ, книга эта не могла, конечно, будить въ читателяхъ журпала до своего ноявленія ин особеннаго интереса, ни радостныхъ надеждъ.

Ожидалось издапіе, однородное со многими уже существующими у насъ руководственными и объяснительными книжками по церковному уставу и богослуженію, которыя, говоря правду, въ большинстві «не пользують ничтоже». Но какова же пріятная неожиданность: лежащая предъ нами книга «Толковый Типиконъ». Объяснительное изложеніе Типикона съ историческимъ введеніемъ», профессора М. Скабаллановича, —является издапіємъ освершенно иного порядка по своей жизнепности, широть и научной обоснованности содержанія.

Ирежде всего, сочинение проф. М. Скабаллановича «Толковый Tunnконъ» — не компилятивная популярная книжка, а серіозный трудъ ученаго, солержащій въ первомъ выпускв около 500 стран. убористой печати, причемъ объщается еще второй выпускъ (окончаніе) около 300 страницъ, который выйдеть въ скоромъ времени. Однако, не взирая на такой солидный объемъ и научный характеръ, книга уважаемаго профессора полна жизненнаго интереса и по изложению отличается полною общедоступностию. авторъ съ полной увереностью не напрасно заявляеть въ предисловіи, онъ «не боится, что научный характеръ книги затруднить понимание ея со стороны кого-либо, интересующагося церковнымъ Типикономъ и изучающаго его. Авторъ-врагъ популяризаціи, пренебрегающей учеными целями, какъ и науки, по ищущей доступа въ широкія массы». И эти слова вполив оправдываются изложениемъ и богатымъ научными данными содержанісмъ его труда. Методъ, избранный имъ-историческій, и благотвориость его сказывается какъ на издожени, такъ и на группировкъ литургического матеріала. Шагь за шагомъ въ истораческой последовательности предъ читалелемъ органическій рость, расширеніе и осложненіе нашихъ гослужебныхъ формъ: здёсь одно естественно происходить отъ другаго, одно другое поясняеть и оправдываеть, является необходимымъ, и, такимъ образомъ, весь строй совреженнаго православно-церковнаго богослуженія вается исторически оправданнымъ, необходимымъ проявлениемъ христіанства, и принимаеть въ нашихъ глазахъ еще большую целостность, глубину и плънительную духовно-поэтическую красоту. Уже данный въ первомъ пускъ научно обработанный и распредъленный по въкамъ (до IX следующихъ в. в.) матеріаль по исторіи возникновенія и развитія христіанскаго богослуженія даеть читателю полиую возможность, При ибкоторой самодъятельности, постичь и истолковать для себя и для другихъ BCIO глубину смысла и пеобходимость существующихъ въ нашей Церкви многоразличныхъ формъ и чиновъ богослуженія. Несомнінно, имінощая вскорі выйти пая часть сочиненія, преимущественно практическаго характера, поможетъ

намъ еще болье въ пошимание содержания не одного Типикона, какъ практическаго руководства при исполнении богослужебной практики, но, что еще главибе, въ постижении глубокато единства и общаго смысла всего богатетва содержанія нашего православного богослуженія. Здісь мы не считасмъ цілесообразнымъ приводить какія либо выдержки изъ труда почте инаго профессора для подтвержденія высказанныхъ сужденій, потому что единичныя цитаты мало имбють въ такихъ случаяхъ значенія, а давать изложеніе, хотя бы и праткое, всей кинги, -- это, при обиліи ел содержанія, вывело бы насъ за пределы библіографической заметки. Скажемъ одно, что на нашъ взглядъ авторъ даль своему труду, принимая во внимание широту плана и всесторонность его заработки, слишкомъ скромное заглавіе «Толковый Типиконъ», --- его можно бы назвать даже «Исторіей если не эпциклопедіей, . «кінэжукоогой official files to the second THE EN AT A PART HERET

Поистипь, было бы жаль, если бы эта, во естхъ отношенияхъ запъчательная и радкостная по впутреннимъ достоинствамъ и практически-жизненному значению кинга не получила самаго инрокаго распространения не тольно среди духовенства, по и въ православно-върующихъ кругахъ нашего русскаго образованнаго общества. А въдь такіе круги, семьи есть сще у насъ и, будемъ върить не переведутся и, пока, еще не малочислениы. Есть еще ил Руси святой и цълыя семьи, и отдъльныя образованныя лица, которыя върны уставанъ Церкви, которыя искрение любять и цвиять всю духовную прасоту, возвышенный смысль нашего обряда, нашего богослужения. Для вскув подобныхъ лицъ, истинныхъ сыновъ родной Православной Церкви «Толковый Типпконъ» окажется настоящею «манною пебесной», питающей ихъ души, разширяющей повыми зорями ихъ духовный, благочестивый, религіозный горизонть. Сколько не домыслимаго, тревожно-непонятнаго, а порой и смущающаго благоговейную настроенность искреннихъ любителей и чтителей службы церковной будеть освыщено, истолюване и устранено чтепісмъ этой кпиги!.. По это не все. Книга можеть, несомивнио, привлечь и любовь и расположение не только къ богослужению, но и къ самой Церкви даже си охладъвшихъ членовъ, ложно, по незнанию, думавшихъ видъть въ нашемъ современномъ богослужени одив устарывния безжизненныя какь во взглядахь на обрядности. И подобный благотворный повороть, богослужение, такъ и въ отношенияхъ къ Церкви, долженъ, думается, пеобходимо произойти у техъ пашихъ колеблющихся и маловерныхъ собратій по въръ, которые изъ чтенія этой книги убъдятся воочію, что вся жизнь церкви и ся вившисе выражение въ богослужении есть не ивчго мертвое, а

непрерывно развивающійся духовный рость Царства Божія на земль, воилощающійся въ церковно-богослужебныхъ формахъ.

0 значени «Толковаго Типикона» собственно для насъ, настырей Церкви, мы уже говорили: книга - примо сокровище и для законоучителя и для священника, равно--сельского и городского, въ его служебной практикъ. Остается закончить нашу замътку повтореніемъ самаго искренняго пожеланія, чтобы «Тппиконъ» получиль скорое и шпрокое распространеніе какъ среди насъ, духовенства, такъ и въ нашемъ православно-върующемъ разованномъ обществъ. Осуществление нашего благого пожеланія могло бы ослабить вліяніе и раціоналистическихъ сектъ, отвергающихъ, образомъ, богослужебную обрядность нашей Церкви и ложно утверждающихъ ея, будто-бы, поздивниее возникновеніе, теперь, якобы, совстмъ не нужное. Книга прямо и неопровержимо разрушаеть подобныя измышленія нашихъ сектантовъ.

«Рук.-для С. II.» Свящ. А. Васелицкій.



### Два типа нашей церковной миссіи.

За последніе годы пропаганда сектанства среди православнаго русскаго народа разрослась во размеровъ значительныхъ. Теперь трудно указать епархію, гдѣ бы не появлялись еще агенты-такъ называемаго-русскаго евангельскаго союза. Эти агенты всюду стараются разбросать семена "нововерія", изъ коихъ, по ихъ предположенію, въ недалекомъ будущемъ должно вырости могучее дерево русской церковной реформаціи.

Психологія сектантовъ-пропагантистовъ не сложна и однообразна; тімъ не менье для христіанъ православныхъ она любонытна и зловъща. Сектанты-пропагандисты среди русскаго народа всюду чувствують себя вы положении апостоловы послы первой христіанской пятидесятницы. Они внушають себф мысль, что кругомъ ихъ разстилается море безбожія и язычества. И шлють они своимъ "братьямъ" призывъ: "будьте готовы выступить на дѣло, какое Господь вамъ пошлетъ для спасенія погибающихъ" \*).

Такимъ образомъ, "работа" по пропагандъ сектантства изъ рукъ "вожаковъ" на нашихъ глазахъ переходить, како пелийозный долю, въ массу сектантскую и здесь духовно мобилизуеть целый сектанскія общины. Въ результать этого пропаганда "новой въры" среди русскихъ подей теперь повсюдна и напряженна, неуловима для наблюденія за нею. Сектанты ведугъ свою пропаганду на фабрикахъ и заводахъ; въ дорогъ и по домамъ; среди стариковъ и подростковъ, мужчинъ и женщинъ.

<sup>\*)</sup> Утр. Звізда, 1911 г., № 2,

Это оттого именно, что сектанты исть чувствують себи Самимъ Богомь посланными "благовъствовать" объ учении своемъ "невърующимъ". А учение свое искрение изъ нихъ считають истиной, которую будто бы до сихъ поръ православное духовенство, въ своихъ цълахъ, скрывало отъ народа—несчастнаго, темнаго и погибающаго въ порокахъ парода!

Этотъ народъ, —говорять сектанты, —духовно еще спить; онъ надавленъ предразсудками въропсповъдными и бытовыми. Именемъ

Вэга его разбудить нужно...

II вотъ, наэлектризованные такой мыслью, сектанты разсыцаются въ народѣ, неся съ собою подрывъ православнымъ вѣрованіямъ и призывъ къ новой духовной жизни.

Сами сектанты "это небывалое явленіе въ исторіи Россін" описывають такъ: русскіе люди съ Библіей и евангеліемъ въ рукахъ, съ иламенной върой и открытымъ сердцемъ, выступають предъ роднымъ народомъ съ новымъ религіознымъ, новымъ христіанскимъ міросозерцаніемъ. Ихъ въроученіе, строго основанное на Библіп и Евангеліп..., нозстанавливаетъ принципы того христіанства, которое насаждалось Апостолами..., безъ всякихъ компромиссовъ или уклоненій отъ Евангельской истины". \*).

Сектанты въ такомъ настроеніц хотять укрѣпить православный русскій пародъ. И, судя по тому, что на пропаганду сектантскую съ довъріемъ отзываются многіе наши братья,— надобно закиючить, что работа ихъ среди православныхъ не безусиѣшна. Съ другой стороны, очевидно, что православные наши миссіонеры только своими силами покализировать сектантскаго пожара въ народѣ нашемъ не могуть. Эти силы, должны быть, педостаточны, или расходуются онѣ нецѣлесобразно...

Такъ или пначе обстоитъ у насъ дѣло съ миссіей, но указанный фактъ не подлежить никакому сомнѣвію. Въ виду этого, очевидно, всѣ любищіе православную церковь должны съ тревогой подумать о существующей у нихъ организаціи миссіи среди сектантовъ.—Что представляєть изъ себя, въ самомъ дѣлѣ, эта миссія и каковы ея неотложныя современныя нужды?

Эти вопросы нельзя трактовать дальше, какъ вопросы спеціальныя для миссіоперскихъ журналовъ. Ими необходимо какъ можно скорѣе запяться всѣмъ мыслящимъ православнымъ христіанамъ,—тѣмъ болѣе, что по новоду ихъ среди миссіоперовъ нашихъ держится, повидимому, пепримиримое разпогласіе.

Разногласіе это до сихъ поръ уложилось въ два паралдельныхъ теченія, изъ коихъ обравовалось въ дитературѣ нашей двоякое истол-

the self-state of the desired part of people and

cent of \$100 periods for the

\* . 18. July 14.

<sup>\*) &</sup>quot;Гость", ж. № 3, стр. 24.

кованіе миссіонерскаго пдеала. На сторонь одного стоять "Миссіонерское обозрыніе" и "Колоколь"; въ изданіяхь этихь названное истолкованіе опредыляется, какъ "старомиссіонерское разумпніе". Другое направленіе среди миссіонеровь не имыеть для себя одного опредыленнаго журнала, какъ органа мысли. Но это направленіе литературно выражено и болье или менье обосновано Къ нему тяготьють и нькоторыя изданія наши, какъ "Приходскій священникъ". Этого рода миссіонерство церковное, обычно, называется "миссіей народно-органической".

Вдумываясь въ особенности того и другого типа миссіи, мы замѣчаемъ между ними принципіальное различіе, —различіе, которое едва ли въ полной мѣрѣ даже чувствуютъ представители такъ называемаго "старомиссіонерскаго разумѣнія". Они иногда, повидимому, не прочь суть разногласія среди миссіонеровъ объяснять исключительно разницей ихъ политическаго мышленія; не это не такъ, и замѣтно это особенно ярко со стороны. Со стороны именно становится очевиднымъ, что типы нашей миссіи сложились не въ зависимости отъ политическаго настроенія ихъ приверженцевъ, а отъ пеодинаковаго попиманія ими природы русскаю сектантства, мърз борьбы съ нимъ и методовъ этой борьбы.

Въ самомъ дъль, чтобы понять и безпристрастно разобраться въ расхожденіяхъ между мессіонерами, необходимо прежде всего им'ть въ виду именно вопросъ о природъ русскаго сектантства. Если наше сектантство есть "демонское "навожденіе", какъ изъясняеть его въ своей новой книгь о. Буткевичь; въ наличной нашей церковно общественной жизни нътъ органических причинъ, его порождающихъ; если въроучение сектантовъ сплошь поконтся только на заблуждении и обманѣ со стороны вождей сектантства,-тогда точка зрвнія "Колокола" и "Миссіонерскаго обозрѣнія" правильна и совершенно понятна. Тогда, конечно, для борьбы съ сектантствомъ мудрить миого не зачемъ. Тогда, разумћется, противъ злобныхъ и своекорыстныхъ, но трусливыхъ обманщиковъ нужно пустить мфры полицейской репрессіи,-и они попрячутся въ испугъ съ своей процагандой. Тогда предъ народомъ, на публичныхи бестдах особенно, довольно разоблачить заблуждение сектантовъ, - и православные люди отшатнутся отъ нихъ, оставаясь покорными дітьми нашей Церкви. Тогда огромное значеніе въ борьбів съ сектантствомъ надобно придавать ознакомпенію православи. грамотеевь съ апологетическими библейскими текстами, заведению общенароднаго пвнія на богослуженіяхъ, частому произношенію въ храмахъ священниками пропов'ядей, открытію обществъ трезвости по деревнямъ и т. д. п т. п.

Всё это внъшнее по характеру своему въ совокупности и составяетъ содержаніе "старомиссіонерскаго разумѣнія", особенно пропагандируемаго среди нашего духовенства изданіями г. Скворцова. Но съ той миссіоперской идеологіей не соглашаются представители типа "миссіи народно-органической". Эта идеологія, проходящая чрезь вев начинанія "старомиссіоперской" партіи, кажется имъ простымъ формализомъ, творчествомъ чиновнаю бюрократизма только. И нотому, отвергая подобные взгляды на природу русскаго сектантства, на пріемы борьбы съ нимъ и на методы этой борьбы, авторъ книги, подъ заглавіемъ "Религіозно общественныя теченія въ современной русской жизни и наша православно христіанская лиссія, "считаетъ себя вынужденнымъ строить идейныя схемы для миссіи "народно-органической". Этл схемы теперь зам'ятно стали пропикать и въ сознаніе общества Не пользуясь пока покровительствомъ оффиціальныхъ "д'явтелей миссіи", —он'в тымъ не мен'ве пропикнуты в'врой въ окончательное торжество заложенной въ нихъ мысли.

Въ основъ настроенія миссіонеровъ органическаго склада лежитъ совершенно научное убъжденіе, что русское сектантство и расколь не есть только капризное послъдствіе въ нашей жизни "демонскихъ стръляній". Расколо-сектанты, держась своихъ върованій, кромъ того, опираются на основы, органически пораждаемыя недостатками и несовершенствами нашей церковно-общественной жизни. И потому не злоба лишь и преступный складъ воли заставляють сектантскихъ главарей подрывать основы православія; а, порою, пскреннее благочестіе и готовность пострадать, лишь бы только вырвать изъ сѣтей воображаемой ижи "песчастныхъ" людей.—При такомъ настроеніи, очевидно, сектанты руководствуются въ своихъ поступкахъ не отвиеченю-догматическими върованіями, а главнымъ образомъ волевыми импульсами, опирающимися на подлинныя явленія жизни.

Если такъ, —разсуждаютъ миссіонеры органическаго склада своего настроенія, —и бороться съ сектантами нужно ихъ же оружіемъ. Появленіе тамъ и здѣсь сектанства находится въ органической зависимости отъ мѣстныхъ церковно-общественныхъ условій православнаго быта. Сладовательно, для полной и сокрушающей побады нада сектанть стволь нужны не внашнія и палліативныя мары, за которыя ратаютъ паданія г. Скворцова, а мѣры внутреннія и органическія.

Эти мъры предполагають духовное пробуждение православныхъ массъ, какъ исходную базу и основу для устойчивости всякихъ миссіонерскихъ учрежденій. Пробужденные прав. христіане образують сами изъ себя приходъ, какъ живую церковную единицу. Въ приходъ такомъ пастырская проповъдь, миссіонерскіе курсы, общенародное пъніе, братства со всякими религіозно-просвътительными задачами будутъ не внышними мъропріятіями, механически и по чиновинчьи "вводимыми" въ кругъ церковнаго обихода, а живымъ плодомъ живой въры въ Господа и органическимъ ростомъ облагодатствованныхъ душънщущихъ спасенія и приложенія своихъ духовно-пробужденныхъ силъ въ условіяхъ мьстной церковно-приходской жизин,

Такъ сложившійся и пастроенный церковный приходъ, возглавляемый излюбленнымъ имъ настыремъ, легко не дасть ин одного своего члена въ жертву расколо-сектантской пропагандъ. Въ немъ всъ члены будутъ поборать за одного и одинъ за всъхъ...

Есян же нѣтъ такой церковно-приходской организаціи у правоспавныхъ, немыслимы и ихъ побѣды надъ расколо-сектантствомъ. Чѣмъ
тогда опи станутъ совершать этп побѣды? Публичными состязаніями о
вѣрѣ? Миссіонеры органическаю склада пользы таких бестьдъ для борьбы съ
расколо-сектантами не отвергаютъ. Но они говорятъ: на бесѣдахъ могутъ бытъ перецѣнены иншь догматическія вѣрованія; а такъ какъ вся
жизнь христіанъ только этими вѣрованіями не исчернывается, то и
побѣда извѣстнаго религіознаго культа надъ другими въ концѣ концовъ бываетъ не слѣдствіемъ словесныхъ состязаній и споровъ, а зависитъ она отъ обнаруженія его исповѣдниками "духа и силы" въ
жизни (1 Кор. 2, 4 ст.). Вотъ почему въ схемѣ народно-органической
миссіп публичныя состязанія о вѣрѣ не отвергаются, какъ принципіально безполезныя для борьбы съ расколо сектантствомъ, но они тамъ
обставляются разными ихъ ограничивающими условіями \*).

Или борьбъ съ расколо-сектантствомъ, безъ возрожденія правоси. приходовъ, можетъ помочь строгая противъ пего полицейская репрессія? Миссіонеры разбираемаго нами склада на этотъ счетъ держатся безусловно отрицательнаго взгляда. Они говорять, что такая репрессія безсильна заставить молчать протестующій духъ христіанина, и въ исторіи она способствовола лишь росту тъхъ религій, которыя были гонимы...

Дальнъйшей особенностью настроенія миссіонеровъ народно органическаго склада является ихъ требованіе, чтобы впредь всѣ "выступленія" противъ расколо сектантовъ истекали не изъ нѣдръ только мечтаній ревностныхъ душъ, а чтобы они тщательно и научныма методомъ были проработаны, прежде чѣмъ ихъ пускать въ оборотъ. Иначе какъ бы мы ин называли свою "отсебятину"—мечами, щитами, путеводителями въ вѣрѣ,—все равно: этого сорта оружіе въ серьезной бинвѣ окажется не столько полезнымъ "забраломъ" для православныхъ, сколько вреднымъ и предательскимъ для нихъ... балластомъ

Таакимъ образомъ, даже при краткой и неполной характеристикѣ, расхожденіе между двумя миссіонерскими типами у насъ оказывается прямо принципіальнымъ. Одинъ вознагаетъ свои упованія, въ сущности, на искуственное созданіе въ народѣ палліативныхъ преградъ росту расколо-сектанства, и въ этомъ смыслѣ онъ похожъ на обычное чиновно бюрократическое учрежденіе въ нашей церкви; другой, успѣхъ православной миссіи въ народѣ ставитъ въ органическую зависимость отъ духовнаго пробужденія самою народа и отъ его сорганизованности естественнымъ путемъ на борьбу за дорогія ему святыни православныя.

tending has the new arrange

<sup>\*)</sup> Ср. "Религ.-общ. теченія".. стр. 243 -288.

Излишне прибавлять, что симпатіи образованныхъ православныхъ богослововъ, въ виду изложеннаго, должны быть *цъликолів* на стороп'є миссіи народно-органической. Ей нужно пожелать роста и популяриваціи среди нашего православнаго духовенства,—какъ бы ни забрасывали ее тенденціозными комментаріями изъ противнаго лагеря.

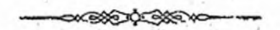
Церк. Въстн.

Отдавая полную справедливость положительному паложенію защищаемой здісь народно-органической миссіп, ред. не можеть не признать наличнаго антагонизма между представителями послідней истаро-миссіонерскаго разумлінія явленіемь случайнымь и прямо нежелательнымь. Одно другого отнюдь не псключаеть, а лишь восполняеть и подкрішляеть. И въ самомъ ділі, создательно-органическая работа въ приході, дійствительно, есть главная и основная міра борьбы православія съ расколо-сектантствомь. Даже боліве, не въ этихъ внішнихь врагахь, какъ пи грозны опи-особенно въ нашемъ крайглавная и наибольшая опасность и горе нашей современной церкви. Віда-еще ближе: она заключается въ упадкі религіозности и нравственности, въ утратіз истинной церковности въ самомъ православномъ населенія края. И съ другой стороны, все, что ведеть къ устраненію этого основного зла нашей церковной жизни,-то самое даеть намъ силу и средства для отпора и внішнимь врагамъ.

Будеть ли это-улучшеніе и возвышеніе богослуженія, или дерковнаго пропов'єдничества и учительства, начиная съ первыхъ и прост'єйшихъ уроковъ закона Божія въ начальной школ'є, насажденіе и развитіе благотворительности и даже просто христіанской взаимопомощи—все это и создасть живую и органическую, православно-церковпую жизнь, и явится единственно-прочнымъ и безусловно необходимымъ фундаментомъ для всякаго миссіонерства.

Однако все это-дѣло поколѣній, дѣло десятковъ лѣтъ упорнаго пастырскаго труда. Сектантство же есть сейчасъ, по пасность его натпока отмѣчается и въ данной статъѣ Церк.-Вѣстн. Отсюда ясно, что нельзя обойтись въ данный моментъ и безъ нарочитаго, даже—sit venia verbo—профессіональнаго миссіонерства, съ его болѣе или менѣе кратковременными паѣздами въ тѣ или другія мѣста, и съ его публичными бесѣдами.—Не это главное: съ этямъ положеніемъ необходимо согласиться. Везъ сопутствующей мѣстной работы приходскаго духовенства такія бесѣды въ самомъ дѣлѣ могуть возродиться въ пустыя словопренія (логомахію), могуть только лишь разжигать взаимныя страсти и закалять озлобленіе и фанатизмъ сектантовъ. Но порою то здѣсь, то въ другомъ краю епархіп отпоръ пуженъ немедленный и посяльный только для спеціалиста, наѣздъ миссіонера и на 3 дня можеть утолить вполиѣ назрѣвшую пужду. И миссіонеръ всегда пуженъ-на вся-

кій подобный случай. Онъ нужень, даже, и для самыхъ пастырей, для ихъ возбужденія къ той сторонь ихъ служенія, которая-увы, слишкомъ нерѣдко!-у насъ въ забрось,—и которая касается охраненія ихъ паствы отъ совращеній. И только въ дружномъ и гармопическомъ единеніи этихъ двухъ сторонь православнаго миссіонерства, въ именно органическомъ сліяніи мѣстно-приходской созидательной пастырской дѣятельности духовенства, съ ихъ соратниками-прихожапами,-сліяніи съ обороняющими всю епархію или округъ ихъ помощниками-руководителями миссіонерами и заключается-безспорный залогъ усиѣшности борьбы Прав. нашей деркви со всякими заблужденіями. Ред.



#### Много или мало?

При обсуждении въ Гос. Думъ смъты Св. Синода, упоминание докладчика, что эта смъта въ пынешній годъ повысилась более, чемъ на 3 мил. рублей, вызвало замѣчаніе на лѣвыхъ скамьяхъ: "къ сожапенію!" Очевидно, авторамъ такихъ замечаній представляется, что государство даеть сишикомь много на нужды духовнаго ведомства, что оно слишкомъ щедро къ церкви. Такое мнвије, однако, можно объяснить развъ только партійнымъ пристрастіемъ, но никакъ не объективнымъ взглядомъ на діло. Много ли ассигнуеть государство на церковные нужды? Во-первыхъ, опо въ дъйствительности даетъ на потребности культа гораздо меньше, чемь это кажется. Изъ сметы въ 37 милліоновъ рублей, 15 милліоновъ назначается на церковныя школы. Само собою разумвется, что школьное двло обслуживаеть вовсе не религіозныя, а культурныя потребности населенія. Вѣдь никто же не будеть утверждать, что въ церковныхъ школахъ дъти не учатся, а молятся; значить, хотя духовное ведомство не безъ соображенія религіозныхъ интересовъ отстаиваетъ свою школу, тімь не менће школьныя затраты суть затраты не на церковь, а на просвъщение. Въ значительной степени то же самое нужно сказать о 3 милліонахъ, ассигнуемыхъ на духовно-учебныя заведенія. Хотя эти заведенія обслуживають п нужды конфессіональныя; по всемъ пзвестно, что они обслуживають также нужды сословныя и культурныя. Поскольку духовенство составляеть разрядъ гражданъ государства, его сословныя нужды не относятся къ потребностямъ культа, а входятъ въ разрядъ потребностей обще-государственныхъ. Затемъ, поскольку питомцы духовно-учебныхъ заведеній несуть службу государству на разныхъ поприщахъ деятельности, въ томъ числе и пастырскомъ, постольку затрачиваемый на нихъ средства опять не им'вють чисто конфессіональнаго назначенія. Потому и государственную ассигновку на духовныя школы надобно разсматривать какъ удовлетвореніе нуждъ

не столько церковныхъ, сколько вообще государственныхъ. Сифдовательно, оказывается, что на церковь собственно ассигнуется не 37 милліоновъ, а всего 19 милліоновъ. По отношенію къ массѣ православнаго населенія Россіи это составляєть не болѣе 25 коп. съ души въ годъ. По отношенію къ обще-государственному бюджету это составляєть около 3/4 процента. Ужели же это "слишкомъ много"? Какъ бы ни цѣнить религіозныхъ потребностей человѣка, но всетаки развѣ онѣ такъ "незначительны", что на нихъ жаль тратить 25 коп въ годъ на человѣка и въ то же время на винную монополію тратить въ десятки разъ больше? Пожалуй, скажутъ намъ, тамъ расходъ даетъ прибыль. Одпако, позволительно усумниться, чтобы это была дѣйствительная прибыль для государства. Отравненіе алкоголемъ вноситъ несомнѣнный минусъ въ государственный организмъ. А религіозная жизнь во всякомъ случаѣ можетъ лишь духовно оздоровить общество и поднять его энергію.

Посль этого позволительно спросить, не слишкомъ ин мало, напротивъ, тратитъ государство на потребности церкви? Такой вопросъ твыв болве умъстенъ, что съ точки зрвий чисто вившие-юридической русская православная церковь далеко не безъ права получаеть государственное содержание. Въдъ тъ 5-6 милліоновь десятинъ земли, которые вь теченіе XVIII віка были отобраны у церковныхъ учрежденій, какой доходъ дають государству и сконько могли бы давать церкви? Русское дворянство не поплатилось ни однимъ рублемъ своей земельной собственности и благонолучно досель пользуется ею. Такъ не пмъта ни права и церковь владъть своими имуществами? Государство взяло ихъ. Но, не нарушая элементарной справедливости, оно могно взять ихъ только въ свое управленіе, а не обладаніе, оно взяло на себя обязаность давать доходамъ съ церковныхъ имуществь божье цвлесообразное употребленіе. Какъ оно исполняло свое обязательство, о томъ могли бы разсказать хотя бы любимды. Екатерины П, черпавшіе сотни тысячь изъ бывшаго церковнаго фонда. Но предавая забвенію прошлое, въ настоящемъ церковныя учрежденія иміють полное право требовать, чтобы имъ была оказана справедливость. И съ точки зрвий этой справединвости приходится сказать, что на потребности церкви еще до сихъ поръ государство дасть не слишкомъ много, а слишкомъ мало. "Церк. Въсти."



Редакторъ Протојерей Николай Вознесенскій.

Service of the one of the service and the service of the service o

Печатать разръщается Цензоръ, преподаватель Семинаріи А. Топорковъ
Типо-литографія "Благовъщенскъ", въ Благовъщенскъ на Амуръ.

## Пипо-литографія

## "БЛАГОВЪЩЕНСКЪ"

Исполняетъ всевозможныя типографскія, литографскія, переплетныя, линовальныя работы, а также

#### КАУЧУКОВЫЕ ШТЕМПЕЛЯ.

Помѣщается: Почтамтскій переулокъ, рядомъ съ почтой во дверѣ. Телефонъ № 240.

Адресъ для писемъ: г. Благовъщенскъ Контору типо-литографіи "Благовъщенскъ".

Для телеграммъ: «Благовъщенскъ типолитографія». Иногородніе заказы исполняются и высылаются по желанію съ наложеннымъ платежомъ.