# **XEPCOHCKIA**

# ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

1887

Nº 8.

ГОДЪ ДВАДЦАТЬ СЕДЬМОЙ. 15 Апръля.

### ВЫСОЧАЙШАЯ ГРАМОТА.

Преосвященному Мемнону, Епископу Елисаветградсвому, викарію Херсонской епархіи.

Въ изъявление Монаршаго внимания къ достойному служенію вашему и отлично усердному исполненію возложенныхъ на васъ обязанностей, по засвидътельствованію о семъ Архіепископа Херсонскаго, Всемилостивъйше сопричислили Мы васъ къ Императорскому ордену Нашему святыя Анны первой степени, знаки коего, при семъ препровождая, повелжваемъ вамъ возложить на себя и носить по установленію.

Пребываемъ къ вамъ Императорскою милостію нашею благосклонны.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою написано:

«АЛЕКСАНДРЪ».

Высочайшимъ указомъ, даннымъ Капитулу Россійскихъ Императорскихъ и Царскихъ орденовъ, 5 го апръля, викарій Херсонской епархіи—Епископъ новомиргородскій Іустинь, во вниманіе къ отлично-усердному служенію, Всемилостивъйше сопричисленъ къ ордену св. Владиміра 3-й ст.

# ОПРЕДЪЛЕНІЯ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА.

Omz 10—17 марта 1887 года за № 431, о награжденіи духовных глица за заслуги по духовному въдомству Херсонской епархіи.

Въ спискъ лицъ духовнаго званія, кои, за службу по духовному въдомству, награждаются Святъйшимъ Синодомъ ко дню св. Пасхи въ 1887 году, значатся награжденными слъдующія лица Херсонской епархіи:

- а) Саномъ протоверея: г. Одессы, канедральнаго Преображенскаго собора, священникъ Евлампій Арнольдовъ; г. Николаева, Николаевской греческой церкви, священникъ Іоаннъ Воскресенскій; Херсонскаго увзда, церкви села Александродара, священникъ Іоаннъ Смирновъ, и Одесскаго увзда, церкви села Курисово-Покровскаго, священникъ Іоаннъ Тинтуловъ.
- б) Наперсиыма крестома, ота Святыйшаго Сипода выдаваемыма: Одесскаго Успенскаго монастыря, іеромонахь Леонтій; законоучитель Одесскаго юнкерскаго училища, священникъ Михаилъ Гастева; г. Одессы, Петропавловской церкви, священникъ Петръ Архательскій; Елисаветградскаго увзда, церкви села Казанки, священникъ Симеонъ Сербииз и Елисаветградскаго увзда, церкви мъстечка Витязовки, священникъ Стефанъ Козачинскій.
- в) Камилавкою—г. Одессы, греческой Троицкой церкви протоіерей Ангелъ Пефани; Одесскаго ужзда, церкви села

Коренихи, священникъ Григорій Туровскій; Херсонскаго увзда, церкви села Грушевки, священникъ Павелъ Торскій; Херсонскаго увзда, церкви села Новонокровскаго, священникъ Василій Заводовскій; Александрійскаго увзда, церкви села Стецовки, священникъ Іоаннъ Горяновъ; Александрійскаго увзда, церкви мъстечка Братолюбовки, священникъ Григорій Алекспевъ; Елисаветградскаго увзда, церкви села Александровки, священникъ Андрей Левицкій; Елисаветградскаго увзда, церкви села Бугскаго, священникъ Андрей Пасхаловъ, и Ананьевскаго увзда, церкви мъстечка Ново-Павловки, священникъ Константинъ Пантелеевъ.

- 1) Скуфьею: законоучитель Новобугской учительской семинаріи, священникъ Павелъ Колосовъ; г. Николаева, Скорбященской церкви, священникъ Димитрій Канипъ; Одесскаго уфзда, церкви мъстечка Севериновки, священникъ Викторъ Тимошенко; Херсонскаго уфзда, церкви посада Березнеговатаго, священникъ Петръ Рыльскій; Херсонскаго уфзда, церкви села Марьинскаго, священникъ Онуфрій Козакъ; Херсонскаго уфзда, церкви села Осокоровки, священникъ Юліанъ Корчинскій; Елисаветградскаго уфзда, церкви мъстечка Злынки, священникъ Сергій Коцюбинскій; Ананьевскаго уфзда, церкви села Ново-Александровки, священникъ Димитрій Чекаловъ; и Ананьевскаго уфзда, церксела Николаевки, священникъ Николай Мочульскій.
- д) Благословеніем Святьйшаго Сипода, ст выдачею установленной грамоты: г. Херсона, Свято-Духовской церкви, діаконъ Арсеній Грушецкій; Херсонскаго увзда, церкви містечка Нововоронцовки, діаконъ Василій Руденковт, и Херсонскаго увзда, церкви села Грушевки, діаконъ Матеві Березовскій.

е) Благословенім Святыйшаго Синода, безг грамот законоучитель Одесских городских школь, священникь Григорій Молдавскій; Александрійскаго увзда, церкви села Куколовки, священникь Александрь Грипиевскій; г. Николаева, пріютской Богородичной всвхъ скорбящихъ радости церкви, священникъ Аванасій Коваленко; Елисаветградскаго увзда, церкви селенія Добрянки, священникъ Александръ Шеларь, и Александрійскаго увзда, церкви села Шамовки, священникъ Василій Иващенко.

(Церков. Въст. № 13-14.)

Отг 24 февраля—14 марта 1887 г., за № 329, о мърахъ къ усиленію наблюденія за цълостію библіотекъ въ духовныхъ семинаріяхъ.

По указу Его Императорского Величества, Святъйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложеніе г. синодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 12 февраля сего года, за № 189, о мърахъ къ усиленію наблюденія за цълостію библіотекъ въ духовныхъ семинаріяхъ. Справка: Относительно семинарскихъ библіотекъ и чтенія учениками книгъ Святъйшимъ Синодомъ установлены слъдующія правила: 1) при выборт въ составъ семинарской библіотеки свътскихъ періодическихъ изданій обращается особое вниманіе на ихъ направление (опредъление Святъйшаго Синода 24 марта 1870 г.); 2) пріобрътаемыя въ семинарскую библіотеку книги должны быть сдаваемы изъ правленія библіотекарю по реестрамъ или счетамъ книгопродавцевъ безъ записи ихъ въ какой-либо особый каталогъ при правленіи; инвентарь и періодическія изданія слёдуеть держать въ самой библіотекъ, а не въ учительской комнатъ; выдача же

обратный пріемъ всёхъ вообще книгъ должны происходить безпрепятственно въ опредъленные часы и ежедневно (опредъленіе Святъйшаго Синода 20 апръля—15 г.); 3) книги изъ фундаментальной библіотеки должны быть выдаваемы ученикамъ по возможности въ каждый день, въ опредъленные часы. О книгахъ, потерянныхъ учениками, библіотекарь обязанъ немедленно, по полученіи о томъ свъдънія, доносить правленію для зависящихъ распоряженій о взысканіи. Ц'влость книгъ, взятыхъ изъ семинарской библіотеки наставниками и находящихся въ ихъ пользованіи, должна быть повъряема при установленныхъ освидътельствованіяхъ наличности библіотеки (циркулярный указъ Святъйшаго Синода 12 апръля 1874 г., № 19); 4) требуемыя воспитанниками книги изъ фундаментальной семинарской библіотеки должны быть выдаваемы не иначе, какъ съ въдома и одобреія наставниковъ, къ предметамъ которыхъ книги сіи относятся (опредъленіе Святьйшаго Синода 31 іюля — 21 августа 1868 г.); 5) означенное одобреніе со стороны наставниковъ должно быть письменно сообщаебибліотекарю семинаріи (опредъленіе Святьйшаго Синода 24 марта 1870 г.); 6) книги выписываются вновь для ученическихъ библіотекъ семинаріи не иначе, какъ по предварительномъ разсмотрвніи оныхъ и по утвержденной начальствомъ и педагогическимъ собраніемъ рекомендаціи со стороны наставниковъ, каждаго по своему предмету, и вообще въ ученическія библіотеки не поступають книги, содержание которыхъ неизвъстно начальствующимъ лицамъ и наставникамъ (циркулярный указъ Святъйшаго Синода отъ 14 сентября 1868 г., № 57); 7) въ составъ ученической библіотеки не допускаются журналы и газеты, чтеніе

учениками можеть быть съ большею пользою замънено чтеніемъ книгъ, имъющихъ отношеніе къ учебному курсу (опредъление Святъйшаго Синода 20 марта 1870 г.); 8) составленіе правиль для ученической библіотеки не возлагается на выборныхъ изъ учениковъ, но относится къ обязанностямъ инспектора и его помощника, причемъ, подъ ихъ руководствомъ, обыденное наблюдение за порядкомъ въ поручаемо и ученикамъ (опредъленіе можетъ быть Святъйшаго Синода 22 января—11 февраля 1871 г.). Изправила подтверждены циркулярнымъ указомъ апръля 1884 г., № 2. Приказали: Въ недавнее время въ одной изъ духовныхъ семинарій обнаружено расхищеніе книъ, изъятыхъ изъ ученической библіотеки и переданныхъ на храненіе въ фундаментальную. Относя причину сего прискорбнаго явленія къ недостаточной бдительности семинарского начальства по завъдыванію семинарскою библіотекою и къ неисполненію существующихъ на этотъ предметъ правилъ. Святъйшій Синодъ, согласно настоящему предложенію, опредъляеть: 1) подтвердить правленіямъ духовныхъ семинарій о неуклонномъ соблюденіи данныхъ имъ въ руководство правилъ по завъдыванію семинарскими библіотеками, предписавъ имъ: а) чтобы семинарскія библіотеки находились подъ самымъ бдительнымъ наблюденіемъ и охраненіемъ подлежащихъ лицъ, согласно требованіямъ §§ 43 и 69 семинарскаго устава; б) чтобы въ эти библіотеки не были произвольно допускаемы къ или приведенію въ порядокъ книгъ лица постороннія, ни преподаватели, ни тъмъ болъе воспитанники; в) чтобы книги изъ фундаментальныхъ библіотекъ не были выдаваемы воспитанникамъ безъ особыхъ письменныхъ разръщеній преподавателей; г) чтобы самыя разръшенія преподавателей были контролируемы ректоромъ семинаріи; д) чтобы педагогическія собранія семинарскихъ правленій, по пункту 16 § 103 устава духовныхъ семинарій, озабочивались составленіемъ правиль о порядкъ храненія и выдачи книгъ изъ библіотекъ и начальства семинарскія имфли наблюденія за исполненіемъ сихъ правилъ, и е) чтобы распорядительныя собранія семинарскихъ правленій, на основаніи п. 13 § 104 уст. дух. сем., назначали не менъе двухъ разъ въ годъ коммиссіи для обревизованія библіотевъ и о результатахъ сихъ ревизій своевременно и обстоятельно доносили епархіальному преосвященному для зависящихъ съ его стороны распоряженій; 2) отвътственность за утрату книгъ въ фундаментальной семинарской библіотекъ возложить на завъдующаго библіотекою и членовъ семинарскаго правленія; о чемъ, къ неуклонному исполнению, объявить семинарскимъ правленіямъ, циркулярно, чрезъ «Церковный Въстникъ».

(Церк. Въст. № 13-14).

### Отъ Правленія Одесской духовной семинаріи.

Объ одномъ изъ существенныхъ требованій отъ дътей, поступающихъ въ духовныя училища.

Правленіе Одесской духовной семинаріи, во исполненіе предложенія Его Высокопреосвященства, долгомъ почитаетъ довести до свъдънія духовенства Херсонской епархіи, что оно обязано представлять дътей въ духовныя училища имъющими твердый навыкъ къ церковному чтенію.

Отъ Епархіальнаго Училищнаго Совѣта, завѣдывающаго церковно-приходскими школами.

По вопросу о временном закрытіи школо во случать появленія эпидеміи.

Предлагается завъдующимъ церковно-приходскими школами и школами грамотности, въ случаъ появленія эпидеміи, по личному или письменному заявленію мъстнаго врача о предстоящей опасности распространенія заразы среди дътей, временно закрывать школы съ донесеніемъ объ этомъ Епархіальному Училищному Совъту.

### Отъ Редакціи Херсонскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей.

Извъщение подписчиково о получении денего за издание Епархіальных выдомостей текущаго года, поступивших со 27 февраля.

Отъ священника Таврич. епархіи Іоанна Диковскаго 5 р., отъ священника Самарской епархіи Іосифа Елеонскаго 5 р., — С.-Петербургскаго священника Соколова 5 р., отъ благочиннаго Николаевскаго округа для настоятеля цер. села Константиновки 6 руб. 50 коп., отъ благочиннаго церквей Михайловскаго округа 130 руб., отъ благочиннаго церквей Александрійскаго округа 188 руб. 50 к., отъ священника Одесскаго воммерческаго училища 6 р. 50 к., отъ священника Архангело-Михайловской церкви на Молдаванкъ въ Одессъ В. Діаковскаго 6 руб. 50 к., отъ Одесскаго Успенскаго монастыря 6 р. 50 к., отъ священ. г. Елисаветграда М. Парфенова 6 р., отъ протојерея Одесской Петропавловской церкви Л. Кедрова 6 р. 50 к., отъ священника Іоанно-Богословской церкви м. Ахмечетки 6 р. 50 к., отъ П. В. Токарева (изъ Харькова) 5 р., отъ священника Василія Шведова 6 р., отъ Преосвященнаго Епископа Іустина 6 р., отъ г.

Чепчикова 5 р., отъ благочиннаго Одесскихъ церквей протоіер. А. Тихомирова для шести предмъстныхъ церквей 39 руб., отъ благочиннаго церквей Севериновскаго округа для 14 церквей округа 91 руб.

Недавно вышель IV-й, весьма объемистый (720 стран.), томъ БЕСБДВ и ПОУЧЕ-НІЙ Преосвященнаго Никанора, Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго. Ціна два рубля съ пересылкою. Адресоваться въ Канцелярію Его Высокопреосвященства.

Тамъ же имѣются въ продажѣ I, II и III томы Поученій Архипастыря. Цѣна каждому тому два рубля съ пересылкою.

# «ДОГМАТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВІЕ»

# Епископа Іустина,

Составленное по семинарской программъ и одобренное Учебнымъ Комитетомъ въ качествъ учебнаго пособія, часть 1-я, продается въ Херсонъ,—въ канцеляріи Архіерейскаго дома,—по 2 рубля за экземпляръ, съ пересылкой.

Вторая часть печатается: Цвна 3 рубля.

# При редакціи Херсонскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей имѣются для продажи слѣдующія изданія:

- 1) Памяти Высокопреосвященнаго ДИМИТРІЯ, Архіепикопа Херсонскаго и Одесскаго.—Цівна 15 коп. Съ благо-творительною цилью.
- 2) Краткій Молитвословъ съ объясненіемъ нѣкоторыхъ словъ и выраженій, изданный Одесскимъ Свято-Андреевскимъ Братствомъ. Цѣна 5 коп. безъ пересылки. За пересылку уплачивается по вѣсу.
- 3) Сказаніе о седми Священномучениках херсонских и бывшей их наствв. Съ хромолитогравированным снимком съ иконы Священномучеников Херсонских, находящейся въ Одесском кафедральном собор надъ м стом погребенія въ Боз почившаго Архіепископа Димитрія. Изд. Одесскаго Свято-Андреевскаго Братства. Цвна 10 коп вк., За пересылку уплачивается по в су.

СОДЕРЖАНІЕ: Высочайшая грамота.—Опредъленія Св. Синода.— Отъ Правленія Одесской духовной семинаріи.—Отъ Херсонскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.—Отъ Редакціи Херсонскихъ Епархіальныхъ Въдомостей.—Отъявленія.

> РЕДАКТОРЪ ПРОТОІБРЕЙ МАРТИРІЙ ЧЕМЕНА. Печатать дозволяется. Одесса. 13-го Апръля 1887 года Цензоръ протоібрей Василій Войтновскій.

<sup>«</sup>Славянская Типогр.» Н. Хрисогелосъ, Ланжер. ул., д. № 23, въ Одессъ.

# прибавленія

# ХЕРСОНСКИМЪ ЕПАРХІАЛЬНЫМЪ ВЪДОМОСТЯМЪ. 1887

Nº 8.

ГОДЪ ДВАДЦАТЬ СЕДЬМОЙ. 15 Апръля.

# ПОУЧЕНІЕ

Преосвященнаго Никанора, Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго

## въ недълю женъ муроносицъ.

#### христосъ воскреся!

Еже прежде солнца Солнце, зашедшее иногда во гробъ, предвариша ко утру ищущыя яко дне мироносицы дывы, и друга ко друзьй вопіяху: о другини, пріидите, вонями помажемъ тъло живоносное и погребенное, плоть воскресившаго падшаго Адама, лежащую во гробъ. Идемъ потщимся, якоже волсви, и поклонимся, и принесемь мира, яко дары, не въ пеленахъ, но въ плащаницъ обвитому, и плачимъ и возопінмь: о Владыко! востани, падшимь подаяй воскресеніе.

Вотъ одна изъ наиръже употребляемыхъ, нье понимаемыхъ и наипрекраснъйшихъ пасхальныхъ пъсней.

Эта пъснь, по поэтическому своему строю, была бы понятите на греческомъ языкъ, еслибъ знаніе этого священнаго ново-завътнаго языка было обще-распространено, чъмъ на славянскомъ, буквально подсрочно передающемъ подлинный греческій текстъ, не всюду сродный съ геніемъ нашего роднаго славянскаго и развившагося изъ него новъйшаго русскаго языка.

Пъснь эта поражаетъ разумъющихъ дивною красотою и въ своемъ славянскомъ складъ, но на греческомъ подлинномъ текстъ она представляетъ такую переливчатую радужную игру понятій, такіе поразительные контрасты образовъ, затъмъ такой изумительно-естественный переходъ ихъ одного контраста въ другой и слитіе противоположностей, что такую изумляющую поэтическую красоту, въ церковныхъ пъсняхъ, можно находить только у величайшаго ново-завътнаго церковнаго пъвца, и то не во многихъ дивныхъ произведеніяхъ его небесно одухотворенной поэзіи.

Постараемся перевести эту пъснь на русскія ръченія. Предваряемъ однакоже, что она въ точности непереводима потому что греческое ръченіе: воскресеніе тожественно съ возстаніемъ; восходъ солнца, возстаніе спящаго, воскресеніе умершаго по гречески это будеть одно дудотась; возставить, поднять значить воскресить и наоборотъ, и на игръ этихъ понятій основана неподражаемая красота цъльнаго поэтическаго образа, рисуемаго этою пъснью.

Вотъ нѣкогда, третій день тому назадъ, божественное Солнце, прежде солнечнаго заката, зашло во гробъ, въ могильный мракъ смерти. Теперь, въ свѣтлую насхальную ночь, это божественное Солнце, Его свѣтлый восходъ, предварили къ утру муроносицы дѣвы, которыя ищутъ — ждутъ Его, какъ свѣтлаго дня. Ищутъ и копіютъ одна къ другой:

о, другини! о, сестры — друзья! Пойдемъ помажемъ похоронными благовоніями тъло живоносное, источающее жизнь, и въ тоже время само погребенное. Пойдемъ помажемъ мертвую плоть Того, Кто воскресиль, Кто подняль и возставиль падшаго Адама, — плоть, которая однакоже сама повержена и лежить во гробъ. Идемъ же, поспъщимъ, какъ волхвы, привътствовавшіе только что родившагося Христа, лежащаго въ ясляхъ. Поспъшимъ, какъ волхвы, и поклонимся, и принесемъ похоронное муро, какъ дары, принесенные волхвами, злато, ливанъ и смирну, - принесемъ повитому теперь не пеленами, какъ младенцу, но плащаницею, какъ мертвецу. Принесемъ Мертвецу въ даръ похоронное муро, и заплачемъ и возопінмъ: о, Владыко! воскресни-встань, встань подая падшимъ, долу поверженнымъ, гнилымъ мертвецамъ воскресеніе. Встань самъ и подыми ихъ. Взойди, Солице, зашедшее во гробъ, и озари своимъ свътомъ сиящихъ во тмѣ сномъ смерти.

Мы представили смыслъ избранной церковной пѣсни. Теперь подложимъ подъ нес событіе, лежащее въ ен основъ.

Не имѣемъ времени передать цѣлую исторію жи ни св. женъ муроносицъ Скажемъ только словами евангелиста о нихъ, что онѣ пошли за Іисусомъ изъ Галилеи и ходили вслѣдъ за Нимъ во время Его общественнаго служенія, служа Ему отъ имѣній своихъ. Іисусъ Христосъ, изъ всёхъ своихъ послѣдователей самъ избралъ 12 апостоловъ, которымъ и повелѣлъ ходить всюду за Нимъ. Избралъ затѣмъ и еще 70, которыхъ посылалъ еще при жизни своей на проповѣдъ евангелія, которые также ходили съ Нимъ

или за Нимъ болъе или менъе постоянно, хотя и не безпрерывно. А женъ муроносицъ Онъ не приглашалъ ходить за собою; но онъ сами, по теплотъ своихъ сердецъ, пошли за Нимъ, радуясь, что могутъ служить Ему хоть чёмъ либо, и служили Ему, какъ и апостоламъ Его, отъ своихъ имъній, безъ сомнънія болье или менье содержа, на счеть своихъ имъній, общину св. апостоловъ, оглавляемую божественнымъ ихъ Учителемъ. Женъ муроносицъ привязывала къ Інсусу божественная высота Его ученія, божественная чистота Его жизни, божественная красота Его нравственнаго облика; а кромъ того привязали также и благодъянія. Мы знаемъ, что изъ главной между женами муроносицами Маріи Магдалины Онъ изгналъ семь бъсовъ.

Изъ Галилеи, въ слъдъ за Іисусомъ пошли жевъ послъдній годъ Его муроносицы и жизни, пошли въ Тудею и Герусалимъ, отчасти на праздникъ пасхи, отчасти же предчувствуя, что ихъ возлюбленный Учитель на этотъ разъ кончитъ тамъ несчастно. Пошли вмъстъ съ Маріею, Матерію Іисусовою, которой въ эту пору исполнилось уже около 48 лътъ. Когда Спасителя схватили въ саду Геосиманскомъ и повели къ первосвященникамъ на судъ, мущины апостолы разбъжались и оставили своего Учителя одного, за исключениемъ однакоже двухъ апостоловъ, Петра и Іоанна. Іоаннъ последоваль за Нимъ до архіерейскаго двора потому, что быль тамъ извъстенъ. Онь же, по знакомству въ архіерейскомъ домъ, ввелъ туда, черезъ привратницу, и Петра, на несчастье сего последняго. Чрезъ нъсколько минутъ Петръ, испуганный тъмъ, что его признають за ученика Іисусова, отрекся отъ своего Учите-

съ клятвою. А Іоаннъ имълъ мужество, - впрочемъ, RL конечно, и по знакомству съ архіерейскимъ домомъ, послъдовать за Інсусомъ до двора Пилатова, а оттуда и до преста. Въроятно, онъ слъдоваль за Інсусомъ, въ сопровожденіи Матери Господа и женъ муроносиць, —такъ всю эту священную группу мы и видимъ стоящею у креста, на которомъ умиралъ Богочеловъкъ. Вотъ самъ евангелистъ Іоаннъ пишетъ: стояла у креста Іисуса Мать Его, и сестра Матери Его, Марія Клеопова, и Марія Магдалина. Вотъ Інсусъ туски вющимъ взоромъ усмотр влъ свою Матерь и стоящаго ученика, котораго любилъ.... Что шевельнулось, въ эту мучительную минуту, въ Его отбивающемъ последніе предсмертные ритмы, умирающемъ по любви къ гръшному міру сердць, того мы не можемъ ни почувствовать, ни тъмъ болъе выразить. Умирающій, не желая выдать свою родную Мать любонытствующей ненависти раздраженной толпы, говорить ей: жено, женщина! вото сыно твой (вмъсто Меня, - подразумъвалось, - опора твоей наступающей старости). Потомъ говорить ученику: вото мать твоя (т. е. люби ее, береги ее, вмъсто Меня). Они ушли, мы не видимъ ихъ у гроба Господня. Человъческая страстность находить для себя привлекательнымъ видъть Богородицу падающею въ изнеможении, ломающею руки, терзающею на себъ волосы. Есть поэзія и въ этомъ представленіи. Но безпредъльно выше истинный евангельскій образъ Богородицы, стоящей у Креста. Есть скорбь молчаливая, которая бываеть во сто разъ глубже и томительнъе скорби мятущейся. Молча Матерь Богочеловъка стоить и смотритъ, когда Его пытали, приколачивали ко кресту; когда всь издъвались надъ Нимъ; когда Онъ, въ непостижимой

тоскъ, въ недомыслимой мукъ вопиль: эсаэсду... Вопиль даже къ Богу Отцу своему: Боже мой! Боже мой! Зачъма Ты Меня оставила.... Но все это въ совокупности съ тъмъ, когда Онъ умирая, готовый испустить послъдній вздохъ, говоритъ Матери, которая хочетъ, но не можетъ упокоить на своихъ кольнахъ повисщую голову Сына,когда Онъ говорить Матери: Се сына твой, указывая на возлюбленнаго своего ученика, а ученику: вот Мать твоя,все это, вся эта минута оказалась невыносимою даже для Богоматери. Человъческія силы оставили Ее. Ее или увели отъ креста, или унесли. Возлюбленный ученикъ въ эту минуту взяль Ее во свояси. Всв близкія, всв родныя сердца оставили Іисуса умирать на крестъ одного. Даже Богъ Отецъ, и тотъ оставилъ.... Такъ было предопредвлено, такъ нужно. Вотъ и последній возлюбленный ученикъ оставиль. Даже Мать родная, Матерь Божія въ изнеможеніи, и та оставила. Ктоже не оставиль? Марія Магдалина не оставила и другія жены муроносицы .... Стояли у Креста, нишеть св. евангелисть, - смотра на кресть издалека, - издалека, безъ сомнънія, изъ-за толны, съ ненавистнымъ кровожаднымъ любопытствомъ тъснившейся у креста. Стояли и смотръли, упокоивали своими любящими взорами потухающій взоръ Богочеловъка, Марія Магдалина, и Марія мать **Гакова и Госіи**, и Саломія, которыя, когда Онъ быль въ Галилев, ходили въ следъ Его, и служили Ему, и иныя многія, которыя прибыли съ нимъ во Іерусалимъ. Но и съ Богочеловъкомъ все совершилось по человъчески. У томились ли эти послёднія, преданныя умирающему Богочелов'єку существа, наступающій ли праздникъ пасхи разогналъ ихъ по домамъ; домашнія ли предпраздничныя заботы по-

звали ихъ къ себъ; сознание ли безполезности дальнъйшаго присутствія у креста поворотило ихъ спины къ Нему,но только и эти наипреданнъйшія существа, эти безстрашныя женщины подъ конецъ оставили Іисуса висъть и умирать на креств одного. Одиночество наиполнъйшее между небомъ и землею. Все отвергло, всѣ оставили!... Жены муроносицы поспъшили воротиться по домамъ и для того, чтобы поспъть, предъ наступленіемъ пасхальной субботы, ароматы и муро. Но всеже одна или двъ души не оставили одинокаго Мертвеца. Кто же не оставилъ Іисуса и теперь? Таже Марія Магдалина съ одною изъ подругъ не оставила. Чистая, возвышенная женская любовь пригвоздила ее ко Кресту Христову, готовая свести и въ одну могилу... Марія Магдалина и Марія Іосіева смотръли, гдъ Его полагали во гробъ, пишетъ св. евангелистъ. Духъ стариннаго церковнаго преданія навъваетъ върованіе, что вторая Марія оставалась здісь уже и для того, чтобъ приберечь первую Марію Магдалину, которая не могла оторваться отъ дорогаго гроба. Пришли Іосифъ, испросившій у Пилата тъло Інсусово, пришелъ и Никодимъ съ нимъ; сняли тъло Інсусово со креста, унесли въ близлежащій садъ Іосифовъ, обсыпали благовоніями, намастили благовонною мастью, обвили намащенными пеленами, повязали платъ на головъ, внесли въ гробовую пещеру, вдвинули въ гробовую каменную нишу, окурили благовонными порошками самую нещеру, взвалили камень великій на двери гроба, на входъ въ гробовую пещеру, и ушли. И тъ послъдніе ушли, Іосифъ съ Никодимомъ. Ктоже не ущелъ, кто не оставляетъ и погребеннаго Іисуса? Все она же, Марія Магдалина; она съ другою Маріею, безсильная подняться, сидить прямо противъ

гроба. Нужно полагать, что другая Марія, наконецъ, увела ее Надвинулась ночь великой субботы.... Ушла и Марія Магдалина, ушла съ томительною заботою и жалостью въ сердцъ, что и муромъ—то онъ не могли помазать своего Господа, своего замученнаго Учителя.....

А туть эта несчастная пасхальная суббота. Нигдѣ ничего нельзя достать, ни купить, ни нести.... Туть и жены муроносицы упокоились по заповѣди, упокоили руки и ноги, связанныя заповѣдью, хотя конечно не сердце. Измученнымъ любовью и скорбію сердцамъ эта томительная суббота показалась чуть не вѣчностью. Однакоже и она ушла. Ушла съ наступленіемъ вечернихъ сумерекъ.

И такъ одни изъ женъ муроносицъ приготовили ароматное муро еще съ вечера субботы; а Марія Магдалина и другая Марія и Саломія купили араматы по минованіи субботы. Взявъ свои ароматы, жены муроносицы, съ разныхъ концовъ Герусалима, пошли къ Голгоев, къ саду Госифа Ариманейскаго, ко гробу тамъ находящемуся, чтобы пришедши туда помазать муромъ тъло Іисусово. Помните изъ пасхальной пъсни: солнце еще не закатилось, како божественное Солнце зашло во гробъ. Теперь, въ пасхальную ночь, жены мироносицы предваряют восход солнечный, чтобы помазать Мертвеца, зашедшаго во мракт мошльный, и срътающь зарю воскресенія, срътають восходь изь съни смертной вычнаго Солнца правды. Но шли онъ, убитыя горемъ, съ убитыми надеждами, съ простою житейскою заботою на поверхности глубоко измученныхъ горемъ сердецъ: кто отвалить намь камень от гробовых дверей? А камень быль очень великъ.

Идутъ съ разныхъ сторонъ, съ разныхъ мъстъ города къ одному средоточію, ко гробу, скрытому тамъ гдв то за городскою ствною, въ твни садовыхъ деревьевъ, въ скалв на откосъ ужасной Голговы. Но пораженной въ самую глубину сердца Маріи Магдалинъ самая посившность сестеръ кажется нестерпимою медленностію; самая забота ихъ помазать тёло муромъ является обременяющимъ ея порывы житейскимъ попеченіемъ. Ей нужно одно, скоръе только увидъть гробъ. И вотъ она одна отдъляется и устремляется впередъ. Отъ нея болъе или менъе не отстаетъ принявшая надъ нею родственную заботу другая Марія. Магдалина пришла ко гробу, однакоже одна сущей тив; утро едва едва начинало мерцать. И видитъ сквозь сумракъ уходящей ночи, - камень взять отъ гроба. А, Боже, Господа кто-то унесь изъ гроба! Бъжитъ съ новою скорбію, съ новою стрълою въ изнывающемъ отъ боли сердцъ, назадъ. На пути, должно быть, встрътила отставшихъ отъ нея женъ муроносицъ. Говоритъ имъ: «взяли Господа изъ гроба», -- и поспъшаетъ впередъ, передать туже скорбную въсть мущинамъ апостоламъ. Между тъмъ остальныя муроносицы устремляются впередъ. Подходять въ уединенномъ саду, среди сумрака ночнаго, въ сосъдствъ ужасной Голговы, гдъ быть торчали, рисуясь въ ночной мглъ, ужасные можетъ еще три креста, - подходять ко гробу. Это была первая группа женъ муроносицъ.

Минуту передъ тъмъ сдълалось великое землетрясеніе. Ангелъ Господень, сошедшій съ небесъ, приступивъ отвалилъ камень отъ дверей гроба и сълъ на немъ. Видъ его, среди глухой полночи, блестълъ, какъ молнія, и одежда бълъла, какъ снъгъ. Внезапное землетрясеніе, явленіе свътоноснаго

ангела поразили приставленную ко гробу стражу до того, что стражи омертвъли отъ страха; а потомъ пришедши нъсколько въ себя, разбъжались гонимые ужасомъ. Сіи, хоть и страдательные враги Христовы, были здёсь лишніе, были недостойны ощутить радость отъ ангельской въсти о воскресеніи. Разчищенное ими м'єсто, въ эту всерадостную минуту, занято женами муроносицами. - Не бойтесь, - слышать Онв. Это молніевидный, одвтый светомь ангель обращаеть къ нимъ свою ръчь. Не бойтесь. Я знаю, вы ищете Іисуса распятаю. Нът Ею здись. Христось воскресе! И съ тъхъ поръ вся вселенная, въ продолжени вотъ уже почти двухъ тысячъ лётъ, повторяетъ ангелу въ отвётъ: воистину воскресе! — Подойдите, — въщаетъ ангелъ, —посмотрите мисто, иди лежало Господь.—Гробовыя еврейскія пещеры бывали иногда очень обширны, и въ нихъ бывало по нъскольку мъстъ, на которыхъ клади умершихъ. Эти мъста были родъ давокъ или дивановъ каменныхъ, высъченныхъ около стънъ пещеры, и отдълялись иногда перегородками Въ евангеліи сказано, что гробная пещера Спасителя была новая, въ которой еще ни одинъ покойникъ не быль положень. — Идите скорпе, — вещаеть ангель, возвистите учениками Господиими, что Христост воскресе изъ мертвыхъ. И вотъ первая группа муроносицъ, вышедши посившно изъ гребовой пещеры, побъжала со страхомъ и радостію возв'єстить апостоламъ, что Христосъ BOCKPECE!

Свътало. Когда первые лучи солнца только что освътили восточный край горизонта, когда небо на восточной сторонъ только что забълълось, прибыли други жены муроносицы, другою группою. Взлянувъ на гробъ, видятъ, что

камень отваленъ. Входятъ въ самую гробовую пещеру и видять ангела юношу, сидящаго на правой сторонъ, облеченного въ бълую одежду. Въроятно смертное ложе Господа было на правой сторонъ при входъ въ пещеру; здъсь и сидель ангель, указывая на мёсто, где лежаль Господь. Увидъли и ужаснулись. Ангелъ въщаетъ имъ: не ужасайтесь, Іисуса ищете, Назарянина, распятаю. Христосъ воскресе! Его нъта здъсь. Вота мъсто, гдъ была Она положень. Но идите, скажите ученикамь Его и Петру.... Петръ недавно еще, въ самыя тяжкія для Господа минуты, отвергся отъ Него съ клятвою, что и не знаетъ Его вовсе, измънивъ данному незадолго предъ тъмъ объщанію даже умереть съ Нимъ, еслибъ это потребовалось. Вслёдъ затёмъ сознавъ свое паденіе, Петръ горько плакаль. И вотъ ангель, безь сомнънія, по повельнію самаго Господа, велить возвъстить радостную въсть о воскресеніи апостоламъ встмъ и Петру особенно, ради его особенно тяжкаго горя и покаянныхъ слезъ. — Скансите, — въщаетъ ангелъ, — что воскресшій Господь встрытить вась вы Галилев. Тамь вы Его увидите, какт Онт сказалт вамт. Вышедши изъ гробовой пещеры, жены муроносицы побъжали назадъ; на нихъ напаль страхъ и ужасъ. Испугаешись, въ страхв на первыхъ порахъ, они не могли перемолвить ни съ къмъ ни единаго слова. Подошли еще нъкоторыя другія жены муроносицы. Нашли камень отваленнымъ отъ гроба. Вошедши въ гробовую пещеру, не находять тъла Господа Іисуса. Стоять онъ въ пещеръ и неудомъваютъ. Вдругъ предстали предъ ними два мужа, два ангела, въ одеждахъ блистающихъ. Муроносицы, въ ужаст отъ блестящаго видтнія, потупили глаза въ землю. А ангелъ въщаетъ къ нимъ: что ищете живаю

съ мертвыми? Нът Его здись. Христовъ воскресе. Вспомните, какъ Онъ говорилъ вамъ, когда былъ еще въ Галилей, сказывая вамъ, что Сыну человическому надлежитъ быть предану въ руки человиковъ гришниковъ и быть распяту и въ третій день воскреснуть. Весь гробъ, вся окружность гроба невидимо исполнены были ликовъ ангельскихъ. Тамъ было не только два—три ангела; тамъ были ихъ тысячи, и являлись они женамъ не постоянно одинъ и тотъ же. Являлись то одинъ, то другой, то два; то въ этомъ мъстъ, то въ другомъ; то съ такою ръчью на устахъ, то съ другою, но говорили объ одномъ и томъ же: Христосъ воскресе! И вспомнили муроносицы слова Господни и поспъщили отъ гроба возвъстить единонадесяти апостоламъ и всъмъ прочимъ, яко Христосъ воскресе!

Послѣдуемъ теперь за первою изъ муроносицъ, за Маріею Магдалиною; она первая удостоилась узрѣть самого воскресшаго Христа, а не однихъ только ангеловъ. Свѣтлая картина свѣтлаго воскресенія Христова не будетъ дорисована; больше того, будетъ лишена лучшей, самой трогательной, самой существенной своей части, если мы не доскажемъ вамъ о явленіи самаго воскресшаго Господа сперва Маріи Магдалинъ, а затѣмъ и прочимъ муроносицамъ.

Мы оставили Магдалину въ ту минуту, когда она, увидавъ, что во гробъ нътъ Господа, поспъшила назадъ, сообщить эту новую скорбную въсть какъ отставшимъ отъ нея прочимъ женамъ муроносицамъ, такъ и оставшимся въ домахъ апостоламъ. Бъжитъ, и приходитъ къ самому Петру и къ другому ученику, котораго любилъ Іисусъ, — это къ Іоанну, которые очевидно пребывали вмъстъ, въ одномъ

домъ, въроятно въ домъ отца Іоаннова-Зеведея, гдъ пребывала и Матерь Божія, которой Іоаннъ быль усыновленъ. Прибъжала и говорить имь: взяли, унесли Господа изг гроба, и не знаемь, не знаю я, не знають и другія эксены мироносицы, идть положили Его. Тотчасъ, вслъдствіе принесенной Магдалиною въсти, Петръ и Іоаннъ поспъшили ко гробу. Поспъшили они оба вмъстъ. Но Іоаннъ, будучи моложе Петра, бъжалъ скоръе; а потому ранъе Петра и прибъжалъ ко гробу, но не вошелъ въ гробовую нещеру. Въроятно, робость въ уединеніи сада, при такихъ необыкновенныхъ обстоятельствахъ, овладъла душею юнаго ученика, и онъ одинъ не ръшился войти въ пещеру, а только наклонился въ отверстіе, отъ котораго отваленъ былъ камень, и увидълъ лежащія пелены, которыми повитъ былъ Мертвецъ. Вследъ за Іоаномъ приходитъ и Симонъ Петръ и, какъ болве мужественный и смёлый, входить въ пещеру. Входить и видить, однъ пелены лежать, и плать, который быль на главъ Іисуса, лежить не съ пеленами, но особо свитый на другомъ мъстъ. Это показываетъ, что воскресшій Господь вышель изъ гроба, какъ духъ, какъ живая тінь, въ своемь одухотворенномъ тіль, не взявъ съ собою ни одного изъ вещественныхъ покрововъ, которыми укутанъ, какъ мертвецъ. Пелены и головной платъ остались на мъстъ во гробъ. Тогда за Петромъ вошелъ въ пещеру и Іоаннъ, прежде пришедшій ко гробу, и увидълъ и увъровалъ, хотя эта въра еще не была полная, богопросвъщенная. А Петръ и такой въры пока еще не получилъ, а пошель назадь, только дивясь бывшему самь въ себъ. Такъ два преданнъйшихъ ученика Господнихъ и возвратились къ себъ, еще не совсъмъ готовые къ явленію Воскресшаго, который однакоже явился Петру въ тотъ же первый свътлый день воскресенія особо, ему одному; а Іоанну явился уже только вечеромъ въ запертой сіонской горницъ, вмъстъ со всъми прочими апостолами.

Марія же возвратилась ко гробу, вследь за учениками, и, быть можеть, нашла ихъ еще при гробъ, или же они только что удалились. Въ смятеніи духа, она одна саду, стоитъ у гроба и плачетъ, считая тело Господа похищеннымъ и не зная, глъ оно находится. Впрочемъ кто измъритъ глубину ея скорби и опредълитъ тъ предметы, которые исторгали горькія слезы изъ ея очей? Крупкія нити возвышенной любви, которыми она привязана была къ замученному Учителю, безжалостно и невозвратно были порваны. Бъжала она отдать почившему хотя послъдній долгъ, -- помазать Его тъло муромъ, но и тъло унесено, и гдъ та могила, надъ которою можно погоревать, которую можно оросить слезами порванной любви, и то неизвъстно. Въ слезахъ она наклоняется въ гробовую пещеру; въ самый тробъ войти, какъ видно, она еще не осмъливалась. Наклонилась, и видить двухъ ангеловъ, въ бъломъ одъяніи сидящихъ, одного у главы, а другаго у ногъ на томъ момъ мъстъ, гдъ лежало тъло Інсусово. И ангелы говорять ей: жено, что ты плачешь? Замътьте, что туть раскрывается таже исторія, которую на свътлой недъль въ одной изъ нашихъ беседъ, мы проследили надъ Еммаусскими путниками Марія видить ангеловь, слышить ихъ голось, но не признаетъ ихъ за небесныхъ въстниковъ; а напротивъ говоритъ съ ними какъ съ простыми смертными существами. Очи ея еще пока держались въ такомъ состояни, что не могли видя усмотръть небесныя существа въ этихъ свътлыхъ собесъдникахъ. Она поглощена одною мыслію, не замъчая ея странности, увлечена одною заботою: унесли Господа моего, -- говорить Марія свётлымь собесёдникамь, -и не знаю, гдів Его положили. Сказавъ это, она обратилась назадъ. Обратилась, быть можеть, случайно въ растерянности чувствъ, или почуявъ близъ себя чье то присутствіе, или невольно ища глазами потерянный любимый предметь, кудабь это могли положить ея Господа, который быль положень воть здёсь, на ея глазахъ. Уже загоралась заря, загоралось утро Воскресенія. Обернувшись видить, но не узнаетъ. Было еще примрачно въ саду; особенно же примрачно было въ ея душъ, и очи ея видя не видъли и не узнавали, кого видъли. Видитъ Іисуса стоящаго, но не узнаеть, что это Іисусь. Замътьте разность дъйствія, посредствомъ котораго Воскресній пробуждаеть сперва въру, а потомъ и виденіе, -- разность Его действованія на женщину и на мущинъ, на Марію Магдалину и Еммаусскихъ путниковъ. Тамъ въ Еммаусскихъ путникахъ Воскресшій дъйствуетъ на умъ, бесъдуя, совопрошая, порицая, убъждая, переводя убъжденія ума въ теплоту сердца. Здъсь же въ Маріи Магдалинъ Воскресшій дъйствуетъ прямо и единственно только на сердце. Іисусъ говорить ей: жена! что плачешь? Кого ищешь? хочеть своими сочувственными, трогающими сердце вопросами приготовить сердце Маріи къ откровенію себя. Марія, думая, что это садовникъ, предположение естественное: кому же, какъ не садовнику, быть въ саду такъ рано? - думая, что это садовникъ, говоритъ ему: господина! Если ты вынесь Его, скажи мип, гдп ты положиль Его? Ктобы ни унесь тъло Господа, враги ли, Іоснов ли Ариманейскій вельль переложить тыло Господа

въ пругой гробъ, — садовнику это должно быть извъстно. — Скажи мнв. - упрашиваетъ она сослезами, - гдв ты положила Его, и я возму Его. — Въ чрезвычайной скорби, по безмърной любви ко Господу, она забыла о своихъ силахъ, о своемъ лицъ и полъ, обо всемъ; она надъется взять и унести Господа одна, сама.... Выплакавъ свою мольбу чуждому для нея существу, этому садовнику, который не спъшить отдать ей тъло, она оборачивается отъ него ко гробу. - Марія! вдругъ слышить она ушами, и родной звукъ отразился въ глубинъ ея сердца. Еммаусскимъ путникамъ Господь открылъ себя въ знакомомъ дъйствіи преломленія хльба. Маріи же открылся въ знакомой сердцу ея интонаціи голоса, въ произнесеніи ея имени: Марія! — Это говорить Інсусь! Раввуни, учитель! вырывается восторженное восклицаніе изъ ея сердца. И съ этимъ словомъ она кидается къ Воскресшему. Она не ожидала воскресенія; она не върила предсказаніямъ Гос пода о воскресеніи; она не думала, не размышляла о воскресеніи; сердце ея подавлено было Его смертію, поражено новою скорбію, что и тіло Его унесено безвістно къмъ и куда. Но это -Онъ несомнънно! Это Его голосъ! Но что же Онъ въ дъйствительномъ ли тълъ, воскресшемъ, возставшемъ изъ гроба? Или это только духъ Его, отшедшій къ Богу и теперь только явившійся въ телесномъ видъ? Все это, какъ молнія, проносится по ея восторженной душъ. Удержать Его, осязаніемъ увъриться въ томъ, что видитъ глазъ, прикоснуться къ Возлюбленному, ухватиться за ноги Его! Но слышить: Іисусь, останавливая ея уже неумъстный теперь, крайній порывъ, говорить ей: не прикасайся ко Мив. Я не духг, изшедший изг тъла. Я еще не возшелт ко Отцу моему. А иди кт братіямт моимт и скажи имъ: восхожу ко Отцу моему и Отцу вашему, и кт Богу моему и Богу вашему.

Остановленная въ своемъ порывъ, на этотъ разъ, Марія Магдалина спъшить назадь-исполнить повельніе Господа, возвъстить Его братіямъ, что Христост воскресе, что она видъла Его и Онъ сказаль ей это самъ. Но на пути догоняеть группу возвращающихся отъ гроба, съ радостію и трепетомъ, другихъ женъ муроносицъ. И вотъ теперь уже вывств идуть онв возвъстить ученикамъ Его, что повельно. Сердца ихъ разогрълись и умиротворились, - и се Інсусь встрътиль ихъ и въщаеть: радуйтесь. И онъ, приступивъ, ухватились за ноги Его и поклонились Ему. Тогда говорить имъ Інсусь: не бойтесь, идите, возвистите братіямо моимо, чтобы шли во Галилею, —и тамо они увидять Меня. Теперь уже всякая тынь душевной мглы сдвинулась съ ихъ сердецъ и, витстт съ восходомъ солнечнымъ, возсіялъ въ нихъ полный свътъ воскресенія Христова.

Вотъ это то всерадостное событие и лежить въ основъ выше предпоставленной нами, наипрекраснъйшей пасхальной пъсни: еже прежде солнца Солнце зашедшее во гробо предварили ко утру муропосицы жены... Или вотъ другая церковная пъснь, воспъваемая нынъ во славу женъ муропосицъ: «вотъ рано, прежде солнца, женскій ликъ, ликъ женъ муропосицъ, взыскалъ истиннаго въчнаго Солнца, которое зашло было тогда во гробъ. Свътозарный же ангелъ провозгласилъ имъ: се, возсіялъ свътъ, озаряющій спящихъ во тмъ и тъни смертной; идите, возвъсти-

те свътозарнымъ свътоноснымъ ученикамъ, плачъ на радость преложите; пасхъ же радостной и міру спасительной рукоплещуще, несумнительнымъ сердцемъ, ликуйте, и ликуя воспъвайте: Христосъ воскресе, даруяй мірови велію милость». Аминь.

1877 r.

### HYTH CHACEHIA

organization and the same of t

antique per la facilitativa de la como de la

Учителю, что сотворивт, животт вычный наслыдую? (Лук. 10, 25).

Такъ нѣкогда вопрошалъ Господа одинъ законникъ! Но законникъ вопрошалъ Господа, искушал Его, какъ бы любопытствуя только, что скажетъ Учитель; ибо самъ зналъ, какой надо сдѣлать на это отвѣтъ. Намъ съ вами, брат., нужно вопрошать о пути ко спасенію, и не изъ пустаго любопытства, а по искреннему желанію получить на него прямой отвѣтъ—невѣдомый, или забытый, — вопрошать по кровной нуждѣ, потому что душа болитъ и сердце томится недоумѣніями, — что сотворивъ, животъ вѣчный наслѣдуемъ?

Такое томительное недоумъніе весьма сстественно, когда насъ окружаеть самая неопредъленная сфера мыслей, когда мы на каждомъ шагу встръчаемъ, и въ словахъ и въ дълахъ человъческихъ, великое разномысліе и разнообразіе. Осмотритесь кругомъ и увидите, что даже и тъ, кои

отъ насъ, не одно говорятъ. -Одинъ, напр., говоритъ: «молись-и спасетъ Господь;» другой: «плачь, сокрушайсяи Богъ не уничижитъ;» третій: «твори милостыню, и она покроетъ множество гръховъ;» четвертый: «постись и приметайся въ дому Божіи;» пятый: «брось все, удались бъгая и водворись въ пустыни» и т. п. Вотъ сколько разотвътовъ и совътовъ у нашихъ! И все это такін спасительныя истины и правила, съ которыми неизбъжно встрътиться на пути спасенія. Что же касается до тъхъ, кои считають себя сущими отъ насъ, но перестали уже быть нашими, — разумью христіань, увлекшихся духомь въка и суемудрія, - тъхъ, которые, усвоивъ себъ нъскольво здравыхъ понятій, заимствованныхъ въ христіанствъ, и возмечтавъ о себъ много, оставили насъ и сердцемъ отдълились отъ Христа Господа, хотя языкомъ еще исповъдують Его, - что касается до нихъ, то между ними еще болве самаго грустнаго и болвзненнаго разномыслія, уклонившагося отъ пути истины и блуждающаго на распутіяхъ лжи. Не случалось ли и самимъ вамъ-или слышать при разговоръ, или читать въ книгъ, какъ иные умствують о порядкъ вещей, коему надлежало бы быть по ихъ уму, вмъсто того, который есть теперь? О спасеніи души здъсь и помину ивтъ. Ввиное блаженство человвка, говорятъ такіе умники, принадлежить ему по какому-то праву; нужно только заботиться о томъ, чтобы и земную жизнь усладить какъ можно болње-изъ горестной превратить въ райскую. Въ этомъ духъ иной проповъдуеть: «не върь ничему кромъ ума твоего, слъдуй влеченіямъ природы твоей, будь независимъ, живи въ свое удовольствіе, не позволяй чужой рукъ лежать на твоей шеъ, — и будень счастливъ;» другой.

жалобно возглашаеть: «гдё не распложають общественныхь увеселеній, театровь, клубовь, маскарадовь и т. п., тамь и жизнь не въ жизнь.» Третій учить: «прямою дорогою идти нельзя, нужно умёнье жить—умёнье такъ вести дёло, чтобы не терять своего интереса; и не дать другимъ подмётить своихъ плановъ, намёреній и чувствъ» (это у нихъ называется благоразуміемъ); четвертый усиливается доказать, что «если не защищать своей чести и достоинства (защищать, а не беречь),—то пропадешь.» Видите ли, какое все это мрачное мудрованіе! И однако же оно составляеть, можно сказать, основаніе обычаевъ свёта: его можно встрётить свободно ходящимъ—и въ простой бесёдё, и въ большомъ собраніи, и въ книгё печатной—не одной. Какъ будто такъ и быть должно.

Вообразите же тенерь, что должно произойти въ умъ и сердцъ вашего знакомаго, а иногда, можеть быть, вашей дочери и вашего сына, да и въ вашей собственной душъ, когда въ одномъ, другомъ, третьемъ мъстъ встрътятъ ихъ и васъ подобныя ржчи, - когда въ одной книгж вычитаете такія мысли, а въ другой и третьей еще хуже, —и это не одинъ день или мъсяцъ, а цълые годы, -- когда, при томъ, вст видять вокругъ себя обычаи, напитанные темъ же духомъ, а тутъ и въ своемъ сердцѣ, искушаемомъ соблазнами, возникають прихотливые помыслы, колеблющие доброе настроеніе?! Вообразите, что всів сін разностороннія впечатльнія, за одинъ разъ, соберутся въ юную да и не въ юную, можеть быть, душу: что тогда должно возчувствовать сердце, особенно сердце, еще не забывшее Господа и дорожащее словомъ истины, изшедшимъ изъ устъ Божественныхъ? Я слышу изъ глубины сего сердца исходящій

вопль, подобный воплю апостоловь, устрашенныхъ бурею, и Петра, начавшаго утопать: «Господи! спаси мя, погибаю! Господи! что сотворю, да спасуся?» Безъ сомнѣнія, и изъ вась многіе слышать этотъ вопль. И я увѣренъ, что если бы здѣсь, среди насъ, сейчасъ явился Господь, —то всѣ, ищущіе прочнаго добра, и видящіе, какъ нынѣшній духъ, нынѣшнее ученіе, нынѣшніе порядки разнорѣчатъ другъ съ другомъ, —всѣ таковые въ одинъ голосъ обратились бы ко Господу, прежде всего, съ вопросомъ: «Господи! что сотворимъ, да животъ вѣчный наслѣдуемъ? Что сотворимъ, да спасемся?» Такъ естественно намъ, особенно нынѣ—въ наше мудреное время—вопрошать о пути ко спасенію, или о пути въ царствіе небесное, —вопрошать всѣмъ и не знающимъ и забывшимъ, и сбившимся съ толку о пути этомъ....

Но, бр. мон, Господь Іисуст Христост вчера и днесь тойнее и во выки (Евр. 13, 8). Тогда іудею онъ вельлъ искать отвъта въ законъ: вз закопь что писано-како чтеши? Нынъ христіанину Онъ повельль бы безъ сомнънія обратиться ко св. Евангелію—вообще къ Новозавътному ученію, или къ Церкви Божіей, и спросиль бы его: «что здесь содержится, — како разумении?» Очевидно, что Господь, обративъ вниманіе іудея на законъ, хотёль внушить ему: нечего тебъ и спративать; путь спасенія прописанъ въ законъ; твори тако, -и спасешися. - На то и законъ данъ, чтобы вести тебя ко спасенію. Подобно сему должно сказать и христіанамъ, колебленымъ навъянными на нихъ недоумъніями: нечего вамъ спрашивать; христіанство и есть единственный путь ко спасенію. Будьте истинными христіанами, — и спасетесь. На что же св. Церковь, на что догматы и заповъди, на что св. таинства, наши посты, бдънія, молитвы, осващенія и проч.? Все это, или все, содержимое св. Церковію, и есть върный путь ко спасенію. Кто сердечно прійметь и усердно исполняеть все, что заповъдуеть св. Церковь, —тоть на пути спасительномь. Посему, если есть это въ насъ, то намъ не спрашивать должно, а славословить; не искать, гдъ спасеніе, а принимать его готовое, намъ принадлежащее или насъ объемлющее; всею кръпостію воздавать славу, честь и благодареніе Господу, спасающему насъ во святой своей Церкви. Что, т. е. должны мы дълать? Свято чтить и неуклонно ходить во всъхъ ученіяхъ, уставахъ и постановленіяхъ св. Церкви, не слушая никакихъ пустыхъ умствованій новомодной философіи, которая стремится все разорить, ничего не созидая.

Но думаю, что въ вашемъ умѣ все еще остается не опредъленнымъ: что же именно нужно дѣлать, чтобы спастись? Вообще, вѣруйте во все то, во что вѣровать повелѣваетъ св. Церковь, и, принимая благодатныя силы чрезътаинства и возгрѣвая ихъ чрезъ всѣ другія священнодѣйствія, молитвованія и учрежденія св. Церкви, идите неуклонно путемъ заповѣдей, возвѣщенныхъ намъ Господомъ Іисусомъ Христомъ, подъ руководствомъ законныхъ пастырей,—и спасетесь. Разъяснимъ это себѣ подробнѣе, взявъвъ руководство сравненіе пути ко спасенію съ обыкновеннымъ путемъ.

Собирающемуся идти въ путь, чтобы благополучно совершить свое путешествіе, надобно знать сей путь, знать направленіе его и долготу, равно какъ и все, могущее встрѣтиться на его протяженіи; и при самомъ шествій надобно видѣть и самый путь и то, чѣмъ онъ окружень.

Такъ и христіанину, желающему достигнуть живота вѣчнаго, надобно знать и ведущій къ нему путь, и все ему соприкосновенное, все что и выше его, и окрестъ, и впереди его; умъ и мысли надобно освътить собраніемъ здравыхъ понятій обо всемъ сущемъ и бывающемъ; надобно знать: «кто есть Богь? что мірь сей? какъ онь стоить и куда ведется? что мы? зачёмъ мы здёсь? и что ожидаетъ насъ за гробомъ? какъ намъ должно держать себя въ отношеніи во всему окружающему: въ верховному существу-Богу, къ братіямъ нашимъ-человъкамъ и къ міру невидимому -ангеламъ и святымъ?» Знающій все это піествуетъ при свъть; а не знающій сего сидить во тьмъ, и, еслибы вздумаль идти, поткнется, ибо тьма ослепляеть очи его. И одно только христіанство разгоняеть тьму сію, давая на все указанное върные отвъты - въ своемъ ученіи. Оно учить, что Богь, въ Троицъ покланяемый - Отецъ, Сынъ и Св. Духъ, сотворивъ все единымъ словомъ своимъ, все содержить глаголомъ силы Своея, и все ведеть къ своему предназначенію, особенно же блюдеть человъка, и падшаго преестественно возстановляеть въ Христъ Спасителъ, вра-Зумляя его откровеніями и руководя запов'вдями, опред'вляющими всв его обязательныя отношенія, и составляющими собственно путь, коимъ следуетъ идти. Совокупность всехъ этихъ понятій и есть свъть, указывающій намъ путь и освъщающій его. Итакъ: узнай православное христіанское ученіе и содержи его всёмъ сердцемъ, и - будешь видёть путь въ царствіе, будень видёть и все окружающее сей путь и все могущее встрътить въ продолжении его. Этопервое.

Но пусть и знаетъ кто путь, пусть онъ и освъщенъ

будеть: что пользы въ этомъ знаніи, если нёть силь идти по нему? Больной, разслабленный, безногій, лежа при пути, по которому необходимо идти, - и такъ необходимо, что если не пойдеть, погибнеть, - такой больной будеть только больше сокрушаться отъ того, что знаетъ и видить сей путь, а идти по нему не можеть. Въ таком в бы положении были и мы, если бы Господь, просвътивъ насъ свътомъ въдънія, не даль намъ силь идти по указанію сего свъта; ибо сами собою мы не можемъ идти, не имъемъ силъ: мы разслаблены, разбиты. Но не смущайтесь! Отъ Божественной силы Господа нашего, призвавшаго насъ въ чудный свой свъть, даровано намъ все потребное для разума и благочестія, и все это всякому върующему подается въ св. таинствахъ Церкви, подается независтно, въ такомъ обиліи, сколько кто желаетъ и можетъ вмъстить. - Крещеніе раждаеть; муропомазаніе укрупляеть; св. причащеніе пріискреннъйше соединяеть съ Господомъ Інсусомъ Христомъ; св. покаяніе возстановляеть падшаго, который падаеть снова-по крещеніи и проч. Всякое таинство даеть особую божественную силу, нужную человъку на пути въ царство небесное.... Итакъ: зная содержимыя Церковію таинства, бывай сколько можно чаще причастникомъ ихъ, съ вѣрою и по всему чину, установленному въ св. Божіей Церкви, силы божественныя, нужныя къ совершению пути въ небесное, никогда не оскудъють въ тебъ. Этоцарство второе.

Но на пути могутъ ослабъвать и истощаться силы, могутъ встръчаться приманки и увлеченія: отъ перваго должно прекратиться шествіе; отъ втораго—принять ложное направленіе. Конецъ же того и другаго—пагуба. Какъ же

быть? Надобно обновлять силы и отклонять приманки и увлеченія. Что нужно для этого? Одно: неуклонно исполнять всв постановленія Церкви и всв чины ея священнодъйственныя, молитвенныя и освятительныя. И это воть почему! Въ св. таинствахъ мы пріемлемъ благодать Св. Духа, какъ искру Божественную, ниспадающую въ естество. Какъ для того, чтобы искра, навшая въ ство, превратилась въ пламень, необходимъ воздухъ и движеніе сего воздуха; такъ необходима своего рода атмосфера и движение сей атмосферы и для того, чтобы искра Божественной благодати, принятая нами въ таинствахъ, проникла въ наше естество и превратилось въ пламень. Эту атмосферу и составляеть наша церковность - вск чины священнодъйствій, молитвъ и посльдованій Церкви, окружающихъ человъка во всъхъ положеніяхъ, а движеніе сей атмосферы ссть непрестанное последование священнодействий Церквиоднихъ за другими, и непрерывное участвование человъкато въ одномъ, то -- въ другомъ. Здёсь разуменотся дневныя службы: вечерня, утреня, литургія, праздники церковные, крестные ходы, молитвованія на разные случаи-въ домахъ и церквахъ, путешествія ко св. мъстамъ, особенно же - св. посты, съ говъніемъ и причащеніемъ св. таинъ. Чъмъ кто усердиве участвуеть во всвуь этихъ чинопоследованіяхъ, тъмъ сильнъе и сильнъе будетъ разгораться въ немъ искра благодати, пока не превратится въ пламень, поглощающій весь составъ его - душевный и тълесный. Кто будетъ такъ дъйствовать, у того никогда не истощатся силы, тотъ никогда не потеряеть бодрости на пути и не внадеть въ безпечность. Этотъ же способъ дарованъ намъ и для того, чтобы отклонять отъ себя приманки и развлеч нія міра. Кто

живеть по уставу Церкви, тоть, какъ за оградою спрятавшійся, не боится соблазновъ міра. Церковность есть какъ бы отивнание и отчитывание отъ омрачения, производимаго дыханіемъ мірскаго духа. Коснется ли кого эта зараза, —бъги въ Церковь и все отойдетъ, или-будь неуклонно въренъ указаніямъ Церкви, и міръ не найдетъ случая приразиться къ тебъ; ибо противъ всего, чъмъ соблазняетъ насъ міръ, въ Церкви имъются чистыя, освящающия средства. Противъ шумныхъ и небезгръшныхъ гуляній у насъ есть святые праздники; противъ баловъ у насъ существуютъ церковныя служенія; противъ театровъ у насъ божественныя священнодвиствія. Сравнивай всякій, что лучше и не увлекайся пустою приманкою, и ради ея не оставляй существеннаго, плодотворнаго и питательнаго. Итакъ: живи по церковному, — и будешь жить какъ въ духовной атмосферъ и оградъ, — и силы твои никогда не ослабжють въ тебъ къ продолженію пути, — и никакія приманки не увлекуть тебя на распутія. Это-третье.

Чтобы не утомить васъ, коротко скажу вамъ четвертое. Могутъ на пути встрътиться препятствія, которыхъ не догадаешься, какъ преодольть; могутъ быть разставлены сти, которыхъ не съумвень миновать; могутъ быть сочетанія стезей, при которыхъ не сообразинь, куда идти; можетъ набъжать облако, которое скроетъ совстить и устращитъ громомъ и молніями.... Къ кому тогда обратиться? Какъ быть? Кто поможетъ въ такихъ случаяхъ? Ангелы съ неба? Но они являются только въ чрезвычайныхъ обстоятельствахъ, оставляя обычное теченіе дълъ существующему у насъ порядку. Такъ кто же поможетъ? Пастыри—отцы духовные, которые и даны Церкви, по апостолу, для

того, чтобы не допускать христіанъ влаяться недоумѣніями, и вести всѣхъ неуклонно по пути въ животъ вѣчный, научая каждаго приходить въ мѣру возраста исполненія Христова (Еф. 4, 11—15). Итакъ: будь покоренъ руководству отцевъ духовныхъ,—и избѣжишь распутій и преткновеній на пути въ царствіе небесное,—и скоро и безбѣдно притечешь ко вратамъ рая.

Вотъ кратко все, что предлагаетъ намъ христіанство о пути спасенія! 1) Знать и содержать ученіе христіанское, которымъ сообщаются здравыя понятія о всемъ сущемъ и указывается самый путь въ царство-въ заповъдяхъ; 2) быть подъ дъйствіеми св. таинствъ Церкви, чрезъ которыя даруются силы, яже къ животу и благочестію; 3) участвовать во всёхъ священнодействіяхъ, молитвованіяхъ и чинопоследованіяхъ Церкви, какъ положено уставомъ, чтобы твиъ возгрввать въ себв искру благодати Божіей и отклонять обаяніе міра; 4) ввъриться руководству законныхъ пастырей и духовныхъ отцевъ и повиноваться ихъ руководительнымъ указаніямъ. Итакъ: узнайте и сердцемъ содержите все, чему учить св. Церковь, и, пріемля благодатныя силы чрезъ таинства, и возгръвая ихъ чрезъ всъ другія священнодъйствія Церкви, идите неуклонно путемъ заповъдей, предписанныхъ намъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, подъ руководствомъ законныхъ пастырей, —и несомнънно спасетесь - достигнете церствія небеснаго.

11.

Въ прошедщей бесъдъ мы дошли до слъдующаго вывода: «узнай и сердцемъ содержи все, чему учитъ св. Церковь, и, принимая Божественныя силы чрезъ таинства и возгръвая ихъ чрезъ всъ другія священнодъйствія и молитвованія Церкви, иди неуклонно путемъ заповъдей, предписанныхъ намъ Господомъ Іисусомъ Христомъ, подъ руководствомъ законныхъ пастырей,—и несомнънно спасешься—достигнешь царствія небеснаго». Это — прямой и единственный отвътъ всякому вопрошающему: «что сотворивъ, животъ въчный наслъдую?» Всъ спасшіеся спаслись именно этимъ, а не другимъ способомъ; и всъ теперь спасающіеся спасаются такъ, а не иначе.

Нечего бы больше и говорить объ этомъ. Но я боюсь, нътъ ли между вами такихъ, которые неправо объ этомъ судятъ. — Не думаетъ ли кто, что не все, изъ сказаннаго одинаково необходимо, или — не для всъхъ все необходимо, — что безъ иного, можетъ быть, можно обойтись, не умаляя тъмъ своего спасенія, а иное можетъ быть оставлено на произволъ, не будучи обязательно для всъхъ? Потому вынужденнымъ себя нахожу пояснить вамъ, что все сказанное нами, т. е. здравое ученіе въры, хожденіе по заповъдямъ, принятіе таинствъ, участіе во всъхъ молитвованіяхъ Церкви и руководство законныхъ пастырей, — все это существенно необходимо въ дълъ спасенія, такъ что тамъ только и содъвается спасеніе, гдъ есть все въ совокупности; а гдъ чего либо недостаетъ, тамъ дъло спасенія подвергается великой опасности и портится. Ибо—

Какого спасенія ожидать тому, кто не содержить истиннаго ученія вѣры и Церкви, кто неправо мыслить или о Богѣ, мірѣ и человѣкѣ, или о настоящемъ нашемъ испорченномъ состояніи, или о способѣ нашего возстановленія, который одинъ, или о смерти и будущей участи

нашей, или о какомъ бы то ни было догматъ, -- когда самъ Господь говорить, что если кто отвергнется словест Его во родь семо прелюбодьйномо и грышномо, того и Онъ отвергнется предъ Отцемъ своимъ, иже есть на небеста (Марк. 8, 19)? А кого Господь отвергнеть, гдв тому мвсто? Ужъ върно не въ царствіи небесномъ. А вотъ есть же люди, которые говорять: «какъ хочешь въруй, только живи хорошо, -и ничего не бойся»; какъ будто можно жить хорошо, не имъя здравыхъ понятій о предметахъ, сообщаемыхъ истинною вёрою?! Не льститеся, братія! Въ составъ истинной жизни входить не одно поведеніе, но и здравый образъ мыслей, такъ что у кого недостаетъ последняго, о томъ не следуетъ говорить, что жизнь его исправна и хороша. Съ другой стороны, жить хорошо-значитъ жить богоугодно, -- богоугодная жизнь вся ведется по волъ Божіей, —а одно изъ первыхъ опредъленій воли Божіей относительно насъ есть въровать въ того, Кого Онъ послалъ, т. е. въ Господа Іисуса Христа и Его Божественное ученіе. Значитъ тоть, кто говорить: «какъ хочешь въруй, только живи хорошо», - когда истинно въровать есть заповъдь Божія, - походить на такого челвевка, который самъ разоряеть основаніе, на которомъ хочеть строить домъ, или на такого, который хочеть перевхать ржку на ладыв, которую самъ сознательно разбиваеть подъ собою.

Какого спасеній ожидать и тому, кто нарушаєть какія либо запов'єди Божій, напр.: запов'єдь правды и милосердія, воздержанія и трудолюбія, чистоты или нестяжательности, супружеской в'фрности или другой какой, умаляя тяжесть своихъ грізховъ какимъ-нибудь кривотолкованіемъ, напр.: «природа влечетъ, сердце требуетъ,» или стараясь заслонить ихъ безобразный видъ отъ совъсти какими-нибудь видимыми, не совсъмъ трудными, дълами благочестія, напр.: хожденіемъ по св. мъстамъ, устроеніемъ цънныхъ иконъ и возженіемъ дампадъ? Какого, говорю, ожидать спасенія таковымъ, когда прямо говорится, что если хочешь внити въживотъ, соблюди заповъди (Мато. 19, 17)? — что неправедники, какого бы рода они ни были, царствія Божія наслъдити не могутъ (1Кор. 6, 9)? Нужны конечно, и нужны существенно, въ дълъ спасенія, и внъшнія дъла благочестія, но не одни: необходимо при томъ исполненіе и всъхъ другихъ заповъдей Божіихъ. Сіе подобаетъ творити, говоритъ Господь, и оныхъ не оставляти (Мато. 23, 23). Какъ безъ ногъ идти или безъ крыльевъ летать, такъ безъ исполненія заповъдей достигнуть царствія небеснаго невозможно.

Какъ это еще иные самовольно замышляють содъвать свое спасеніе сами собою, не пріемля Божінхъ силь, яже къ животу и благочестію, чрезь св. таинства, и не возгрѣвая ихъ священнодъйствіями и молитвованіями Церкви? Я уже объяснилъ, что мы падшіе немощны, и шага не можемъ сдълать на добромъ пути, безъ особенной благодатной помощи, - что благодать сія пріемлется въ св. таинствахъ, и пріемлемая подобна бываеть въ началь малой искръ, которая потомъ возгарается до пламени дъятельнымъ участіемъ во всъхъ чинахъ св. Божіей Церкви. Все это и само собою ясно, и сознается своимъ опытомъ, и свидътельствуется всеми. А воть есть же люди, которые говорить: «вся эта церковность нужна для простыхъ; понимающимъ же дъло достаточно одного умственнаго, духовнаго или сердечнаго служенія Богу. Блаженны вы, простыя души, все безпрекословно принимающія и всякому голосу Церкви охотно повинующіяся! Вы подобны древамъ, насажденнымъ при исходящахъ водъ, которыя даютъ плоды свои во время свое. А тѣ, понимающіе дѣло,—по своему конечно,—подобны, въ духовномъ отношеніи, тощимъ былинкамъ, растущимъ на сухой, каменистой или песчанной почвѣ, и едва слабые признаки жизни въ себѣ показывающимъ; или еще и того хуже: они подобны сѣменамъ, заглушеннымъ еще въ нѣдрахъ земли, но прозябшимъ или перезябшимъ. Вообразите себѣ на дворѣ дождь, снѣгъ, духъ буренъ, и поставьте въ такую погоду на открытомъ воздухѣ человѣка, не прикрытаго, какъ должно, одеждою,—долго ли онъ проживетъ? Точь въ точь въ такихъ находится обстоятельствахъ тотъ, кто чуждается таинствъ и всей нашей животворной церъювности. Жалки такіе люди! Эгоизмъ и самочиніе снѣдаютъ кости ихъ.

Наконецъ, Господь избралъ апостоловъ, апостолы передали дѣло свое епископамъ, опредѣливъ въ сотрудники имъ пресвитеровъ. Всѣ они въ совокупности составляютъ Богоучрежденное пастырство въ Церкви, коего дѣло возводить всѣхъ въ мужа совершенна, въ мѣру возраста исполненія Христова, освящая таинствами, возгрѣвая священно-дѣйствіями, а паче руководя совѣтами въ многораспутистомъ теченіи къ духовному совершенству. И благодареніе Господу, что такъ есть! Мы слѣпы: какъ слѣпому нуженъ вожатый, такъ намъ нуженъ указатель пути въ царствіе Божіе; въ очень многихъ случаяхъ нужно лице, которое какъ бы за руки взяло насъ и вывело изъ запутанности мыслей и чувствъ, въ какія повергаетъ насъ иногда врагъ и собственное недоразумѣніе. Не говорите, что «руководитель всѣмъ есть Слово Божіе, —мы и сами прочитаемъ и увидимъ, что

нужно». Слово Божіе содержить общія указанія для всёхь, а что именно нужно мнё, и въ моихъ обстоятельствахь, это ролжень объяснить мнё другой—живой голось опытный. Не будь сего, я должень блуждать по распутіямь и быть въ постоянной опасности. И вотъ почему благопотребна намъ помощь благоразумнаго совёта пастырскаго. Какъ же это инымъ и, можетъ быть, не малому числу кажется, что у нихъ нётъ другихъ обязательныхъ отношеній къ своему пастырю, кромё приглашенія, въ случай нужды, совершить таинство или другое какое священнодёйстіе? Такіе забывають, что имо эксе пьсть управленія падають, аки листвіе, спасеніе эксе есть во мнозь совьть (Притч. 11, 15).

Изъ всего сказаннаго выходить снова тоже заключеніе, что и прежде: «хочешь ли спасенія, — узнай и сердцемъ, содержи все, чему учить св. Церковь, и, пріемля Божія силы чрезъ таинства, и возгрѣвая ихъ чрезъ всѣ священнодѣйствія и молитвованія Церкви, иди неуклонно путемъ заповъдей, предписанныхъ намъ Господомъ Інсусомъ Христомъ, подъ руководствомъ законныхъ настырей, —и несомнънно спасешься—достигнешь царствія Божія.» Все это существенно необходимо въ дълъ спасенія, необходимо все въ совокупности и для всвхъ. Кто одного чего не принимаетъ, или не допускаеть, нъть тому спасенія, - тоть не уврачуетъ своихъ немощей и не избъжитъ бользней. Церковь Божія есть врачевательница, содержащая въ своемъ устройствъ врачество, всякую нашу бользнь врачующее. Составныя части врачевства сего суть: православное ученіе, жизнь по заповъдямъ, таинства съ священнодъйствіями Церкви и руководство пастырей. Какъ въ болъзняхъ тълесныхъ врачевство бываетъ цълительно только тогда, когда оно составлено изъ всѣхъ означенныхъ въ рецептѣ веществъ; такъ въ болѣзни нашей духовной цѣлительность можетъ имѣть мѣсто въ насъ только тогда, когда мы пріемлемъ всѣ стихіи, входящія въ составъ единственнаго врачевства нашего духовнаго—христіанства, или Церкви. Отнимите какую нибудь вещь изъ врачевства тѣлеснаго, оно уже не будетъ имѣть своего дѣйствія. Не примите чего-нибудь изъ того, что входитъ неизбѣжно въ составъ христіанства, или Церкви,—и вы сами себя лишите цѣлительности, такъ вамъ необходимой, и слѣдовательно останетесь въ томъ же неуврачеванномъ, пагубномъ состояніи, —стало быть не спасетесь и не узрите царствія небеснаго.

Итакъ: мы узнали, что желающему спасти свою душу необходимо знать и свято содержать Божественное ученіе святой вѣры, необходимо—притомь—принимать Божественныя силы чрезъ св. таинства и возгрѣвать ихъ чрезъ
всѣ церковныя священнодѣйствія, и—затѣмъ—съ помощію
ихъ идти путемъ заповѣдей Божіихъ, подъ руководствомъ
законныхъ пастырей. Видѣли также, какъ все сіе необходимо, и необходимо все въ совокупности, такъ что тотъ
напрасно будетъ льстить себя надеждою спасенія, кто самочинно отвергаетъ какую-нибудь изъ сихъ, совершающихъ
спасеніе, стихій.

Обращаясь теперь къ самимъ себъ,—къ тому порядку жизни, какой царствуетъ среди насъ, что находимъ? Находимъ, что все сіе уже дъйствуетъ въ кругу насъ,—что мы не лишены законнаго Богоучрежденнаго пастырства, которымъ совершаются для насъ спасительныя таинства со всъми священнодъйствіями, исповъдуется св. въра и толкуются заповъди Божіи,—что, слъдовательно, мы обла-

даемъ всёми средствами, яже ко животу и благочество, или живемъ въ спасительной, такъ сказать, атмосферё. — Спасеніе такъ близко къ намъ, что его можно какъ бы осязать. Какъ же будетъ намъ горько, если въ тотъ часъ, когда будетъ рёшаться достоинство каждаго изъ насъ, мы окажемся не соделавшими своего спасенія?! Помышляя о семъ, снова не удержимся отъ вопроса: Что же сотворимъ? Что сотворимъ сими Божественными средствами ко спасенію, да спасемся?

Вотъ что сотворимъ:

Возблагодаримъ Господа, такъ о насъ благоволившаго, возблагодаримъ за то, что едва рождаемся мы, какъ уже вступаемъ въ спасительную среду и находимъ готовымъ все, необходимое ко спасенію, и, прежде чёмъ придемъ въ сознаніе, уже несемся по пути спасительному-общимъ теченіемъ спасаемыхъ. Какъ въ видимой природъ самое малое насъкомое, раждаясь, находить все необходимое къ своему существованію вокругь себя; такъ окружаеть и насъ Господь теплою заботою, едва явились мы на свътъ, -и продолжаеть потомь ее до конца нашей жизни. Изъ колыбели еще береть нась въ свои объятія матерь наша Церковь, возрождаеть къ новой жизни, питаеть и хранить на всёхъ путяхъ нашихъ, и не отступаетъ отъ насъ, пока не опустить въ могилу, съ успокоительною для остающихся и небезсильною для отпедшихъ молитвою: «во блаженномъ успенім въчный покой подаждь, Господи, усопшему рабу, или усопшей рабъ.» Чъмъ же все сіе заслужено? Ничъмъ. Есть много народовъ, незнающихъ пути истиннаго. Тъмъ, которые раждаются среди ихъ, надо усиленно искать сего пути, - и еще найдуть ли? а мы вступаемъ въ него безъ

всякихъ съ нашей стороны усилій, находимъ не искавши Почему такъ? Единому Богу то извъстно. Но всячески, въ этомъ дъйствіи Божественнаго промышленія нельзя не видъть особеннаго къ намъ Божія благоволенія. Возблагодаримъ же за все сіе Господа, такъ о насъ благопромыслившаго! Возблагодаримъ при семъ и за самое убъждение въ томъ, что мы обладаемъ истинно спасительными средствами, ибовъ связи съ этимъ убъжденіемъ стоитъ другое убъжденіевъ особенной Божіей къ намъ близости, въ томъ, что единый истинный Богъ есть нашъ Богъ, и мы люди Его, — есть нашъ Отецъ, и мы дъти Его. — А выше этого блага ничего и быть не можетъ на землъ. Слыша сіе, не одинъ изъ васъ, можетъ быть, готовъ воскликнуть, какъ бы осязая уже спасеніе: «Господь мой и Богъ мой!» Но не забудьте, брат., слова Господа: не всяко глаголай Ми: Господи, Господи! внидеть въ царстве Боже (Мато. 7, 21). Вотъ и опять вопросъ: что же еще сотворимъ?

Вотъ что сотворимъ:

Всёмъ помышленіемъ своимъ, всёмъ сердцемъ и всею крѣпостію своею предадимъ себя сему Божественному устроенію нашего спасенія; а именно: а) будемъ блюсти иепо-колебимое убъжденіе въ истинѣ сего устроенія спасенія и неотложной его необходимости для всёхъ вообще. Ахъ, братія! побъдите искушеніе своего ума и доходящаго до слуха вашего суемудріе другихъ. Не поддавайтесь сомнѣніямъ и не дозволяйте колебать покоя вѣры вашей дерзкому и гордому совопросничеству: «для чего то и зачымъ это? Лучше бы такъ или этакъ.» Отклоняйте сіи соблазны. Не мы первые. Сколько уже было спасенныхъ этимъ путемъ?! Мыбольны; насъ врачуютъ. Объясняетъ ли врачъ, почему онъ

такъ, а не иначе врачуетъ больнаго. Умолкнемъ же и смиренно покоримся всему, яко Рожію устроенію. б) И не это одно; приложимъ еще сочувстве ко всему этому устроенію, т. е. такъ себя настроимъ, чтобы сердце наше находило удовольствіе — и въ достойномъ принятіи св. таинъ, и во всякомъ Богослуженіи и священнодвиствій, и въ слушаніи проповъданія истинъ Божінхъ, и во вниманіи къ руководству и совътамъ пастырей, и во всякомъ вообще дълъ, предписываемомъ закономъ Божіимъ. Кто къ чему имъетъ сочувствіе, тотъ туда и влечется. Имфетъ кто сочувствіе къ другому чему, — къ тому и бъжить. Воть отчего и бываетъ, что, тогда какъ одни спъшатъ въ церковь, другіе ъдутъ въ театръ, на балъ или гулянье.... Но сами знаете, — чего ожидать отъ сихъ последнихъ? Переселите же сердца свои изъ сихъ суетныхъ мъстъ въ отрадную область Божію, и тамъ находите услажденіе и всю полноту довольства сердечнаго. Гдъ сокровище, говоритъ Господь, тамо и сердце; стало быть, гдъ сердце, тамъ и сокровище. Что же за сокровища предлагаеть мірь?! И стоять ли онъ того, чтобы ими осквернять сердце, предопредъленное быть обителію Бога?! Не подумаль бы кто, что можно совм'встить то и другое! Нътъ, нельзя. Сердце наше одно и просто; такъ что гдъ оно есть, тамъ есть уже все, -и въ другомъ чемъ уже нътъ его, и оно быть тамъ не можетъ. Потому кто въ мір'в съ сердцемъ, тотъ въ Церкви безъ сердца. И на обороть, кто въ Церкви съ сердцемъ, тотъ въ мірѣ безъ сердца. Гдъ нибудь -- да неизбъжно быть безъ сердца. А безъ сердца — что за жизнь! Въ міръ хорошо быть безъ сердца; а въ Церкви Божіей быть безъ сердца, - значитъ быть лицемъромъ предъ очами Божіими, предъ всевидящимъ

Богомъ. Вотъ почему ко всему прописанному надобно еще приложить в) ревиостное, неопустительное и несмышанное исполнение всего, что требуется для спасенія. Уже одно, такъ одно: хочешь спасаться,—держись дълъ спасительныхъ; а не хочешь, какъ хочешь,—только знай, что не можешь Богу работать и мамонъ. Ръшимся же, братіе, идти твердо путемъ спасенія, не уклоняясь ни на десно, ни на шуе. Отвергнемъ двоедушіе и исправимъ храмлющія ноги свои!

Что скажете вы о больномъ, который лежитъ въ доброй лечебницъ, назидается добрымъ врачемъ, получаетъ прямыя противъ бользни лъкарства, и всъмъ этимъ пренебрегаеть: врача не слушаеть, лъкарствъ не употребляеть? Что скажете также о томъ, кто стоитъ предъ чистымъ источникомъ, чувствуетъ жажду и имъетъ возможность, даже понуждается утолить ее изъ сего именно источника, -и, вмъсто того, оставляетъ его и бъжить къ ръкъ, полной тины, гадовъ и смрада, и оттуда пьетъ воду, не утоляющую жажды? Конечно, не одобрите ни того, ни другаго. Но не надъ собою ли самими мы произнесемъ этотъ приговоръ, если, обладая всъми средствами ко спасенію, не будемъ пользоваться ими какъ следуетъ? И не къ намъ ли будеть относиться укорь Божій: Мене оставища источника воды живы, и ископаша себь кладенцы сокрушенные, иже не возмогуть воды содержати (Іерем. 2, 12—13). Такъ, братіе, благодареніе Господу, что Онъ по великой милости своей, такъ приблизилъ къ намъ свое спасеніе. Но приложимъ и свой трудъ! Путь спасенія указанъ и проясненъ. Онъ-предъ нами. Но все же мы не спасаемся, если не пройдемъ симъ путемъ! Обозрите еще разъ все въ севокупности устроеніе сего пути! Мы говоримъ: узнай

и содержи ученіе въры, и, пріємля силу чрезъ таинства, иди путемъ заповъдей, подъ руководствомъ пастырей.— Здъсь—знаніе въры и заповъдей, таинства со всъми священнодъйствіями и руководствомъ пастырей составляють устроеніе спасительнаго пути, который внъ насъ. Самое же дъло спасенія, въ чемъ? Въ томъ, чтобы идти симъ путемъ. — Пойдемте же! Се нынь время благопріятно, се нынь день спасенія (2 Кор. 6, 2)!

Въ заключение всего, передамъ вамъ одно древнее сказание, очень близкое къ тому, о чемъ мы говорили.

«Одинъ глубокій старецъ, жившій въ уединенной пустынѣ, впалъ въ уныніе, и тьма помышленій начала сокрушать душу его, внушая ему недоумѣніе, правильно ли идетъ онъ, и есть ли надежда, что труды его увѣнчаются — наконецъ — успѣхомъ? Старецъ сидѣлъ поникши головою. Сердце ныло, но очи не давали слезъ. Сухая скорбъ томила его. Между тѣмъ, какъ онъ такъ убивался горемъ, предсталъ ему ангелъ и сказалъ: «что смущаешься, и зачѣмъ помышленія входятъ въ сердце твое? Не ты первый и не ты послѣдній идешь путемъ симъ Многіе уже прошли имъ, многіе идутъ и многіе пройдутъ въ свѣтлыя обители райскія. Ступай за мною, — я покажу тебѣ разные пути, какими ходятъ сыны человѣческіе, равно какъ и то, куда приводятъ сіи пути. Смотри и вразумляйся.»

Повинуясь мановенію ангела, старецъ всталъ и пошелъ; но едва сдѣлалъ нѣсколько шаговъ впердъ, какъ сталъ внѣ себя и погрузился въ созерцаніе дивнаго видѣнія, которое открылось умнымъ очамъ его. Онъ видѣлъ, по лѣвую отъ себя сторону, густой мракъ, какъ стѣну непроницаемую, внутри котораго слышались шумъ, тревога и смятеніе.

Всматриваясь внимательно въ мракъ, увидѣлъ онъ широкую рѣку, по которой волны ходили взадъ и впередъ, вправо и влѣво,—и кто то всякій разъ, какъ мелькала предъ очами его волна, какъ бы на ухо внятно произносилъ старцу: это волна невѣрія,—безпечности,—холодности; это немилосердія,—разврата,—взяточничества; это—нѣги,—забавы,—зависти,—раздора; а это—пьянства,—нечистоты,—лѣности,—невѣрности супруговъ и проч. И всякая волна поворочивала на себѣ предъ нимъ несмѣтное множество людей, поднимала ихъ изъ рѣки и снова погружала въ глубъ ея. Въ ужасѣ старецъ воскликнулъ: Господи! ужели всѣ сіи погибнутъ, и нѣтъ имъ надежды спасенія? Ангелъ сказалъ ему: смотри далѣе, и узришь милость и правду Божію!

Старець взглянуль еще на ръку; и увидъль ее по всей широть и по всей долготь своей покрытую малыми ладьями, въ которыхъ сидели светлые юноши, со всякаго рода орудіями, во спасеніе утопоющихъ. Они всёхъ призывали въ себъ, и инымъ подавали руки, другимъ спускали жерди и доски, тъмъ бросали верви; а иногда погружали въ глубь багры и крюки, не ухватится ли и тамъ кто! И что же? Редкій — редкій откликался на призывный голось ихъ, и еще менъе было такихъ, которые пользовались, какъ следуетъ, подаваемыми имъ орудіями спасенія. Наибольшая же часть съ презорствомъ отвергали ихъ, и съ какимъ-то дикимъ услажденіемъ погружались въ сей, издававшей чадъ, смрадъ и гарь. Старецъ простеръ взоръ свой вдоль ржки, и въ концж ен увидълъ бездну, въ которую низвергалась она. Юноши въ большомъ количествъ стремительно плавали въ ладыяхъ туда и сюда, у самаго края бездны, заботливо подавая помощь всякому; но — не смотря на то, каждую минуту, на каждой точкъ ръки, цълыя тысячи людей, вмъстъ съ ръкою, низвергались въ бездну, откуда были слышны одни стоны отчаянія и и скрежетанія зубовъ. Старецъ закрылъ лице свое и зарыдалъ. И былъ къ нему голосъ съ неба: «горько, но кто виноватъ? Скажи, что бы еще могъ Я сдълать для спасенія ихъ, чего бы не сдълалъ? Но они съ ожесточеніемъ отвергаютъ всякую, подаваемую имъ помощь. Они отвергнутъ Меня, если Я низойду на помощь къ нимъ въ самыя безотрадныя мъста ихъ страданій».

Успоконвшись нёсколько, старецъ обратиль очи свои на правую сторону, къ свътлому востоку, и утъщенъ былъ отраднымъ видъніемъ. Тъ, кои, внимая зову свътлыхъ юношей, подавали имъ руку, или хватались за какое-нибудь спасительное орудіе, были извлекаемы ими на правый берегъ. Здъсь принимали ихъ другія лица, вводили въ небольшія стройныя зданія, разсвянныя въ большомъ количествъ по всему протяжению берега, гдъ обмывали ихъ чистою водою, облекали въ чистыя одежды, опоясывали, обували, давали посохъ, и, подкръпивъ пищею, отсылали въ путь далве къ востоку, заповъдавъ имъ - не озираться всиять, идти безъ остановки, внимательно смотръть подъ ноги, и не пропускать ни одного подобнаго зданія безъ того, чтобы не зайти въ него и не подкръпить себя въ немъ пищею и совътомъ отъ тъхъ, чьему попечению ввърены сім зданія, равно какъ и всв заходящіе въ нихъ. Старецъ провель глазами по берегу и увидёль, что-на всемь протяженін его готовятся въ путь эти избавленные. На лицъ всвхъ отпечатлевались радость и воодушевленіе. Видно было, что они всв чувствовали особенную легкость и силу,

и съ нъкоторою неудержимостію устремлялись въ путь, первыя стадіи котораго усъяны пріятными цвътами.

Старецъ обратилъ потомъ взоръ свой далве къ востоку, и вотъ что ему открылось. Пріятный лугь оканчивался не вдали отъ берега; далъе начинались горы, лежавшія хребтами въ разныхъ направленіяхъ. Онъ шли — то голыя и утесистыя, то покрытыя кустарниками и лъсами, -- подымаясь все выше и выше и пересъкаясь пропастями. Повсюду по нимъ видны были путники-труженники. Иной карабкался на крутизну, другой сидълъ въ уточленіи, или стояль въ раздумьъ, тотъ боролся со звъремъ или зміею; одинъ шелъ прямо къ востоку, а другой по косвенному направленію, а иной переръзываль поперечно пути другимъ; только всв были въ трудв и потв, въ борьбв и напряженіи силь-и душевныхь и телесныхь. Редкій путникъ всегда видълъ дорогу; часто она совсъмъ пропадала, или раздроблялась во распутія; въ иномъ мъстъ скрывали ее туманъ и мракъ, въ иномъ пересъкала пропасть, или крутой утесь; тамъ преграждали ее звъри изъ дубравы, или ядовитые, гады изъ ущелій. Но вотъ что дивно! Повсюду по горамъ разсвяны были красивыя зданія, подобныя тімь, въ которыя принимаемы были въ первый разъ спасенные отъ воды. Коль скоро путникъ заходилъ въ нихъ, какъ ему заповъдано въ началъ, -- то какъ бы онь ни быль измождень до того времени, выходиль оттуда бодрымъ и полнымъ силъ. Тогда звъри и гады не могли выносить взора его и бъжали отъ него, —никакія препоны надолго не останавливали его; и онъ легко и скоро отысвиваль скрывавшійся какимь либо образомь путь, по тёмь указаніямъ, какія получаль въ техъ зданіяхъ. Всякій разъ

какъ преодолъваль кто препятствіе, или одолъваль врага,—
становился крънче, выше и статнъе. Чъмъ кто выше восходилъ, тъмъ болъе хорошълъ и свътлълъ. Къ вершинъ
горы мъстность опять становилась гладкою цвътистою;
но ступившіе на нее вскоръ входили въ свътлый облакъ
или туманъ, изъ котораго болъе уже не показывались.—
Старецъ приподнялъ очи выше сего облака и изъ-за него
или изъ-за горы, увидълъ чудный неописанный красоты
свътъ, изъ котораго доносились къ нему сладостные звуки:
«святъ, святъ, святъ, Господь Саваооъ!» Старецъ въ умиленіи палъ ницъ, и надъ нимъ звучно пронеслось слово
Господне: тако тецыте, да постинете (1 Кор. 9, 24).

Поднявшись снова на ноги, старецъ увидѣлъ, что съ разныхъ высотъ горы, не малое число путниковъ, въ разныхъ мѣстахъ, стремительно бѣжали снова къ рѣкѣ, то молча, то съ крикомъ и хульными, бранными словами. Къ каждому изъ нихъ—и съ верху и съ низу—обращаемо было воззваніе: «остановись! остановись!» Но гонимые какими—то малорослыми муринами, они не внимали остереженію, и снова погружались въ смердящую рѣку. Тогда старецъ въ изумленіи возвалъ: Господи! что сіе? и услышаль въ отвѣтъ: «Плодъ самочинія и ненокорливости Богоучрежденному порядку!» Тѣмъ видѣніе кончилось. Ангелъ, показывавшій его старцу, спросиль его наконецъ: «утѣшенъ ли?» И старецъ поклонился ему до земли.

Думаю, братія, нѣтъ нужды много говорить вамъ для истолкованія сего видѣнія, взятаго изъ одного древняго «Отечника». Рѣка есть міръ; погруженные въ ней люди—живущіе по духу міра, въ страстяхъ, порокахъ и грѣхахъ; свѣтлые юноши въ ладьяхъ суть ангелы и—вообще—при-

зывающая ко спасенію благодать; бездна, въ которую низвергалась ръка съ людьми, есть нагуба; красивое на правомъ берегу зданіе-Церковь, гдъ, чрезъ таинства покаянія или крещенія, обратившіеся грішники омываются отъ грібховъ, облекаются въ одежду оправданія, препоясуются силою свыше, и поставляются на путь ко спасенію; восходъ на гору съ разными затрудненіями-разные труды въ очищеній сердца отъ страстей; звіри и гады-враги спасенія; гладкая къ вершинъ мъстность — умиротворение сердца; свътлое облако, скрывающее путниковъ-покойная смерть; свътъ изъ-за горы — рай блаженный; зданія, разсвянныя по торъ-храмы Божіи. Кто заходить въ сіи зданія на пути, т. е принимаетъ таинства и участвуетъ въ священнодъйствіяхь и молитвованіяхъ Церкви, пользуется совътомъ и руководствомъ пастырей, тотъ легко преодолъваетъ препятствія, и скоро приходить къ совершенству. А кто самочинно отвергаетъ ихъ, не подчиняясь указаніямъ и совътамъ настырей, тотъ скоро надаетъ, и духъ міра снова увлекаетъ его.

Прилагать къ сему какое-либо увѣщаніе считаю излишнимъ. Умоляю только васъ, братія, спаситесь отъ вѣка сего лукаваго. (Изъ сочиненій Епископа Өеофана).

«Вскую мя отринуль еси оть лица Твоего, Свъте незаходимый, и покрыла мя чуждая тьма, окаяннаго: но обрати мя, и къ свъту заповъдей твоихъ пути моя направи, молюся!

«Настави мя, Господи, на путь Твой, и пойду во истинъ Твоей»!

Епископъ Іустинъ.

## Изъ воспоминаній бывшаго уніатскаго іеромонаха.

(Окончаніе) \*).

Въ Римъ прежде всего я посътилъ секретаря пропаганды, монсиньора Барнабо. -- Каково же было мое удивленіе, когда сейчась послѣ привѣтствія онъ мнѣ сказаль: «что это? Вы сдълались Папою?» (come? siate stato papa?).—Не понимая ничего, спрашиваю: «какъ это? не понимаю». «Да какъ?» отвъчаетъ онъ, «вы уже пишете энциклики» (папскія посланія). —Я еще не догадался: «какія такія энциклики?» говорю — «Какія? Да вы отправляете посланія ко всвиъ епископамъ!» Тогда я понялъ, что двло идетъ о письмахъ нашего общества къ епископамъ, и возражаю: «во первыхъ письмо это не мое, а отъ имени общества, затъмъ я не знаю, есть-ли какой канонъ, которымъ бы было запрещено не только обществу, но даже частному лицу писать еписконамъ; если есть такое запрещение, тогда я сознаюсь, что мы согръщили » — «Да оно — то не запрещено, но все же это неумъстно, да еще въ такихъ выраженіяхъ, какъ въ вашемъ письмъ.» — «Мнъ кажется, отвъчаю, что въ письмъ нътъ ничего неточнаго или предосудительнаго. -«Какъ нътъ? Вы величаете восточныхъ патріарховъ святыйшеством, когда это название принадлежить одному только Пап'в римскому!» - «Извините, монсиньоръ, оно принадлежитъ всёмъ патріархамъ, на вселенскихъ соборахъ ихъ величали святъйшествомъ или блаженствомъ, посмотрите письма римскихъ Панъ къ восточнымъ патріархамъ, вы найдете всегда: ваше святыйшество или ваше блажен-

<sup>\*)</sup> Нач. см. въ № 7. Приб. къ Херс. Еп. Въд.

ство (tua sanctitas, tua beatitudo); если вселенскіе соборы, если Паны римскіе такимъ образомъ ихъ величали, да и такъ ихъ всв восточные величають, то, кажется, что и мы не согръщили, давая имъ титулъ святьйшества.» — «Да, это было въ древнія времена, въ настоящее же время пропаганда имъ пишетъ ваше высокопреподобнъйшее господство (Reverendissima dominatio vestra)». — Такой отвътъ возмутилъ меня, и я ръзко сказаль: «какъ же это вашихъ прелатовъ вы величаете эксцеленція (превосходительство) и кардина. ловъ еминенція (высокопревосходительство), а патріарховъ, занимающихъ въ церкви самое высшее достоинство послъ папы, называете только высокопреподобнъй шествомъ?» — На это монсиньоръ секретарь сказаль: «оставимъ это, гораздо важное и обидное то, что вы написали о латинскихъ миссіонерахъ.» «Мы написали лишь чистую истину.» — «Нѣтъ, сердито сказалъ секретарь, это неправда!» «Какъ можете, монсиньоръ, говорить, что это неправда; мы написали то, что мои собственные глаза видъли и уши слышали!» — «Всего этого не довольно, вы должны письменно представить ваши оправданія, объ этомъ я вамъ послаль письмо въ Парижъ.» «Письма вашего я не получаль, но если вамь угодно, я готовъ сейчасъ написать это оправдание. > - «Нътъ, письмо ваше было отъ имени восточнаго общества, и общество должно оправдаться.» «Если такъ, то какъ только возвращусь въ Парижъ, буду имъть честь препроводить вамъ это оправдание.» На этомъ и окончился нашъ разговоръ.

Всю эту кутерьму надълаль выше реченный епископъ папскій делегать въ Моссуль — Плянше. — Монсиньоръ Барнабо показаль мив его письмо, въ которомъ онъ писалъ, что я возмущаю весь востокъ противу церкви римской, что

я выразился несправедливо относительно апостольского престола, величая патріарховъ названіемъ святвищества, присвоеннымъ только Папъ и клеветою на латинскихъ миссіонеровъ. - Послъ я узналъ, что добрый сей језуитъ не ограничился тъмъ однимъ, но еще уговорилъ французскаго консула въ Моссулъ своего однофамильца, чтобы тотъ сдълаль на меня подобный донось въ французское министерство иностранныхъ дълъ. Министерство препроводило этотъ доносъ своему посланнику въ Римъ, и тотъ передаль его кардиналу Антонелли, который въ свою очередь доложилъ его Папъ. Такимъ образомъ съ двухъ сторонъ поднялась противъ меня буря. Но и делегату језунту не повезло.-Онъ сталь уже черезъ чуръ латинизировать халдейскую церковь, завелъ Григоріанскій календарь, латинскія церковныя облаченія и другіе порядки, настолько, что самъ патріархъ подаль на него жалобу Папв. - И его однофамилець консуль, видя всеобщее на него негодованіе, тоже вознегодоваль на него и писалъ противъ него своему правительству.

Чтобы не возвращаться послё къ этому предмету, разскажу здёсь его окончаніе. Раньше меня пріёхаль въ Римъ одинъ изъ секретарей нашего комитета, молодой французскій священникъ, которому комитетъ поручилъ представить Папѣ уставъ общества и просить утвержденія его.— Въ пропагандѣ успѣли отъ него узнать, что письмо къ владыкамъ составлено по моему проэкту. Этимъ несчастнымъ письмомъ его напугали, прибавляя, что Римъ относился бы съ большимъ благоволеніемъ и явилъ бы свое покровительство обществу, если бы тому не препатствовали мои опрометчивыя дѣйствія. Онъ принялъ все это за чистую монету и, не сказавъ миъ объ этомъ ни слова, отпраз

вился въ Парижъ и, собравъ засъданіе комитета весьма малочисленное, такъ какъ большая часть членовъ на лъто увхала изъ Парижа, сообщилъ имъ все слышанное въ Римъ. Ръшили всю вину и отвътственность свалить на меня. Мой прівздъ въ Парижъ поміналь исполненію шенія. Возвратились уже и многіе изъ членовъ комитета и предсъдатель князь Кадоръ. Состоялось засъданіе, на которомъ послъ даннаго мною объясненія, отмънено прежнее ръшение и назначили коммиссию, въ составъ которой и меня избрали, чтобы составить отвътъ на запросы пропаганды. Въ этомъ отвътъ мы помъстили все то, что я говорилъ секретарю пропаганды. Комитетъ одобрилъ нашъ отвътъ; только чтобы угодить немножко пропагандъ, по желанію нікоторых членовь, въ конці отвіта прибавлено, что если какое либо изъ нашихъ выраженій кажется пропагандъ неумъстнымъ, мы готовы его смягчить. На это оправдание мы получили два письма: одно кардинала префекта пропаганды Францони предсъдателю князю Шампани де Кадоръ, другое секретаря пропаганды монсиньора Варнабо ко мнж. Смыслъ обоихъ писемъ былъ тотъ, что пропаганда съ радостію видить въру и преданность общества святому апостольскому престолу. Такимъ образомъ окончилась вся эта буря. Не смотря на споръ съ монсиньоромъ секретаремъ, чрезъ него же я получилъ аудіенцію у Папы. Было въ воскресный день, около полудни. Когда пришла моя очередь, и пропускающій къ Папъ монсиньоръ, отворяя дверь сказаль: «настоятель славяно-каоолическаго заведенія въ Парижъ», Папа гиввно сказаль въ полголоса: «какое тамъ заведеніе, какой настоятель»? Это уже не предвъщало мнъ ничего хорошаго. И дъйствительно, Папа принялъ меня весьма холодно, не даль высказать моихъ прошеній, и послѣ нѣсколькихъ словъ благословилъ. Это значило, что аудіенція окончена. Съ тяжелою грустью въ сердцѣ вышелъ я изъ Ватикана, и на другой день отправился къ монсиньору секретарю пропаганды, съ намѣреніемъ, не удастся ли мнѣ узнать отъ него причины такого пріема. Онъ приняль меня улыбаясь и спросилъ: «ну, чтожъ, хорошо ли Папа принялъ васъ вчера?» «Очень нехорошо», сказалъ я, и не знаю, чѣмъ я заслужилъ такой пріемъ». «Ну, не горюйте; вчера вечеромъ я былъ, какъ обыкновенно, съ докладомъ, и Папа сказалъ мнѣ, что принялъ васъ весьма холодно, но причиною тому была невыносимая боль зуба, который онъ и далъ вырвать сейчасъ послѣ вашей аудіенціи. Поэтому онъ велѣлъ сказать вамъ, чтобы вы представились ему другой разъ».

Спустя нѣсколько дней я получиль опять аудіенцію. По видимому, Папа быль въ хорошемъ расположеніи духа. Я началь мою рѣчь слѣдующимъ: «Вашему Святѣйшеству извѣстно, что я уже нѣсколько лѣтъ посвятиль себя дѣлу соединенія церквей, не ища ничего лично для себя, и напротивъ жертвуя всѣмъ ради святаго дѣла. Не ищу денегъ; ни на путешествія, ни на задуманныя мною предпріятія никогда я не просиль денегъ. Не смотря на то, что иногда приходилось страдать, я не бросаль дѣла, и оно держалось тогда во первыхъ промысломъ Божіимъ, а затѣмъ и моимъ трудомъ; нынѣ такимъ же образомъ существуетъ мое заведеніе въ Парижѣ. Я не ищу никакихъ достоинствъ, и я отклониль еще въ 1848 году предлагаемое мнѣ пропагандою епископство. Тѣмъ не менѣе до сего времени я не получилъ отъ Вашего Святѣйшества никакого знака одобренія моихъ тру-

довъ». «Чего жъ желаете, чтобы я вамъ сдълалъ»? спросиль ласково Папа. «Покорнъйше прошу, чтобы Ваше Святъйшество благоизволили написать иъсколько словъ, которыми я могъ бы доказать сомнъвающимся, что Ваше Святъйшество одобрили и благословили мои труды и предпріятія». «Хорошо, сказалъ Папа, я велю пропагандъ написать вамъ такое письмо. Чего еще желаете?» - «Два изъ моихъ питомцевъ оканчиваютъ уже ученіе въ духовной семинаріи; почему покорнъйше прошу повельть написать архіепископу Парижскому, чтобы онъ рукоположиль ихъ въ священники съ сохранениемъ ими греко-русскаго обряда». — «Хорошо, я это велю сдълать пропагандъ.» — «Есть у меня еще одинъ питомецъ латинскаго обряда; покорнвище прошу позволить ему перейти въ нашъ обрядъ». «Оканчиваетъ ли онъ уже изучение богословія?» — «Нътъ, Ваше Святьйшество, онъ недавно началъ его изучать». «Такъ подадите прошеніе о переходъ его въ вашъ обрядъ, когда онъ будетъ кончать обученіе; тогда и получите разръшеніе». Всъ эти прошенія я подаль тоже письменно. Послъ сего Папа весьма милостиво разговаривалъ еще со мною, спрашивалъ подробности о нашемъ приготовительномъ заведеніи въ Парижъ и о другихъ предметахъ. Въсть о столь ласковомъ и благоскленномъ приняти меня Папой разнеслась въ Римъ съ прибавленіемъ, что я буду сейчасъ возведенъ въ санъ епископа. Кому-то угодно было написать объ этомъ въ Парижъ, и тамъ друзья мои уже готовились встрътить и привътствовать меня, какъ епископа.

На другой день послъ моей аудіснціи, и сообщиль монсиньору секретарю пропаганды ръшеніе Папы на мои прошенія. Онъ объщаль при первомъ докладъ дъль, готорый онъ еженедъльно дълаль Папъ, спросить, что угодно будеть опредълить Его Святьйшеству въ этомъ дълъ. Спустя нъсколько дней онъ же самъ сказалъ мив, что Папа повельль пропагандъ сдълать все по данному миъ объщанію. Но туть же сейчась начало открываться и недоброжелательство пропаганды, или можеть быть самого лишь секретаря. Онъ прибавиль: «для чего вамъ отдъльное письменное одобреніе вашей дъятельности? Въ письмъ къ Парижскому архіепископу будеть выражено полное одобрение, и этого достаточно». Чтобы не раздражить его сопротивленіемъ, я согласился и на это, и только спросиль: «когда явиться за полученіемъ письма?» «Прійдите чрезъ нъсколько дней, и оно будеть готово». Приходиль я каждыя 2—3 дня, но письмо все не было приготовлено, и я все получалъ только объщаніе, что непремънно оно будеть чрезъ 2-3 дня готово. Наконецъ мнъ уже нужно было возвратиться вы Парижъ. Французское посольство, по распоряжению министерства внѣшнихъ дѣлъ, выдало мнѣ и моему спутнику безплатный билеть на провздь на казенномъ пароходв въ Марсель. Такимъ образомъ день отъёзда былъ уже опредъленъ. Объ этомъ я сообщилъ монсиньору секретарю, который мнъ сказаль: «такъ приходите въ самый день отъвзда, и письмо непремвнно будеть уже заготовлено». Я забыль сказать о моемь спутникъ. Выль то молодой, довольно даровитый польскій поэть Ленартовичь. Онъ горячо сочувствовалъ нашему дълу и изъявилъ мнъ желаніе поступить въ число воспитанниковъ нашего заведенія, почему я и взяль его съ собою въ Римъ. - Говорять: «быть во Римпь и Папы не видьть», -это какъ-то немыслимо. Вотъ и мой спутникъ желалъ представиться Панъ. Испро-

сивъ для себя прощальную аудіенцію, я взяль съ собою и Ленартовича. Когда пришла моя очередь, меня ввели въ въ Папъ, который приняль и разговаривалъ весьма ласково и благословиль. Тогда я сказаль, что имъю съ собою одного воспитанника нашего заведенія, родомъ поляка, и одного изъ лучшихъ польскихъ поэтовъ, который желаль бы представиться Вашему Святвинеству и получить благословение въ его намъренияхъ. «Не тотъ ли это, который у меня разъ быль и такъ кричаль, что я должень быль напомнить ему, чтобы говориль тите?» Я догадался, что ръчь идеть о Мицкевичъ и сказаль: «и тоть, о которомъ, Ваше Святъйшество, вспоминаете, есть въ настоящее время самый преданный и покорный сынъ церкви. Въ этомъ я могу увърить Ваше Святъйшество; но мой товарищъ принадлежить къ младшему поколънію». — «Пусть прійдеть», и позвавъ прелата, вводящаго посътителей, сказаль: «приведите его спутника».-- И Ленартовича принялъ Папа ласково, похвалилъ его намъреніе и, благословивъ насъ обоихъ, отпустилъ. Въ день нашего отъ-Взда утромъ я пошелъ въ монсиньору секретарю, но не засталь его, и миж сказали, что сегодня нельзя его видъть, потому что онъ на засъданіи конгрегаціи, которое продлится очень долго. Я отправился въ канцелярію и обратился къ столоначальнику, но тотъ сказалъ, что никакого письма къ Парижскому архіенископу нъть, и что онъ ни о какихъ такихъ письмахъ ничего не знаетъ. Огорченный вышель я изъ зданія пропаганды и при выход'в встр'втиль знакомаго генерала Шимановскаго. «Что вы такъ грустны?» спросиль онъ меня. Когда я ему разсказаль, въ чемъ дъло, онъ говорить мив: «воть я иду къ кардиналу префекту

пропаганды, пойдемъ вмѣстѣ; вы попрощаетесь съ нимъ, и можетъ быть, все уладится». Я согласился, и мы пошли. Кардиналъ былъ тоже на засѣданіи, которое имѣло мѣсто въ его же комнатахъ. Его вызвали къ намъ. Послѣ недолгаго разговора, мы попрощались съ нимъ, и я сказалъ ему о письмѣ къ Парижскому архіепископу. Засѣданіе было въ сосѣдней комнатѣ и кардиналъ, отворивъ дверь, сказалъ: «монсиньоръ секретарь! священникъ Т. уѣзжаетъ и требуетъ какого - то письма». На это послышался отвѣтъ: «пусть ѣдетъ; я отправлю немедленно письмо въ Парижъ». Такимъ образомъ пришлось мнѣ уѣхать съ пустыми руками.

На обратномъ пути я завхалъ къ князю Шампани-де Кадоръ въ его имвніе недалеко отъ Сенъ-Етіенъ, чтобы подвлиться съ нимъ доброю ввстію и подышать деревенскимъ воздухомъ и пробылъ тамъ недвлю, угощаемый радушно и задушевно любезнымъ хозяиномъ.

Я надъялся въ Парижъ найти уже письмо пропаганды, но ни у архіерея, ни у меня дома никакого письма не получено. Я сейчасъ написалъ монсиньору секретарю; не получивь отвъта, написалъ я другой и третій разъ. Только на третье письмо получилъ я отвътъ, въ которомъ монсиньоръ извъщаетъ меня, что Папа повелълъ освъдомиться прежде о поведеніи этихъ двухъ воспитанниковъ отъ собственныхъ ихъ епископовъ (о чемъ и помину не было въ бытность мою въ Римъ), и пропаганда уже съ такимъ запросомъ отнеслась къ папскому нунцію въ Вънъ, и когда получится благопріятный отвътъ, тогда Папа благословитъ рукоположить ихъ. Напрасно въ нъсколькихъ письмахъ къ монсиньору секретарю и къ самому Папъ представлялъ я

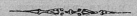
безполезность этой мъры, такъ какъ эти молодые люди оставили свою страну еще какъ ученики среднихъ школъ и нѣсколько лѣтъ ужъ живутъ въ Парижѣ подъ окомъ архіепископа, который можетъ дать свидѣтельства объ ихъ поведеніи. Лисьма мои оставались безъ отвѣта. Наконецъ послѣ шестимѣсячнаго ожиданія пришло письмо къ Парижскому архіепископу. Письма я не видѣлъ, но мнѣ сказали, что оно такъ мудрено составлено было, что пожалуй архіепископъ могъ бы и отказать въ рукоположеніи.

Архіепископъ Парижскій норучиль совершить священнодъйствие рукоположения моихъ питомцевъ въ санъ иподіаконства, діаконства и священства, находившемуся тогда въ Парижъ апостольскому викарію изъ Сіама преосвященному Палегуа (Pallegoix), который по моей просьбъ согласился совершить рукоположение въ нашей церкви. Я постарался придать, по возможности, большую торжественность священнодъйствіямъ, которыя въ промежуткахъ нъсколькихъ дней совершались для каждой изъ 3 степеней отдъльно при св. литургіи. Стеченіе народа было большое; наша небольшая церковь не могла вмъстить желавшихъ присутствовать. Два молодыхъ сіамца, которыхъ владыка привезъ съ собою, прислуживали ему въ своихъ китайскихъ костюмахъ и придавали какой-то особенный видъ торжеству. Дня 20 марта 1854 года совершено рукоположение въ санъ священническій. Двое рукоположенных были сыновья священниковъ изъ Галиціи, по фамиліи Корыстынскій и Куиловскій. Первый изъ нихъ послъ закрытія нашего заведенія померь въ Парижъ, другой возвратился въ Галицію и въ настоящее время состоить первымь клирошаниномъ, т. е.

канедральнымъ протојеремъ новооткрытой Станиславовской епархіи

Откуда происходило столь неблагосклонное отношеніе пропаганды къ моимъ намъреніямъ, точно не знаю. Секретарь пропаганды лично не долюбливалъ вообще восточныхъ. Онъ и мнъ говорилъ: «что вы такъ убиваетесь за этихъ восточныхъ.» Но можетъ быть, что и куріи не нравилась моя искренняя преданность восточнымъ церквамъ, заботы о ненарушимости восточныхъ обрядовъ и автономіи тъхъ церквей, несогласной съ тайнымъ стремленіемъ Рима привести весь міръ въ латинство. Самое лучшее доказательство тому есть постепенное латинизація восточныхъ уніатскихъ церквей, не смотря на всѣ буллы папъ, изданныя будто бы въ защиту восточныхъ обрядовъ. Эти буллы не что другое, какъ ширмы, прикрывающія подпольную дѣятельность латинизаціи.

Архимандрить Владиміръ Терлецкій.



С О ДЕ Р Ж А Н I Е:—Поученіе Преосвященнаго Никанора, Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго, въ недѣлю женъ муроносицъ.—Путь спасенія Преосвященнаго Іустина, Епископа Новомиргородскаго.—Изъ записокъ бывшаго уніатскаго іеромонаха.—

Редакторъ протогерей Мартирій Чемена. Печатать дозволяется. Одесса. 13-го Апръля 1887 года. Цензоръ протогерей Василій Войтновскій. «Славянская Типогр.» Н. Хрисогелосъ Ланжер. ул. д. № 23 въ Одессъ.