нія впередо? — Главную мысль поборниковь этого движенія можно выразить такъ: въ мірь начего пъть неизмълеато и

отдаль неоффиціальный.

## за истину, то въ другое время окажется исъбримуь; что въ изъбстное время считае (\*) 080000

#### въ день тезоименитства Благочестивъйшаго Государя вон императора Александра Николаевича. В выпосное и императором общество обще

Когда исполнение долга соединяется съ живымъ сознаниемъ его необходимости и внутреннимъ расположениемъ; тогда дъло наше бываетъ пріятиве предъ очами Божіими и плодотвориве для насъ. Съ такимъ чувствомъ и расположениемъ исполняется нами долгъ нашъ нынъ, когда мы собрались принести Господу Богу свои молитвы о благоденствіи Благочестив вишаго Государя нашего, Императора Александра Николаевича; потому что Ему особенно наше отечество обязано тъмъ добромъ, которымъ сно пользуется нынь, и тъми начатками добра, исполненія которыхъ мы ожидаемь: Его волею ніжоторые изъ долговременныхъ недостатковъ нашей жизни вовсе уничтожены, а другіе устраняются, и мы находимся въ преддверіи благь той благоустроенной жизни, которою пользуются народы, опередившіе насъ въ просвіщени, и вмість съ ними общими силами готовимся пойти впередъ, что признается нынъ основаниемъ жизни всего образованнаго міра. Да будетъ же благоугодна Богу и плодотворна для насъ молитва наша!

<sup>(\*)</sup> Произнесено 30 августа 1867 года.

Но что составляеть сущность любимаго нынъшняго движенія впередз? — Главную мысль поборниковъ этого движенія можно выразить такъ: въ мірѣ ничего нътъ неизмънаго и въчнаго: нътъ въчной истины и добра; все истинно или ложно только относительно, т. е. что въ одно время признается за истину, то въ другое время окажется невърнымъ; что въ извъстное время считается добродътелію, то въ другое признается недостаткомъ; а потому всв религісныя истины и, основанныя на нихъ, правила правственныя, признаваемыя в бчными и неизмѣнными, не имѣютъ существеннаго значенія для человвчества, напротивъ онв составляють только ступени, а иногда даже служать препятствіемь для полнаго нашего развитія. Неудивительно, посл'в сего, если нер'ядко встр'ячаются люди, которые, получивши подобное образованіе, вовсе не желають знать высшихъ религіозныхъ истинъ и правиль нравственной жизни, или придерживаются ихъ только лице-Господу Богу свои молитем о влятоленствический и ондеждения

Очевидно, что вопросъ о постоянномъ ходю впередъ, какъ вопросъ объ основныхъ истинахъ человъческой жизни, не есть вопросъ безразличный, которымъ можно руководиться или не руководиться; но вопросъ коренной, съ ръшеніемъ котораго связывается въчная участъ человъческой души, ем нравственная жизнь, или смерть. Посему о немъ не безполезно сказать нъсколько словъ.

Мы часто желаемъ того, чего намъ не дано, наприм. мы желали бы управлять судьбою своею и располагать судьбами всего міра: этого не дано намъ отъ Бога. Но здѣсь не только нѣтъ для насъ бѣды; по наше счастіе въ томъ, что отъ насъ утаено многое. Трудно наприм. и представить себѣ, что было

бы съ бъднымъ человъчествомъ, если бы на самомъ дълъ оно шло тъмъ путемъ, которымъ желаютъ вести его люди, выдумывающіе для него свои законы?... Примірь подобнаго самоусовершенствованія человічества мы имъемъ языческомъ мір'в. Какъ бы въ предупрежденіе ложныхъ мыслей, о которыхъ идетъ р в ч ь, и въ опытное доказательство того, до чего неизбыжно дойдеть человъкъ, предоставленный самому себъ, Господь Богъ дозволилъ пройти симъ путемъ большей половинъ рода человъческаго. И воть, потерявь вычныя истины выры и правственности, это человъчество переходило отъ одного опыта къ другому, составляло свои догматы въры и правила жлзни, оставляло одни изъ нихъ и замѣняло другими лучшими, постепенно усовершалось втеченіе тысячелізтій... Посліднюю степень такого усовершенствованія мы видимъ въ Римъ: въ этой столиць древняго міра соединялось все, что только было выработано всёми народами древности; но она представляетъ намъ такія явленія жизни, о которыхъ безъ ужаса нельзя читать или слышать. Наприм. владыки Рима дозволяють себ'в самый крайній разврать и безстыдство на стогнахь града, предъ лицемъ народа; вспомнимъ эти междоусобныя войны - самое ужасное зло въ человъчествъ, но многократно повторявшееся въ образованномь царствь Рима; или -то, какъ образованное общество наслаждается эрблищами, на которыхъ истоками льется кровь человьческая; какъ правитель области по преступной подозрительности равнодушно предаетъ смерти множество невинныхъ младенцевъ. Мы указали только немногія явленія изъ жизни древняго міра; многимъ она болбе извістна, но полную исторію этой злощастной жизни можеть взв'єсить одинъ только всев Едущій Господь Богь. Нельзя только не заметить вооб-

ще, что древнее самоусовершение человъчества довело его до потери человъческихъ чувствъ. Не къ тъмъ же ли слъдствіямь можеть притти и нынашнее человачество, руководящееся одними своими силами, объ этомъ предоставляемъ судить каждому. Но разрушение общественнаго порядка и закона, потеря всёхъ высшихъ вёрованій и отреченіе отъ личнаго безсмертія, уничтоженіе жизни семейной и всякой собственности, злоупотребление совъстию и всъмъ, что только дорого человъку-всь эти и подробныя явленія, нашедшія себь проповъдниковъ и защитниковъ въ некоторыхъ людяхъ настоящаго времени, не ведуть ли человвчество на тоть же путь, до котораго дошель древній языческій мірь?.. Оть такихь страшныхъ следствій несчастнаго самоусовершенія древній міръ спасенъ быль единороднымъ Сыномъ Божіимъ; въ Немъ же одномъ спасеніе и настоящему человъчеству; потому что Онъ принесъ намъ съ неба въчную истину, которая одна разрѣшаетъ тайну нашей жизни и судьбу всей вселенной.

Не то эго значить, будто христ анская истина замыкаеть духь человъческій въ тъсный кругъ, за предълы котораго ему возбранено выходить: кто такъ говорить, тотъ не знаеть широты и глубины евангельской истины. Истина Божественная, кот рая обнимаеть время и въчность, небо и землю, духъ и матерію, не боится изс "довацій; потому что слѣды ея напечатлѣны на гсѣхъ областяхъ человѣческаго вѣдѣнія и человѣку предоставлена широкая свобода труда и изыскапій. Но Господь Богъ самъ даеть намъ руководящую истипу, которая необходима намъ, какъ компась на морѣ; потому что эта вѣчная истина съ одной стороны недостижима для силъ человѣческихъ, а съ другой—бсзъ нел нельзя жить человѣчеству, какъ живому существу невозможно обойтись безъ воды и воз-

духа. Въ самомъ дъль, до чего дошло само чел въчество и какія дало намъ въ руководство основныя истины: на чемъ остановилось, такъ называемое, послѣднее слово науки? Ничего опредѣленнаго, ничего върнаго, ничего твердаго!.. Человъкъ много трудился наприм., чтобы узнать и начертать общіе законы міра; но діло кончилось тімь, что подобная попытка признана пынъ несостоятельною и почти совсъмъ оставлена. Онъ желалъ узнать и объяснить законы исторіи; для этого онъ успёль исторгнуть изъ земли остатки городовъ, вырыль памятники народовт, давно умершихъ, прочиталь таинственныя письмена древивиших племень, открыль слёды первобытныхъ людей въ глубокихъ недрахъ земныхъ; но законы жизни прошедшей остактся и навсегда останутся для насъ непроницаемою тайною. Внимательно мы смотримъ на небо и хочемъ разрѣшить тайну и законы отдаленныхъ міровъ; мы узнали законы движенія свътиль небесныхь, предсказываемъ появленія и исчезновенія кометъ; но какъ бы ни изощряли мы своего зрѣнія, какія бы ни придумывали усовершенствованныя орудія зрѣнія: - ни взоръ, ни мысль не въ состояніи изм'єрить и обнять величіе діль Божіихъ. погружается въ недра земли и желаеть прочитать ся исторію; онъ сдълаль много удивительныхъ открытій и, можеть быть, сказалъ много правдоподобнаго о томъ, какъ образовалась наша земля, какіе ода испытывала переводоты, какъ произошли моря, горы и долины, въ какомъ порядкъ появлялась на ней жизнь; но все это есть младенческій ленеть по этноше нію кт полной истинь. Обращаясь къ тайнамъ жизни растительной и животной, онъ услёль ознакомиться съ ходомъ жизни, узналъ много законовъ и сделалъ много приложеній; но тайна жизни лежить за предвлами человъческого знанія

и ускользаетъ отъ внималія наблюдателей. Всматриваясь въ сочетаніе частицъ вещества, онъ ознакомился съ свойствами и законами матеріи, можетъ разлагать тѣла на мелчайшія части и сисва слагать ихъ; но сущность матеріи и пропсхожденіе ея остаются непроницаемою тайною!

Говорять, что окончательные успъхи въ будущемъ, что нынь собираются только матеріалы. Но чьмъ же должно было жить человъчество прошедшее? На что же можно опереться покольнію настоящему? И что поручится за то, что въ будущемъ мы дойдемъ до конечныхъ, основныхъ истинъ? Не есть ли все это мечта и само больщение гордости духа человъческаго? Пусть питають, какія кому угодно, сладкія мечты о будущихъ успѣхахъ; но при семъ полезпо помнить то, что сказаль некогда Господь Богь одному человеку, желавшему проникнуть въ тайны Божественнаго міроправленія: "Объясни мнь, гдь ты быль, когда Я основаль землю? Кто назначиль разм'вры ея? Во что погружены подножія столнова ея? Кто закрыль вратами море? Кто даль ему облака выбото одежды и мглу вмъсто пеленъ? Провелъ черту ему и поставилъ ворота съ затворами? Указываль ли ты мёсто зарё? Доходиль ли до источниковъ моря? Расхаживалъ ли ты во внутренностяхъ бездны? Отворялись ли теб'в врата смерти? Гд'в путь къ жилищу свъта и гдъ мъсто тьмы? Ходиль ли ты къ хранилищамъ снъга и видълъ ли хранилища града? Кто воздушнымъ водамъ проводитъ потоки и путь громоносной молніи? Есть ли отець у дождя? И кто раждаеть капли росныя? Изъ чьего чрева исходить ледь? И какъ рождается иней небесный? Знаешъ ли ты законы неба? Измърилъ ли широту его? Поставляль ли знаменія небесныя въ изв'єстныя времена и управляль ли вечернею звъздою? Ты ли ловишь добычу львицъ и

пасыщаеть алиность молодых львовь? Кто готовить ворону кормь его, когда птенцы его блуждають безъ пищи? По твосму ли слову орель строить на высоть гивадо свое, на скалахъ живеть и ночусть на зубцахъ каменныхъ горъ?.. Ты ли хочешь писпровергнуть истину и правду Мою, затмить и обвинить Меня, итобы самому прославиться и оправдаться (Іов. 38—41). Такимь образомь съ однимь научнымт движеніемь впередъ судьба рода человьческаго похожа была бы на судьбу стръды, пущенной изъ лука: она летить по направленію механической силы и падаеть, когда ослабьеть причина ен движенія; и посль сего жизнь справедливо можно бы наввать игралищемъ сльпой судьбы и пустою шуткой: въ ней небудеть смысла и цъли.

Но чтобы не постигла такая участь человъка, Господь Богъ вложилъ неизмънныя и въчныя истины въ самую глубину человъческаго существа, которыя никогда не могутъ быть истреблены, сколько бы ни было на нихъ нападеній. Эти истины всегда были присущи человъчеству, хранились въ немъ невидимою силою Божественною, по временамъ просвътлялись словомъ древнихъ Пророковъ, вполнѣ раскрыты и объяснены Сыномъ Божіимъ Іисусомъ Христомъ, святыми Апостолами заключены въ священныя книги, нынѣ блюдутся въ человъчествѣ Духомъ Святымъ, и скоръе прейдетъ небо и земля, нежели одна іота или одна черта изъ этихъ истинъ!...

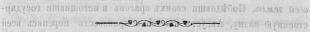
Говорять, что эти истины всегда однь и тьже, а потому не имъють занимательности. Но и при всемъ изобрътае момъ нами разнообразіи нашей внѣшней жизни мы не тяготимся тъмъ, что основные законы ея неизмѣнны. Наше тъло постоянно требуеть пищи и питія, покоя и труда, спа и бодр-

унодов атнастот от даловая ахыдогом этоника эповиная ствованія; но никому не вздумается изм'єнить или вовсе уничтожить обыкновенное теченіе жизни челов'яческой. Среди непрерывныхъ измѣненій природы постоянно бывають явленія одни и тъ же: день идетъ за днемъ и ночь за ночью, лъто слъдуеть за зимою, тишина смъняется бурею и под.; но мы не ищемъ перемѣны сихъ явленій и не желаемъ, чтобы скрылось солнце, а луна замѣнила его мѣсто или земля пошла другимъ путемъ и измѣнила обыковенный ходъ жизни. Среди неуловимаго потока нашей внутренней жизни остаются же неизм внными многія требованія и правила: потребность знанія, стремленіе къ счастію и довольству, чувство чести, върность слову и подоб.; но никто не тяготится неизм'виностію этихъ потребностей, никто не вздумаеть вырвать ихъ съ корнемъ изъ природы человъческой. Отчего же только въ высшей духовной жизни тяготятся неизм вными и в в чными истинами и правидами? Не оттого ли это происходить, что они далеки отъ нашей жизни, далеки отъ нашего внутренияго опыта? Не оттого ли происходить это равнодушіе, даже чувство вражды къ нимъ, что человъкъ, по какимъ-то причинамъ, самь отказывается отъ жизни богоподобной и добровольно стремится къ жизни животной?

Такимъ образомъ, кому не нравятся вѣчныя и неизмѣнныя Божественныя истины, тоть находится въ состояніи человѣка, одержимаго болѣзненною разочарованностію, которому наскучила однообразность жизни, а перемѣнить ее онъ не можеть, и нужно опасаться, чтобы съ пимъ не случилось духовно— правственнаго самоубійства, подобно тому, какъ люди, предавшіеся отчаянію, часто сами себя лишають жизни. Окончимъ нашу бесѣду словами Божественной мудрости: путь

жизни умнаго есть шествіе вверхь, чтобы удалиться преисподней, внизу лежащей (Прит. 15, 24). Аминь.

было макс (Мо. 14148). 17. аведевъд Диния Диния Голи-



ра Брестителя, когда надлежало родиться и Спасителю міра,

## Панестина нь это время еще не была формально объявлена римской провинцієм, но . Т. ИХ П. О ся находились нь теснов

# объясненія євангельской исторіи.

станин Августа, Августа, (вінэжлодоці) полномодення з'янинел-

#### 7) Рождество и обръзаніе Іисуса Христа. (Лук. 2, 1—21).

О рожденіи Іисуса Христа болеє подробно говорить евангелисть Лука. Прежде всего онь обращаєть вниманіе читателей на то, какъ, по руководству Божественнаго Промысла, внешнее политическое обстоятельство послужило поводомь къ тому, что пресвятая Дева Марія изъ Назарста, места ея обыкновеннаго пребыванія (Лук. 1, 56), отправилать въ Виолеемь—родной городь своего рода, въ которомь, во испотненіе пророчествь, должень быль родиться Спаситель міра (Ме. 2, 6). Матерь Господа прибыла въ городъ Давидовъ по повеленію языческаго императора Августа, какъ бы въ доказательство того, что сердце царево въ рукт Божіей, какъ по-