# EAAAHKABKASKIA GIAPXIAALIILIA RKAOMOGTI

ГОДЪ

ВЫХОДЯТЪ ДВА РАЗА ВЪ МЪСЯЦЪ.

7-й.

Подписка принимается въ редакціи, при Владикавкавскомъ духовномъ училищъ.

Цъ̀на за годовое изданіе
5 рублей
съ нересылкой.

Nº 17-й.

1-го сентября

1901.

### Часть оффиціальная.

Събздъ о о. депутатовъ отъ духовенства Владикавказской епархіи Его Преосвященствомъ назначенъ на третье число сентября.



## Архипастырское благословеніе.

#### Преподано Архипастырское благословеніе съ выдачею грамоты:

Вдовъ Есаула ст. Солдатской Акилинъ Григорьевой *Стрплъ*никовой за пожертвование ею въ мъстную церковь иконы св. Равноапостольнаго Князя Владимира въ залоченомъ кіотъ, стоимостью 120 руб.

#### о перемънахъ по службъ.

Назначены: 1) на священническое мѣсто къ церкви Закскаго прихода діаконъ Алагирской церкви Александръ *Тлатовъ*.—17 авг., 2) на діаконское мѣсто къ церкви ст. Наурской учитель Баксанской церков. приход. школы Василій *Поповъ*—17 авг.

**Зачислено** діаконское мѣсто при церкви сел. Алагира за окончившимъ курст въ Ардонской семинаріи Николаемъ *Итвента* – 17 авг.

Перемъщены для пользы службы: священникъ Малой Оръшевки Павелъ *Ащеулов* и священникъ села Таловки Стефанъ *Косменко* одинъ на мъсто другого—17 авг.

Утверндаются въ должности церковныхъ старостъ: а) къ Покровской церкви хутора Баксанскаго на второе трехлътіе крестьянинъ Діомидъ Петровъ Галаганъ 9 августа 1901 г. б) къ Георгіевской церкви сел. Ольгинскаго на шестое трехлътіе житель того-же селенія Василій Абрамовичъ Караєвъ 9 августа
1901 г. в) Къ Димитріевской церкви ст. Приближной на второе
трехлътіе урядникъ Василій Евеиміевъ Бобровенко 17 августа
1901 года; г) Къ Александро-Невской церкви ст. Александровской
на второе трехлътіе крестьянинъ Александръ Павловичъ Бардинъ
18 августа 1901 г. и д) Къ Николаевской церкви станицы Щедринской на первое трехлътіе приказный Владимиръ Подгорный
19 августа.

Увольняется отъ должности церковнаго старосты Троицкой церкви ст. Старогладковской Кизлярскаго отдёла по болёзни казакъ Авксентій *Пашин* 17 августа 1901 г.

Ванантное мѣсто: священническое при церкви ст. Александрійской Кизлярскаго отдѣла.



## владикавказскія

337

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

Nº 17-₽.

1-го сентября.

1901.

Часть неоффиціальная.

### СЛОВО

въ день принесенія Моздокской иконы Вожіей матери въ г. Владикавказъ.

Господь нашъ Іисусъ Христосъ, утъщая учениковъ своихъ, когда разлучался съ ними предъ Своими страданіями и смертію, говориль имъ: не оставлю вист сиротами, и объщаль, по вознесеніи Своемъ на небо, пребывать съ ними и со всѣми вѣруюшими въ Него во вся дни до скончанія въка. Чтобы это невидимое пребывание Свое съ нами сделать видимымъ и какъ бы осязаемымъ для насъ, Господь Іисусъ Христосъ оставилъ церкви Своей многія знаменія и залоги Своего благодатнаго пребыванія въ ней. Оставилъ благоленный зракъ лица Своего, чудодейственно отпечатльвь его на убрусь; оставиль Свое божественное Слово, которое Онъ Самъ Своими пречистыми устами проповъдываль въ Іудев и которое ученики. Его передали церкви въ святомъ Евангелін; оставилъ Свой животворящій кресть и гробъ. какъ свидетелей Его страданій, смерти и воскресенія для спасенія нашего, и какъ источникъ нашего освященія: оставиль самое живоносное тъло и кровь Свою, дабы, причащаясь съ благоговъніемъ, мы были въ Немъ, и Онъ въ насъ; ниспослалъ, на конецъ, отъ Отца Своего Всесвятаго Духа—Утъщителя, да будеть съ нами во въкъ.

Подобно сему, и Пресвятая Матерь Господа, предъ отшествіемъ своимъ на небо, утвшая вврующихъ, съ плачемъ окружавшихъ смертный одръ Ея, объщала посъщать весь міръ христіанскій, помоществовать б'аствующимь, молить влять возлюбленнаго Сына Своего и Бога и пребывать съ върующими во вся дни. Въ залогъ непреложнаго исполненія сего обътованія, Она, преблагая Матерь наша, даровала каждой странъ христіанской свою чудотворную икону, съ которыми пребываетъ выну благодать Ея. Всъ эти св. и чудотворныя иконы и всъ церковныя празднества въ честь Богородицы сутъ ничто иное, какъ священные памятники Ея благодатныхъ посъщеній и Ея благотворныхъ чудесъ въ различныхъ странахъ христіанскаго міра. Не есть ли это живое, такъ сказать, свидътельство того, что и до насъ гръшныхъ досягаетъ благодатное обътование Матери Божіей о пребываніи Ея съ нами во вся дни, что она, какъ истинная Матерь христіанъ, не оставляетъ и насъ своимъ материнскимъ призрѣніемъ, своимъ владычественнымъ покровительствомъ, своимъ всемощнымъ заступленіемъ и ходатайствомъ предъ Сыномъ Ея и Богомъ? Вотъ уже седьмое льто Божія Матерь Своимъ ликомъ посъщаетъ нашъ градъ и веси нашей области, принося съ собою благодатную силу, испытанную тъми, которые притекали къ Ней съ теплою любовію и усердіемь, призывали ее съ живою върою и упованіемъ. И нътъ мъста, гдъ върующіе въ Сына Ея, въ Господа Іисуса Христа, были бы лишены благодатнаго посъщенія и Ея небеснаго покрова и помощи. Всегда есть и всегда будеть съ нами Она-матерь наша, гдъ бы мы ни были и въ какомъ бы ни находились состояніи.

Итакъ, первъе всего, Она съ тобою, върный подвижникъ въры и благочестія, правды и добродътели. Ен материнское сердце особенно близко къ тъмъ, которые любятъ Сына Ея, Господа Іисуса Христа всёмъ сердцемъ своимъ, всею душею своею п встмъ помышленіемъ своимъ, какъ любитъ Его Она; которые повинуются во всемъ Сыну Ея и Богу и исполняють Его святыя и животворныя заповъди, какъ исполняла Она; которые съ самоотвержениемъ последують Господу на тесномъ и узкомъ пути духовнаго крестоношенія, подобно какъ послѣдовала Она за Сыномъ своимъ на крестномъ пути Его до Голговы. Ея благосердный и благоволительный взоръ съ любовію обращается на тъхъ, которые сами обращаютъ неуклонно и умъ и сердце свое къ Сыну Ея и Богу, въ Немъ одномъ ишутъ премудрости и разума, утъшения и радости, въ Немъ сосредоточивають всъжеланія и надежды свои, въ Немъ полагають все счастье и блаженство свое. Ея всесильная помощь всегда готова для тахъ, которые подвизаются во имя Христово въ дълахъ благочестія и люб ви христіанской, въ самоотверженномъ служеніи ближнимъ отечеству, которые за славу имени Христова, за честь Евангелія и креста Его, за върность св. заповъдямъ Его терпять огорченія, поношенія и скорби Не чувствуещь ли и самъ, в'трный рабъ Христовъ, въ своей совъсти нъкоего голоса, который предостерегаеть тебя оть соблазновъ и преткновеній, укоряеть тебя за каждый неосторожный шагь твой въ словъ и дълъ, радуетъ и утвшаеть тебя послъ каждаго подвига благочестия и любви христіанской? Не есть ли это истинно Матернее попеченіе о непорочности души твоей и чистотъ твоего сердца, Матерняя заботливость о томъ, чтобы поставить тебя непорочна и совершенна предъ Богомъ? Не ощущаень ли, по временамъ, особенно послъ великихъ и тяжкихъ искушеній, послів трудныхъ подвиговъ добра и правды, благочестія и любви къ ближнему,—не ощущаєть ли въ глубинѣ сердца своего той неизъяснимой радости, тѣхъ небесныхъ восторговъ, которые заставляютъ забыть всѣ непріятности и скорби, всѣ озлобленія и напасти, срѣтающія тебя въ жизни,—того сладкаго упокоенія и сердечнаго веселія, которыя подобны чувству младенца, утѣшеннаго на груди своей матери? Это—благодатное утѣшеніе небесной твоей Матери, это—духовный даръ Ея матерней любви и милосердія, это—небесный залогь и начатокъ того вѣчнаго утѣшенія, которое ожидаєтъ земныхъ подвижниковъ и страдальцевъ въ славномъ царствѣ Христовомъ.

Она, царица неба и земли, и съ тобою, счастливецъ міра сего, который живеть въ довольствъ и изобиліи, безъ скорбей и печалей, не зная слезъ и воздыханій! Разумбеннь ли, откуда изливаются на тебя дары счастья, какая сила ограждаеть и защищаеть тебя оть ударовь бъдствій и печалей, оть внезапныхъ потерь и несчастій? Понимаешь ди, для чего подаются тебѣ блага земныя въ преизбыткъ, больще, чъмъ нужно для тебя одного? Часто ли возводишь благодарный взоръ свой къ небу, воздаешь жертву любви и благодаренія небесной Матери своей, которая своимъ благосердымъ ходатайствомъ предъ Богомъ благословляеть и ущедряеть тебя свыше, которая своимъ Матернимъ заступленіемъ покрываеть и охраняеть тебя? Помнишь ли, что у небесной Матери твоей есть другія, меньшія тебя, но тъмъ болье любезныя Ейчада, - меньшіе твои братья, которые часто бывають и голодны, и холодны, и нагот воть, и страждуть, и утьшаешь ли ихъ такъ, какъ утъщаеть тебя самого любовь небесная? Слышишь ли, что говорить тебъ Пресвятая Матерь твоя съ неба: тебъ оставлени нищій, сироть ты буди помощники? Для испытанія твоего братолюбія Отець небесный попускаеть нікоторыхъ изъ братій твоихъ терпьть нищету и убожество, сиротство и бользни. Для того, чтобы ты могь искупить гръхи твои милостынями, толкають вь двери дома твоего эти просящіе Христа ради. Чтобы принести съ собой благословеніе дому и потометву твоему, приходять къ тебь эти безпріютныя сироты, не имущія гдь главы преклонить. Для обученія сердца твоего милосер дію и сострадательности лежать предъ вратами твоими эти, сныдаемые голодомь и бользнями, Лазари.

Если же, наслаждаясь дарами благости Божіей, ты забываешь о Подателъ ихъ, не обращаещь благодарнаго взора на небо, не воздаешь хвалы и благодаренія милосердой Заступниць и Ходатаиць предъ Богомъ, не приносишь плодовъ отъ избытковъ твоихъ въ жертву Господу, то какъ избъжищь участи раба неключимаго, котораго Господь повельть ввергнуть во тьму кромышную? Если употребляешь сокровища свои только на то, чтобы, облачаясь во порфиру и виссонъ, веселиться во вся дни свътло, то не явишься ли по смерти вивств съ упоминаемымъ въ притчвевангельской богачемъ въ пламени геенскомъ и не услышишь ли изъ устъ небеснаго Судіи: чадо, вспомни, что ты получиль уже доброе твое въ жизни твоей? Если богатъещь въ себя, а не въ Бога, не раздъляя подаваемаго тебъ свыше съ неимущими братіями, то не возгремить ли скоро во ущи твои страшный голосъ небеснаго Судіи: безумный! въ спо ночь душу твою возьмуть у тебя: кому же достанется то, что ты заготовиль?

Она, скорбящихъ радость и утѣшеніе, и съ тобою, бѣдствующій собратъ мой, который влачить жизнь свою въ нуждѣ и убожествѣ, среди печалей и скорбей, и особенно съ тобою, безродный скиталецъ и безпріютный сирота! Видить Она, всеблагая Матерь наша, всѣ нужды твои, слышить всѣ скорби и воздыханія твои, изочтены у Нея всѣ слезы и стенанія твои для пра-

веднаго возданнія за все это на небъ. Удержи же сердце твоэ отъ ропота на судьбу свою; ободрись и восклони главу твою. Кресть, который ты несешь въ этой жизни, избранъ для тебя и поданъ тебъ рукою любящей Матери. Кресть сей нужень намъ для очищенія насъ отъ грѣховъ, для поправленія нашего самолюбія и самоугодія, для обученія насъ смиренію, кротости, терпънію, упованію и молитвъ, для совершеннаго и всецълаго покоренія воли нашей всесвятой и всесовершенной воль Божіей. Потерпи же, возлюбленный, безропотно и благодушно и убожество, и нужду, и скорби, и бользни, когда находить ихъ нужными для насъ Сама небесная Матерь наша. Ей съ неба виднъе, что истинно нужно и что существенно полезно для нашего спасенія и въчной жизни. Она, любвеобильная Матерь наша, не попустить уповающему на Нее пострадать болбе, нежели сколько нужно для душевной его пользы. Во время благопотребное Она обрящеть и между людьми ангеловь, которые утъшать страдальца во всякой его скорби; пошлеть, когда нужно, и несчастному сиротъ отца и матерь и бъдствующему друга и брата, которые примуть ихъ съ родственною любовію, согрѣютъ сердца ихъ живымъ, сердечнымъ участіемъ къ ихъ горю, раздѣлять съ ними не только избытки, а и укрухи свои. Есть у Нея, всевъдущей Царицы и Владычицы нашей, есть благоговъйныя и преданныя Ей души, готовыя во имя Ея послужить съ искреннимъ усердіемъ и любовію всякому б'єдствующему и страждущему своему брату.

Она, преблагословенная Матерь Господа славы, съ тобою, христіанинъ, кто бы ты ни былъ и въ какомъ бы ни находился состояніи. Равно любитъ Она всѣхъ истинныхъ чадъ своихъ, одинаково пріемлетъ моленія всѣхъ, призывающихъ Ее съ вѣрою и упованіемъ. Если ты истинно вѣруешь въ Господа Іисуса Христа вѣрою живою, а не мертвою; если пребываешь въ церкви

Христовой, какъ послушный сынъ ея, повинуясь ея заповъдямъ, участвуя въ ен священнодъйствіяхъ и таинствахъ съ вфрою и благоговъніемъ; если, возлюбивъ Господа отъ всего сердца своего и отъ всея души своея, стараенных угождать Ему исполнениемъ св. заповъдей Его, служа Ему благоговъніемъ и страхомъ Божіимъ, чистотою и воздержаніемъ, кротостію и смиреніемъ, самоотверженіемъ и теривніемъ, любовію и милосердіемъ къ ближнимъ своимъ; если послъ вольнаго или невольнаго гръхопаденія не остаешься въ небрежении о дущъ своей, но ищешь оправдания во Христъ Лисусъ покаяніемъ и исповъданіемъ гръховъ слезами умиленія и сокрушенія сердечнаго; если, памятуя непрестанно о смерти и судѣ Божіемъ, стараешься приготовить себя къ христіанской кончинв и непостыдному отв'єту на суд'є Христовомъ: то ты истинный сынъ Матери Божіей по благодати, съ тобою Она вездъ и всегда, съ тобою вся любовь Ея и благоволеніе, надъ тобою благодатный покровъ Ея на всякомъ мъсть и въ каждое мгновеніе твоей жизни. Притекай къ Ней съ сыновнимъ дерзновеніемъ, молись Ей съ твердою и несомненною надеждою, призывай Ее съ благимъ упованіемъ. Молитва въры твоей будетъ услыщана, всякое благое желаніе сердца твоего будеть исполнено, всякій благопотребный во время свое даръ Божій будеть ниспосланъ тебъ свыше. «Источаетъ бо неоскудныя пречистая Богородица, предваряеть на помощь и избавляеть отъ великихъ бъдъ и золъ благонравные и богобоящиеся рабы своя». Аминь.

(Извлечено изъ проп. Арх. Димитрія).



## Къ почитателямъ, поклонникамъ и последователямъ знаменитаго русскаго писателя гр. Л. Н. Толстого.

"Многіе изъ учениковъ (Інсуса Христа) отошли отъ Него и уже не хадили съ Нимъ. Тогда Інсусъ сказаль двънадиати: не хотите ли и вы отойти? Симонъ Петръ отвъчаль Ему: Господи! Къ кому намъ идти? Ты имъешь глаголы въчной жизни: и мы увъровали и познали, что Ты Христось, Сынъ Бога Живаго". (Іоана 6, 66—69).

24 февраля 1901 года въ «Церковныхъ Въдомостяхъ», издаваемыхъ при Святъйшемъ Правительствующемъ Сунодъ, было опубликовано опредъление Св. Сунода о графъ Л. Толстомъ. Въ этомъ опредъление возвъщалосъ, что «церковь не считаетъ его своимъ членомъ и не можетъ считатъ, доколъ онъ не раскается и не возстановитъ своего общения съ нею. Нынъ о семъ свидътельствуемъ предъ всею церковыю къ утверждению правостоящихъ и къ вразумлению заблуждающихся, особливо же къ вевому вразумлению самого графа Толстого.» Православные русские люди услышали и узнали теперь, что изрекла имъ православная Греко-Российская церковь объ одномъ изъ бывшихъ свовхъ членовъ, о графъ Л. Н. Толстомъ.

Съ облегченнымъ вздохомъ приняли они эту въсть, и ободрились сердца ихъ и возблагодарили они Бога, что произнесено было слово обличенія, вразумленія и свидътельства церкви о томъ, какъ должно смотръть на ученіе и религіозно-нравственную дъятельность именита-го отечественнаго писателя графа Л. Н. Толстого.

Тысячи православных ужасались, когда до слуха ихъ доходила литературная и народная молва о томъ, какъ глумится онъ надъ вѣрою христіанскою, какому поруганію предаетъ самое священное и самое дорогое сокровище для народа и сердца русскаго, православную вѣру и церковь! Десятки тысячъ соблазнялись, читая его писанія, въ которыхъ онъ сознательно и намѣренно перетолковываетъ слово Божіе и дерзко осмѣиваетъ то, что должно составлять великую благочестія тайну (1 Тим. 3, 16), что проповѣдано благовѣствовавшими Духомъ

Святымъ, послапнымъ съ небесъ, во что желаютъ проникнуть ангелы (1 Петр. 1, 12).

Архипастыри и пастыри возставали противъ него, какъ перетолкователя и извратителя слова Божія; писаніемъ и словомъ убѣждали его, заблуждающагося члена церкви, какъ любезнаго сына, уклонившагося на страну далече.—но онъ оставался глухъ къ увѣщаніямъ и убѣжденіямъ пастырей церкви.

Богословы и философы, ученые и писатели, духовные и свътскіе дъятели, — всъ, кто могъ, кто желалъ, кто долженъ былъ, вому дороги блага церкви, народа и отечества, — всъ указывали ему печатно или письменно на его религіозныя заблужденія, на его философскіе и богословскіе кривотолки, на его мечтательно-фантастическіе взгляды относительно обязанностей и долга каждаго по отношенію къ Богу и церкви, къ семьъ и личности, передъ государствомъ и обществомъ.

Сколько было обращено къ нему призывовъ и любвеобильныхъ приглашеній возвратиться къ Матери-церкви, отказаться отъ своихъ погубныхъ заблужденій, жить въ общеніи съ церковью, по стародавнимъ завётамъ и вёковымъ устоямъ православной и царелюбивой земли Русской!

И все напрасно... Знаменитый русскій писатель не хочеть покорить свой разумъ въ послушание въры, не соглашается путемъ смиренія побороть свою духовную гордость и самонадівничость, чтобы едиными устами и единымъ сердцемъ исповъдывать истину православія вивсть со всемь русскимь народомь. Онъ мыслить и живеть по своему; онъ убъжденъ ВЪ правотъ своихъ религіозныхъ и философскихъ возарвній; онъ словомъ И д**ѣ**ломъ учитъ «новому» въ дѣлѣ вѣобласти долга, правъ жизни, въ и обязанноры, въ вопросахъ стей, подкрыпляя свою проновыдь всею силою своего авторитета, всвиъ обаяніемъ своей художественно-преврасной різчи. А чтобы слово проповъди возможно полнъе и глубже пронивало въ сердце слушателя и читателя, онъ свою нёжно-сердечную рёчь пересыпаеть язвительными насмъшками надъ тъмъ, что говорять и чему учать его противники.

Прошло уже больше двухъ десятковъ лѣтъ такой его дѣятельности. Стало ясно для всѣхъ, что Л. Н. Толстой «сознательно и намѣренно отторгъ себя самъ отъ всяваго общенія съ церковію православною». И вотъ предстоятели церкви Русской возвѣщаютъ, что «церковь не считаетъ его своимъ членомъ и не можетъ считать, доколѣ онъ не раскается и не возстановитъ своего общенія съ нею».

Произнесено рѣшительное слово, высказанъ судъ церкви надъ ученіемъ и религіозно-нравственною дѣятельностью «знаменитаго русскаго писателя».

Какъ и слъдовало ожидать, судъ церкви оказался не по душъ почитателямъ, поклонникамъ и послъдователямъ Толстого. Они выражаютъ свой протестъ, придумывая для этого самую благовидную форму, отъ роскошнаго подарка по случаю дня рожденія Толстого до сочувственной телеграммы за тысячью подписей по поводу выздоровленія отъ бользии. Они пространно разсуждаютъ на тему, что «осужденіе знаменитаго писателя-проповъдника и моралиста противоръчить дуку кристіанства, который проявляется во всепрощеніи», совершенно забывая, что церкви Христовой предоставлено Пастыреначальникомъ высшее духовное право произносить судъ надъ непокорными членами.

Они прославляють его, какъ великаго писателя и мыслителя; предъ всеми они признають его истиннымъ христіаниномъ, сторонникомъ и руководителемъ въ истинной духовной христіанской религіи, свободной отъ всякихъ внёшнихъ обрядовъ и церемоній; они преклоняются предъ нимъ, какъ предъ «красою и гордостью Россіи».

Везд'в раздаются повидимому искренніе и недоум'ввающіе вопросы: за что Св. Сунодъ отлучиль графа Л. Н. Толстого? Въ чемъ вина его предъ церковью? Да и современна-ли такая м'вра къ всемірноизв'встному писателю?

Думается, что отвётъ на эти вопросы будетъ вполнё понятенъ, если предварительно выяснить отношение графа Л. Н. Толстого въ учению церкви, къ основамъ государственной, народной, семейной и общественной жизни Россіи.

#### 11

Умоляю вась, братія, именемь Господа нашего Іисуса Христа, чтобы всь вы говорили одно, и не было между вами раздъленій, но чтобы вы соединены были вь одномь духь и въ одножь мысляхь. (1 kop. 1, 10)

Родные графа Л. Н. Толстого, его сторонники, последователи и почитатели страшно возмущаются, что Св. Сунодъ «отлучилъ» ихъ знаменитаго учителя отъ церкви, объявивъ во всеуслышаніе и засвиденные предъ всёми, что Толстой не принадлежитъ къ церкви, что его нельвя считать православнымъ христіаниномъ.

Когда приходится встрічаться съ такими проявлевіями чувствь, высказываемыми печатно, письменно или устно, — то певольно задаешь себі вопрось: по какому праву послідователи графа Л. Н. Толстого считають его православнымь христіаниномь? Ніть ли здісь какого нибудь недоразумінія?

Правда, неръдко случалось бесъдовать съ людьми, которые по видимому убъжденно говорили о Толстомъ: «это — истичный христіа-пинъ, это — искренній человъвъ и писатель». Нъкто же изъ юных почитателей Толстого позволиль себъ даже такъ выразиться о своем учитель: «если бы онъ жилъ въ первые въка христіанства, то, навърное, быль-бы признанъ однимъ изъ выдающихся учителей церкви»,

Но все это отзывы поклонниковъ Толстого о своемъ «учителѣ». Такъ не могутъ утверждать тѣ, кто считаетъ себя принадлежащимъ православной церкви.

Кто внакомъ съ произведеніями Льва Николаевича, кто знаетт его литературную и религіозно-общественную д'ятельность, — для тіхт давно пе тайна, что Толстой изъ ученія Іисуса Христа пытается создать свою особую религію, которая настолько уклоняется отт вселенскаго христіанства, что даже получила своеобразное названіе—«толстовства».

Чтобы уяснить нъкоторыя особенности «толстовства», достаточно только сравнить учение православной церкви съ измышлениями и пере-

толковываніями Л. Толстаго, — и будетъ ясно, что ученіе Л. Н. Толстого, съ точки зрівнія церкви, есть «лжеученіе», «заблужденіе», «сектантство».

Въ самомъ дълъ, по какимъ признакамъ можно считать извъстнаго человъка принадлежащимъ къ православной христіанской церкви?

Кто принимаетъ все ученіе православной церкви о Богѣ, объ Інсусѣ Христѣ, о церкви, о св. таинствахъ, объ источникахъ Божественнаго Отвровенія, о путяхъ спасенія человѣка, о загробной жизни, — тотъ вправѣ признавать себя православнымъ христіаниномъ.

Кто понимаетъ учение церкви не по своему, а согласно съ толкованиемъ церкви, подъ руководствомъ Св. писания и Св. предания, въ свътъ свято-отеческихъ истолкований, а не въ противоположность имъ, тотъ, дъйствительно, можетъ называться православнымъ христивниномъ.

Кто въ жизни своей повинуется святой церкви, исполняетъ и стремится исполнить ея уставы и постановленія, начиная съ бол'ве важныхъ и существенныхъ и оканчивая вопросами второстепенными, тотъ самымъ д'Еломъ и жизнію показываетъ, что онъ истинный православный христіанинъ.

Не таковъ знаменитый русскій писатель графъ Л. Н. Толстой. Онъ не принимаетъ ученія слова Божія и церкви о Богь, объ Іисусъ Христь, о церкви, о таинствахъ, о путяхъ спасенія человька, о загробной жизни. Онъ по своему перетолковываетъ ученіе церкви, пренебрегая наставленіемъ Св. Апост. Павла, который завъщаль: «братія, стойте и держите преданія, которымъ вы научены или словомъ или посланіемъ нашимъ» (2 Фессал. 2, 15). Онъ не хочетъ повиноваться Св. церкви, онъ оставляетъ безъ вниманія ея любвеобильный призывъ къ себъ. Онъ не хочетъ исправиться въ томъ, въ чемъ согрышиль предъ церковью и предъ всёми братьями, православными христіанами.

А въдь самъ Господь далъ послъдователямъ и ученикамъ своимъ извъстное руководственное правило о согръшающихъ братьяхъ, которое вполнъ примънимо въ данномъ случаъ къ графу Л. Н. Толстому. «Если согръшитъ противъ тебя братъ твой, пойди и обличи его ме-

жду тобою и имъ однимъ; если послушаетъ тебя, то пріобрѣлъ ты брата твоего, если же не послушаетъ, возьми съ собою еще одного или двухъ, дабы устами двухъ или трехъ свидѣтелей подтвердилось всякое слово; если же не послушаетъ ихъ, скажи церкви, а если и церкви не послушаетъ, то да будетъ онъ тебѣ, къкъ язычникъ и мытарь» (Мө. 18, 15—17).

Значить, что-же? Можно ли считать Л. Н. Толстого православнымь христіаниномь? Конечно, нівть! Да и самь онь можеть ли признавать себя православнымь христіаниномь, если ученіе церкви онь отвергаеть, перетолковываеть; если уставамь церкви не повинуется; если не хочеть раскаятся въ томь, въ чемь согрішиль предъцерковью? Очевидио, нівть!

Левъ Николаевичъ—не православный христіанинъ: опъ—уклонившійся отъ церкви, отпадшій членъ ея и даже врагъ ея.

Пусть это горькая правда, но зачёмъ обманывать себя? Лучше знать правду о врагахъ церкви, ея бывшихъ членахъ, чёмъ и другихъ и себя обольщать ложною надеждою, что нётъ отпадающихъ отп. церкви.

Итакъ, скажемъ подробиве, въ чемъ вина графа Л. Н. Толстого предъ церковью?

#### 

И сказаль Іисусь вь отвыть (ученинамь Іоанна) пойдите, скажите Іоанну, что слышите и видите слыше прозрывають и хромые ходять, прокаженные очищаются и илухів слышать, мертвые воскресають и нишів благовыствують; и блажень, кто не соблазнится о Мнь. (Мв. 11, 4—6).

Кто не знаетъ. что Евангеліе— самая священная внига для всѣхъ христіанъ: въ немъ повъствуется о земной жизни Спасителя, о Его божественномъ ученіи, о радостныхъ обътованіяхъ блаженства, спасенія и въчной жизни для върующихъ.

Читаютъ эту книгу съ благоговъніемъ, какъ Слово Божіе; повимаютъ такъ, какъ учитъ понимать Св. церковь въ лицъ своихъ прославленныхъ Св. отцовъ и учителей. Четыре стороны свъта, четыре вътра вселенной и четыре евангелія,—таково сравненіе, которое неръдко встръчается у Св. отцовъ, какъ наглядное выраженіе убъжденія, что не должно и не можетъ быть болъе четырехъ существующихъ уже евангелій.

И вотъ, въ концъ XIX въка является новый учитель въры, который пишетъ и издаетъ въ свътъ свое новое, пятое евангеліе.

Повидимому повъствование въ этомъ евангелии идетъ согласно указанию евангелистовъ, — но при болъе внимательномъ чтении оказывается, что всякому евангельскому повъствованию придается особий характеръ, особое значение; что составителемъ пятаго евангелия допущены произвольные пропуски, перестановки и вставки, которыми совершенно извращается учение православной христинской церкви о лицъ Іисуса Христа, о Богъ Отцъ, о Св. Духъ, о Пресвятой Дъвъ Маріи, о всемъ дълъ искупления и спасения человъчества Іисусомъ Христомъ, Сыномъ Божівиъ.

Въ то же время это «новое» евангеліе составлено изъ выдержекъ изъ каноническихъ евангелій. Самостоятельныя вставки Толстого въ ткань изъ евангельскихъ изреченій написаны языкомъ, въ которомъ просвѣчиваетъ мысль автора придать своимъ вставкамъ такую поэтически-религіозную восторженность и вдохновленную непосредственность, чтобы читатель не отличилъ вставокъ отъ подлиннаго текста и чтобы всему содержанію «новаго евангелія» придавалъ одинаковое значеніе.

Вначалѣ только заинтересованный новымъ видомъ творчества знаменитаго русскаго писатедя, читатель, особенно изъ молодежи, невольно поддается вліянію поэтическаго дара Толстого и оказывается подъ обаяніемъ «духа лестча». Онъ смущенъ. Въ его сердце и умъ посѣяно сомнѣніе и недовѣріе къ евангельскому повѣствованію Свящ. Писанія. Онъ съ тревогой предлагаетъ себѣ и другимъ вопросъ: а что если Левъ Николаевичъ правъ? Что если представители церкви повинны въ ошибкѣ или въ ненамѣренномъ обманѣ? «Плевелы», посѣянные поэтическимъ даромъ Толстого въ сердцахъ читетелей, постепенно выростаютъ и даютъ свой плодъ: православный христіанинъ оказывается уловленнымъ въ сѣти религіознаго обольщенія. Изъ про-

стого читателя произведеній Л. Н. Толстого онъ постепенно становится его сторонникомъ, почитателемъ, поклонникомъ, толстовцемъ».

Этого не было-бы, если-бы читали Слово Божіе такъ, какъ учитъ церковь: «съ благоговъніемъ, съ молитвою, съ чистымъ намъреніемъ, для наставленія въ въръ и побужденія къ добрымъ дъламъ» (изъкатихизиса).

Тогда благоговъйные читатели Евангелія вспомнили бы слова Спасителя: «берегитесь, чтобы вто не прельстиль вась» (Мр. 13, 5); «многіе лжепророви возстануть и прельстять многихъ» (Ме. 24, 11).

Не оставили бы они безъ вниманія и словъ возлюбленнаго ученика Господа Іоанна Богослова, которыми онъ предостерегаетъ вѣрующихъ стъ обольстителей. «Возлюбленные»! внушаетъ онъ: «не всякому духу вѣрьте, но испытывайте духовъ, отъ Бога-ли они, потому что много лжепророковъ появилось въ мірѣ. Духа Божія (и духа заблужденія) узнавайте такъ: всякій духъ, который исповѣдуетъ Іисуса Христа, пришедшаго во плоти, есть отъ Бога. А всякій духъ, который не исповѣдуетъ Іисуса Христа, пришедшаго во плоти, не есть отъ Бога, это духъ антихриста, о которомъ вы слышали, что онъ придетъ и теперь есть уже въ мірѣ» (1 Іоан. 4, 1—3). «Ибо многіе обольстители вошли въ міръ, не исповѣдующіе Іисуса Христа, пришедшаго во плоти: такой человѣкъ есть обольститель и антихристь» (2 Іоан. 7).

Не удивлялись бы они и тому, что отлученъ отъ церкви ихъ учитель Толстой, предлагающій имъ «иное благовъствованіе», извращающій «благовъствованіе Христово». Имъ ясно было бы, что вначе и не можетъ поступить церковь, ибо для нея имъютъ руководственное значеніе слова Ап. Павла, направленныя противъ лжеучителей. «Удивляюсь», пишетъ Апостолъ Галатійскимъ христіанамъ: «что вы отъ призвавшаго васъ благодатію Христовою такъ скоро переходите въ иному благовъствованію, которое, впрочемъ, не иное, а только есть люди, смущающіе васъ и желающіе превратить благовъствованіе Христово. Но если бы даже мы, или ангелъ съ неба сталъ благовъствовать

вамъ не то, что мы благовъстовали вамъ, да будетъ анаеема» ( $\Gamma$ ал. 1, 6—9).

Церковь не ищеть угожденія людямь, и ея отлученію подлежать всь, кто извращаєть благовъствованіе Христово или предлагаєть «иное благовъствованіе».

#### IV

"От божественной силы Его (Iucyca Xpucma) даровано намъ все потребное для жизни и благочестия" (2 Петр. 1, 3).

Отвергая священное преданіе, преемственно сохраняющееся въ Св. церкви, Л. Н. Толстой относится отрицательно въ самой церкви и въ Св. таинствамъ, какъ дарованнымъ отъ Бога средствамъ благодатной жизни и силы вфрующихъ.

Слово Божіе ясно возвѣщаетъ, что безъ таинствъ человѣвъ не можетъ сдѣлаться участникомъ истинно-духовной и христіанской жизни: «рожденное отъ плоти есть плоть, а рожденное отъ Духа есть духъ» (Іоан. 3, 6).

Но чтобы принимать таинства и быть действительнымъ участникомъ ихъ благодатной силы, необходимо вёровать въ божественное установление таинствъ и въ ихъ благодатную действенность.

Всё православные христіане съ вёрою относятся въ словамъ Спасителя, записаннымъ въ Евангеліяхъ, —и для нихъ доступна истинно-духовная христіанская жизнь, такъ какъ они съ вёрою приступаютъ въ таинствамъ, какъ божественнымъ средствамъ одухотворенія и облагодатствованія человёка въ его вёчной борьбё съ плотію и грёхомъ. Потому-то всякій православный христіанинъ съ недоумёніемъ и смущеніемъ выслушиваетъ своеобразное ученіе графа о таинствахъ. Для него непонятно, какъ можно считать себя христіаниномъ и въ то же время не принимать ясно и опредёленно выраженнаго ученія Іисуса Христа о необходимости таинствъ для духовной жизни человёка.

Развъ не свазалъ Господь Никодиму: «истинно, истинно говорю тебъ: если кто не родится отъ воды и Духа, не можетъ войти въ

царствіе Вожіе. Рожденное отъ плоти есть плоть, а рожденное отъ Духа есть духъ. Не удивляйся тому, что Я сказаль тебъ: должно вамъ родиться свыше. Духъ дышетъ, гдъ хочетъ, и голосъ его слышишь, а не знаешь, откуда приходитъ и куда уходитъ: такъ бываетъ со всякимъ рожденнымъ отъ Духа» (Іоан. 3, 5—8).

Правда, для Никодима эти слова были не вполнъ понятны, и потому за словами Спасителя послъдовалъ вопросъ Никодима: «кавъ это можетъ быть»? (Іоан. 3, 9).

Графъ Левъ Николаевичъ объявляетъ себя учителемъ духовной жизни, истолкователемъ ученія Іисуса Христа,—и въ то же время отрицательно относится къ ученію Спасителя о таинствъ крещенія. Не умъстно ли поэтому обратить къ Толстому вопросъ, предложенный Спасителемъ Никодиму: «Ты—учитель Израилевъ, и этого ли ты не знаешь»? (Іоан. 3, 10).

А между твив евангелисты такъ согласно свидътельствують о таинствъ крещенія. Евангелистъ Матеей геворитъ о заповъди Спасителя относительно крещенія: «идите, научите всъ народы, крестя ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа» (28 19). То же и евангелистъ Маркъ: «идите по всему міру и проповъдуйте Евангеліе всей твари. Кто будетъ въровать и крестится, спасенъ будетъ; а вто не будетъ въровать, осужденъ будетъ» (16, 15—16).

Кромъ таинства крещенія Толстой особенно подробно останавливается на таинствь св. причастія, и, по обывновенію своему, прилагая въ явленіямъ благодатной и духовной жизни мѣрку скептическаго раціонализма и пріемы опытнаго, чисто физическаго изслѣдованія, не можетъ найти въ этомъ таинствь того, о чемъ учитъ св. церковь и Слово Божіе. Онъ не хочетъ духовно понять и воспринять то, чему учитъ Откровеніе и чего не даетъ ему наблюденіе. Зрѣніе и вкусъ говорятъ ему, что въ таинствъ причащенія онъ принимаетъ хлѣбъ и вино. Слово Божіе и св. церковь обращается къ върѣ христіанина и убъждаетъ его исповъдывать, что въ таинствъ причащенія «подъ видомъ хлѣба и вина» преподаются върующимъ «Истинное Тѣло и Честная Кровь Господа нашего Іисуса Христа».

Св. церковь настойчиво требуетъ именно такого, а не иного отношенія въ тышству причащенія. Этому обстоятельству она придаетъ столь великое значеніе, что въру и исповъданіе христіанина по отношенію къ таинству причащенія она поставляетъ наравнъ съ върою христіанина въ то, что Іисусъ Христосъ есть Сынъ Божій и что Онъ пришелъ спасти міръ.

Какъ торжественно и какъ благоговъйно слышится это исповъданіе въ дни Св. причащенія въ храмахъ Божіихъ! Кто не умилялся, въ комъ есть хоть капля въры, при слушаніи этого дивнаго гимна въры!

Обратите вниманіе на первыя слова этой молитвы. «Върую, Господи, и исповъдую, яко Ты еси воистину Христосъ, Сынъ Бога живаго, пришедый въ міръ гръшныя спасти, отъ нихъ же первый есмь азъ. Еще върую, яко сіе есть самое Пречистое тъло Твое и сія есть самая честная кровь Твоя». Сначала въра и исповъданіе, что Іисусъ Христосъ есть Сынъ Божій; что онъ пришелъ въ міръ спасти гръшныхъ; что приступающій къ таинству чувствуеть свою гръховность. Потомъ новыя слова, свидътельствующія, что въ таинствъ причастія преподается върующимъ не хлъбъ и вино, а Тъло и Кровь Іисуса Христа.

И вотъ Толстой сомнъвается въ томъ, въ чемъ накогда не сомнъвалась Св. церковь. Овъ не хочетъ принять, признать и исповъдывать то, что принимаетъ, признаетъ и исповъдуетъ весь христіанскій міръ.

На чьей же сторон'в правда? На стороц'в ли новоявленнаго учителя в в и и и на сторон'в всего христіанскаго міра, во глав'я котораго стоять Апостолы, лики мучениковь, сонмы святыхь и преподобныхь, великое число праведниковь, которыхь возрастила и воспитала въ своей оград'я Св. церковь?

Гдѣ истина? Въ свидѣтельствѣ ли вкуса и зрѣнія, которое убѣждаетъ Толстого, что въ причащеніи онъ принималь только хлѣбъ и вино, или въ свидѣтельствѣ Божествениаго Откровенія, въ свидѣтельствѣ духа и благодати, которое возвѣщаетъ всѣмъ. что въ таинствѣ причащенія мы принимаемъ Тѣло и Кровь Іисуса Христа?

Для того, кто не лицемърно ищетъ истины, ужели можетъ быть вдъсь выборъ? Для человъка искренняго, истинно жаждущаго правды, не можетъ быть выбора между ученіемъ Іисуса Христа и ученіемъ Л. Толстого, а потому не должно быть и колебанія между исповъданіемъ въры вселенской церкви, вселенскаго христіанства, и исповъданіемъ «въры» Толстого.

Въдь не измышленія частных влиць, а божественное учепіе Іисуса Христа заключается въ ученіи церкви, что въ тапиствъ причащенія върующіе принимаютъ Тъло и Кровь Іисуса Христа.

Раскроемъ евангеліе отъ Іоанна. Тамъ мы найдемъ самосвидътельство Інсуса Христа о томъ, что Онъ объщаль върующимъ преподать Свою Плоть и Свою Кровь для таинственнаго и благодатнаго единенія съ Собою, въ залогъ въчной жизни и спасенія.

Вотъ слова Спасителя объ этомъ. «Хлѣбъ Божій есть Тотъ, который сходить съ неба и даетъ жизнь міру. На это сказали Ему: Господи! Подавай намъ всегда такой хлѣбъ. Іисусъ же сказалъ имъ: Я есмь хлѣбъ жизни; приходящій ко Мнѣ не будетъ алкать, и вѣрующій въ Меня не будетъ жаждать никогда. —Я хлѣбъ живой, сшедшій съ небесъ; ядущій хлѣбъ сей будетъ жить во вѣкъ; хлѣбъ же, который и дамъ, есть плоть Моя, которую я отдамъ за жизнь міра» (Іоан. 6, 33—35, 51).

Эти слова Спасителя были не понятны для іудеевъ. «Тогда іудеи стали спорить между собою, говоря: кавъ Онъ можетъ дать намъ ѣсть плоть Свою? Інсусъ же свазалъ имъ: истинно, истинно говорю вамъ: если не будете ѣсть Плоти Сына человѣческаго и пить Крови Его, то не будете имѣть въ себѣ жизни. Ядущій Мою Плоть и піющій Мою Кровь имѣетъ жизнь вѣчную, и Я воскрешу его въ послѣдній день. Ибо Плоть Моя истинно есть пища и Кровь Моя истинно есть питіе» (Іоан. 6, 52—56).

Развѣ не ясно, что Спаситель говорить здѣсь о таинствѣ причащенія, въ которомъ преподается Тѣло и Кровь Інсуса Христа? Толстой перетолковываеть эти слова, соблазняется ими. Но что же удивительнаго въ этомъ? Такъ было и въ дни Спасителя. «Многіе изъ учениковъ Его, слыпа то, говорили: какія сгранныя слова! Кто можетъ это слушать? Но Іисусъ, зная Самъ въ Себъ, что ученики Его ропщутъ на то, сказалъ имъ: это ли соблазняетъ васъ? Что-жъ, если увидите Сына Человъческаго восходящимъ туда, гдъ былъ прежде» (Іоан. 6, 60—62).

Не желавшіе принять ученіе Інсуса Христа, соблазнившіеся Его словами о таинств'я причашенія отступили отъ Него (Іоан. 6, 66—69). Не то же ли повторилось и въ жизни Толстого? Соблазнившись ученіемъ церкви и Слова Божія о таинств'я причащенія, онъ прервалъ общеніе съ церковью.

Что же? ученивъ ли онъ Христовъ? Послъдователь ли онъ Спасителя? Нътъ. Толстой не съ тъми, кто свазалъ Спасителю: «Господи! Къ кому намъ идти? Ты ымъешь глаголы въчной жизни: и мы увъровали и познали, что Ты Христосъ—Сынъ Бога Живаго» (Іоан. 6, 68—69). Толстой удалился отъ Спасителя, онъ пожелалъ итти своимъ путемъ, готовый съ видомъ новаго пророка возвъстить всёмъ, въчемъ его въра, каково его исповъданіе, какъ онъ понимаетъ и истолковываетъ евангеліе.

Если съ такимъ произволомъ Толстой позволяетъ себъ перетолковывать ясныя слова Спасителя о таинствахъ крещенія и причащенія, то нельзя удивляться и тому. что имъ отвергаются вообще всѣ таинства, весь строй и порядокъ жизни церкви и самая церковь. Вѣдь произволъ въ мысляхъ и желаніяхъ не имѣетъ предѣловъ, особенно если онъ имѣетъ своими спутниками и руководителями гордость, самомнъніе и самообольщенную религіозность.

Нътъ, графъ Л. Н. Толстой не увъровалъ, а потому и не повналъ и не хочетъ исповъдать, что Іисусъ Христосъ—Сынъ Бога Живаго (Іоан. 6, 69).

Гдъ жъ ключъ къ пониманію этого печальнаго явленія въ исторіи русской мысли и самосознанія, что «знаменитый русскій писатель

и мыслитель» отвергаеть и перетолковываеть слова Іисуса Христа, истиннымь последователемь Котораго онь объявляеть себя предъ цельмым міромь?

Въ словахъ Апостола Павла объ отношении плотового и душевнаго человъка къ явлениямъ духовной жизни и въ словахъ Спасителя о значении человъческой надменной мудрости и простодушнаго чистосердечия въ дълъ въры.

Приведемъ себъ на память эти слова. Апостоль говорить: «душевный человъкъ не принимаетъ того, что отъ Духа Божія, потому что онъ почитаеть это безуміемъ, и не можетъ разумъть, потому что о семъ надобно судить духовно» (1 Кор 2, 14). А самъ Господь не привываетъ ли всъхъ къ въръ въ Него, не ублажаетъ ли тъхъ, кто не соблазнится о Немъ?

Предтеча Христовъ уже быль заключень въ темницу, когда Госнодь ходиль и проповъдываль въ городахъ іудейскихъ. «Іоаннъ-же
услышавь въ темницъ о дълахъ Христовыхъ, послаль двоихъ изъ
учениковъ своихъ сказать Ему: Ты ли Тотъ, Который долженъ придти,
или ожидать намъ другого? И сказаль имъ Іисусъ въ отвътъ: пойдите,
скажите Іоанну, что слышите и видите: слъпые прозръвають и хромые ходятъ, проваженные очищаются и глухіе слышатъ, мертвые воскресаютъ и нищіе благовъствуютъ; и блаженъ, кто не соблазнится о
Мнъ. (Мв. 11, 2—6). Въ то время, продолжая ръчь, Іисусъ сказаль:
славлю Тебя, Отче, Господи неба и земли, что Ты утаилъ сіе отъ
мудрыхъ и разумныхъ, и открылъ то младенцамъ; Ей. Отче! ибо таково было Твое благоволеніе» (Мв. 11, 25—26).



"Кто разведется съ женою своем не за прелюбодъяние и женится на другой, тоть прелюбодъйствуеть; и женившійся на разведенной прелюбодъйствуеть. Говорять Ему ученики Его: если такова обязанность человька къ жень, то лучше не жениться. Онъ-же сказалъ имъ: не всы вмыщають слово сіе, но кому дано, кто можеть вмыстить, да вмыстить (Мв. 19,9—11,12)

Отрицая таинства, Толстой не задумывается отвергать и осмёнть

и таинство брака, на которомъ зиждется благополучіе частной, семейной и общественной жизни.

Въ «Крейцеровой Сонатъ» опъ пытается доказать, что брачная жизнь-противонравственное явленіе, что это только благонамъренно приврытый видъ разврата, что правильно воспитанный въ естественномъ и нравственномъ отношеніяхъ человъвъ, мужчина-ли то или женщина, чуждается, тяготится, избъгаетъ брачнаго сожитія, вакъ явленія противоестественнаго, что брачная жизнь такая же кръпко привитая дурная привычка такъ называемой культурной жизни, какъ куренье табаку, пьянство и т. п.

Когда встрѣчаешься съ такимъ или подобнымъ ученіемъ, то прежде вссго является вопросъ: откуда оно? Измышленіе-ли это автора или оно покоится на высшемъ источникѣ человѣческаго вѣдѣнія, Божественномъ Откровеніи?

Толстой выступаеть предъ своими читателями, слушателями и поклонниками не столько въ качествъ писателя и мыслителя, сколько въ роли религіознаго и общественно-политическаго дъятеля, полагающаго въ основу своей дъятельности ученіе Іисуса Христа, Свято Ввангеліе.

Кавъ мыслитель, онъ можетъ измышлять все, что угодно, и о всемъ, въ томъ числъ и о бракъ; но какъ религіозный дъятель, проповъдующій и изъясняющій ученіе Христово, онъ не долженъ и не имъетъ права выдавать всякое свое измышленіе за ученіе Христа.

Ученіе Іисуса Христа и Апостоловъ о бракѣ не таково, какое проповѣдуется Толстымъ.

Господь самъ присутствевалъ на бракъ въ Канъ Галплейской и тамъ было совершено Имъ первое чудо, показавшее, что радости и благополучие семейной жизни не лишены благоволения Божия и благословения Основателя христинства (2 гл. Іоан.).

Спаситель обличаль ізудеевь за ихъ легкое отношеніе къ разводу, къ расторженію брака. Онъ говориль, что только для нъкоторыхъ

возможно воздержание отъ брака; для всёхъ же другихъ брачное сожитіе — естественный образь жизни, ведущій свое начало оть первыхь людей. Евангелистъ Матеей такъ повъствуетъ объ этомъ. «И приступили въ Інсусу фарисеи и, искушая Его, говорили Ему: по всявой ли причинъ позволительно человъку разводиться съ женою своею? Онъ скавъ отвътъ: не читали ли вы, что сотворившій въ началь мужчину и женщину сотвориль ихъ (Быт. 1, 27). И свазалъ: посему оставить человекь отца и мать и прилепится къ жене своей, и будутъ два одною плотью (Быт. 2, 24), такъ что они уже не двое, но одна плоть. Итакъ, что Богъ сочеталъ, того человъкъ да не разлучаеть. Они говорять Ему: какъ же Моисей заповъдаль давать разводное письмо, и разводиться съ нею? Овъ говорить имъ: Моисей по жестокосердію вашему позволиль вамъ разводиться съ женами вашими; а съ начала не было такъ; но Я говорю вамъ: кто разведется съ женою своею не за прелюбодъяние и женится на другой, тотъ прелюбодъйствуеть; и жепившійся на разведенной прелюбодыйствуеть. Говорять Ему ученики Его: если такова обязанность человека въ жене. то лучше не жениться. Онъ же сказаль имъ: не всв вмвщаютъ слово сіе, но вому дано, вто можеть вместить, да вместить (Мв. 19, 3-12).

Кавъ мыслитель извъстнаго направленія, Толстой, пожалуй, можетъ быть правымъ въ глазахъ людей, постоянно ищущихъ новаго и не задумывающихся отвергать то, что имт не нравится. Но вавъ проповъдникъ чисто христіанскихъ воззрѣній, Левъ Николаевичъ напрасно выдаетъ свои навъянные на него средой взгляды на бракъ и брачную жизнь за истинное пониманіе и истолкованіе ученія Спасителя о бракъ.

Для людей, не лицемърно ищущихъ истину, вышеприведенныя слова Спасителя о бракъ должны разъяснить, что взглядъ церкви и христіанской нравстенности на бракъ никогда не былъ похожъ на взглядъ Толстого относительно брачной и семейной жизни. И христіанская древность, въриая ученію Спасителя, всегда съ должнымъ уваженіемъ относилась къ таинству брака и къ брачной жизни. Взаимоотношеніе между мужчиной и женщиной въ бракъ Апостолъ Павелъ уясняетъ сравненіемъ съ таинственнымъ общеніемъ Христа съ цер-

ковью. Въ посланіи къ Ефесянамъ Апостолъ Павелъ такъ говоритъ объ этомъ. «Жены, повивуйтесь свсимъ мужьямъ, какъ Господу, потому что мужъ есть глава жены, какъ и Христосъ глава церкви, и Онъ-же Спаситель тѣла. Оставитъ человѣкъ отца своего и мать и прилѣпится къ женѣ своей, и будутъ двое одна плоть (Быт. 2, 24). Тайна сія велика, я говорю по отношенію ко Христу и къ церкви» (V, 22—23, 32—33). Кто «подъ видомъ благочестія» отвергалъ или порицалъ бракъ, тѣ подвергались суду церкви, какъ это видно изъ постановленій вселенскихъ соборовъ. \*)

Итакъ, учение Іисуса Христа, Его Апостоловъ и вселенскихъ соборовъ говоретъ о бракъ, какъ о божественномъ установленіи, отвъчающемъ естественнымъ и нравственнымъ потребностямъ и запросамъ людей. Это очевидная истина для всякаго христіанина. Какъ же можно считать православнымъ христіаниномъ того, кто порицаетъ бракъ, называетъ его развратомъ, явленіемъ, противнымъ нравственнымъ и естественнымъ потребностямъ и запросамъ человека. Нътъ, Толстой не православный мыслитель и учитель, хотя бы по тому однои учить превратно о таинстви брака. Его му, что онъ говоритъ взгляды могутъ казаться привлекательными, его художественныя произведенія— чарующими, по это еще не значить, что въ нихъ истина. Добросовъстный искатель истины не можеть и не должень проходить мимо евангелія. Называющій себя христіаниномъ не вправъ извращать евангельское ученіе. Если же кто дівлаеть это, то надъ нимъ воочію исполняется пророчество Апостола Павла о лжеучителяхъ, которые выбств съ другими заблужденіями проповедывали и о недозволительности брака. «Духъ ясно говорить, что въ последнія времена отступять инкоторые отъ виры, внимая духамь обольстителямь и ученіямь бівсовскимь, чрезь лицеміріе лжесловесниковь, сожженныхь въ совъсти своей, запрещающихъ вступать въ бракъ и употреблять въ пищу то, что Богъ сотвориль, дабы върные и познавшие истину вкушали съ благодареніемъ (1 Тим. 4, 1-3).

«Подъ видомъ благочестія» графъ Толстой проповѣдуетъ отри-

<sup>\*)</sup> Таково, напримъръ, тринадцатое правило 6 вселенскаго собора.

цательное отношение въ браку, и образъ жизни, освященный словомъ Божінить, отвітчающій нравственными потребностями и естественными запросамъ человъва, выставляетъ на поругание и глумление своихъ повлонниковъ. Конечно, и въ брачной жизни, какъ во всёхъ взаимоотношеніяхъ челов'єка, всегда и вездів можно Встрітить, отыскать и подивтить не мало такихъ сторонъ, надъ которыми люди любятъ посмъяться. Но, думается, это не даетъ права даже и такимъ знаменитымъ писателямъ, какъ Толстой, перетолковывать учение церкви и слова Божія о бравь и выдавать свои измышленія за ученіе Христово. Тъмъ не менъе мнимо-христіанскій взглядь Толстого на бракъ высвазанъ имъ, и сталъ извъстенъ міру. Многіе увлевлись «новымъ ученіемъ» о бракъ. другіе соблазнились имъ; иные увидьли въ немъ новое откровеніе. Предъ судомъ совъсти и справедливости все это должно лечь тяжелымъ бременемъ на душу нашего «прославленнаго» писателя; для почитателей же Толстого это только новый веновъ славы къ прежнимъ.

Допустимъ, что учение Толстого о бракѣ — дъйствительно новая ступень въ самосознани и саморазвити человъчества на пути къ совершенству. Но тогда будемъ же натолько послъдовательны, добросовъстны и мужественны, чтобы признать и открыто назвать тъ выводы, къ которымъ необходимо долженъ притти всякій, кто принимаетъ ученіе Толстого о бракъ.

Выводы, вытекающіе изъ ученія Толстого о бракъ, приблизительно таковы:

- 1) бракъ по существу своему явление противонравственное;
- 2) стремящіеся къ совершенству должны избѣгать брака, какъ преступленія;
- 3) дъти должны быть признаны свободными отъ нравственныхъ обязанностей уважать и заботиться о родителяхъ, какъ о такихъ лицахъ, нравственное преступление которыхъ (бракъ) вызвало дътей къ существованию;

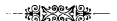
- 4) всё нравственные люди должны стремиться къ уничтожению брачныхъ и семейныхъ отношений, къкъ препятствий на пути совершенствования человътества;
- 5) государство, покровительствующее браку, съ точки зрѣнія ученія Толстого о бракѣ, является великимъ эксилоататоромъ человѣческой развращенности и т. п.

Ми видимъ, такимъ образомъ, что Толстой, призывая къ совершенству путемъ отрицательнаго отношенія къ браку и въ вытекающимъ изъ него обязанностямъ человъка къ семьъ, личности, обществу и государству, въ то же время призываетъ всъхъ къ разрушенію основъ семейной, общественной и государственной жизни.

Кому не очевидно послѣ этого, что ученіе Толстого о бракѣ не можетъ быть признано христіанскимъ, какъ не согласное съ ученіемъ Іисуса Христа в Его Апостоловъ; не можетъ быть названо нравственнымъ и естественнымъ, какъ поощряющее гордость людей, какъ влекущее ихъ къ разрушенію того, что созидалось тысячелѣтіями человѣческой исторіи и что счатается Священнымъ и въ естественныхъ и въ откровенныхъ религіяхъ.

Можно увлекаться какими угодно вдеями, можно восхищатся чарами всякихъ произведеній поэзій; но не всякую мечту поэта, не всякую фантазію художника нужно признавать за вдохновенно-постигнутую и возвъщенную людямъ истину. Очаровательныя мечты поэта ръдко пригодны людямъ въ качествъ правилъ жизни; а ихъ выводы для върующихъ сердецъ никогда не могутъ сравняться съ глаголами Божественнаго Откровенія!

Этого вивогда не следуеть забывать и поклонникамъ Толстого!



(Продолжение слыдуеть).

## На бесъдахъ съ сектантами въ гор. Впадинавназъ весъда о храмъ.

(Продолженіе).

О-нъ. Ап. Павелъ говоритъ, что Ветхій Завътъ уничтоженъ Новымъ Завътомъ: въ 8 стихъ 8-й главы посланія къ Евреямъ онт приводитъ слова пророка Іеремін; «Вотъ наступають дни, говоритъ Господь, когда я заключу съ домомъ Израиля и домомъ Іуды новый завътъ (Iep. 31, 31); говоря «новый», поясняетъ апостолъ въ 13 стихв. Господь показаль ветхость стараго, а ветшающее и старъющее близко въ уничтоженію. Если, по слову апостола, Ветхій Завътъ уничтоженъ, то уничтоженъ и храмъ ветхозавътный, стало быть въ Христовой Церкви храмы не нужны. Такъ и говоритъ апостолъ далье, въ 9 главь: «Первый Завьть», говорить апостоль, «имълъ постановление о богослужении и святилище земное (1 ст.), но Христосъ, Первосвященникъ будущихъ благъ, пришедъ съ большею и совершеннъйшею скиніею, нерукотворенною». (II ст.). Видите, апостоль ясно говорить, что въ Ветхомъ Завътъ было «святилище земное, а въ Новомъ Завътъ Христосъ пришелъ съ «скинјею нерукотворенною, стало быть рукотворенных храмовъ не должно быть въ Христовой Церкви.

- Вы прочитали слова апостола отрывочно, безъ связи ихъ со всею рѣчью апостола и даже исказили ихъ. 1-й стихъ 9 главы вы прочитали, опустивъ слово «И»: «И первый завѣтъ имѣлъ постановленіе о богослуженіи и святилище земное». Говоря: «и первый завѣтъ», апостолъ, ясно, разумѣетъ и второй завѣтъ, а вы, опустивъ слово «и», придали этому мѣсту совершенно превратный смыслъ, будто бы апостолъ святилищемъ земнымъ называетъ только святилище ветхозавѣтное. Далѣе, во II стихѣ вы, прочитавъ слова: «Христосъ, пришедъ съ большею и совершеннѣшею скиніей, нерукотворенною», опустили слѣдующее за этими словами поясненіе апостола слова «нерукотворенною:» «т. е. не такого устроенія». Такъ обращаться съ Словомъ Божіимъ нельзя. Что вышло

бы у васъ, если бы вы, указавъ на слова откровенія, что «ключи ада и смерти» находятся въ рукахъ побъдившаго смерть Іисуса Христа, прочитали затъмъ 14 стихъ 2 гл. посланія къ Евреямъ такъ: «Какъ дъти причастны плоти и крови, такъ и Онъ (Христосъ) воспринялъ оныя, дабы смертью лишить силы имъющаго державу смерти», и здъсь остановилисьбы, не дочитавъ слова: «т. е. діавола»? Видите, какія неясныя или, по выраженію ап. Петра, неудобовразумительныя мъста есть въ посланіяхъ ап. Павла! Какъ же можно вычитывать изъ его посланій отдъльныя мъста и опускать поясненія апостола, когда самъ онъ находить необходимымъ пояснять ихъ! Разсмотримъ всю ръчь апостола и мы увидимъ, что онъ говоритъ совстмъ не то, что вы отрывочно вычитали.

Разъяснимъ прежде всего 13 ст. 8 главы: «Говоря «новый» Господь показалъ ветхость перваго, а ветшающее и старъющее близко къ уничтоженію».

«Не пріидохь, говорить Христось, разорити законь или пророки, но исполнити (Ме. 5, 17). «Мы не уничтожаемь законь, говорить апостоль, но утверждаемь (Рим. 3, 31). Іисусь Христось не уничтожиль ветхозавѣтный законь, а раскрыль, восполниль и даль его намь въ совершеннѣйшемь видѣ. По слову апостола скинія Моисеева со всѣми ея установленіями существовала до времени не уничтоженія, а исправленія (Евр. 9. 10). Исправленный предметь, конечно, не существуеть въ своемъ прежнемь видѣ, и въ этомъ смыслѣ онъ уничтожается. Въ такомъ смыслѣ уничтожень и Ветхій Завѣть, но онъ продолжаетъ существовать, по слову апостола, въ исправленномъ, болѣе совершенномъ видѣ. Это и разъясняеть апостоль въ слѣдующей 9-й главѣ. Разсмотримъ теперь эту главу.

Прочитаемъ вмѣстѣ 1, 11, 12 и 24 стихи 9 главы: «И первый завѣтъ имѣлъ постановленіе о богослуженіи и святилище земное; но Христосъ, Первосвященникъ будущихъ благъ, пришедъ съ большею и совершеннъйшею скиніей, нерукотворенною т. е. не такого устроенія, однажды вошелъ во святилище и пріобрѣлъвѣч-

ное искупленіе; Христосъ вошелъ не въ рукотворенное святилище, но въ самое небо, чтобы предстать нынѣ за насъ предъ лице Божіе. Апостолъ различаетъ: 1) скинію ветхозавѣтную (1 ст.), 2) свинію новозавѣтную, съ которою пришелъ Христосъ (II ст.) и 3) святилище (небо), въ которое вошелъ Христосъ, чтобы предстать за насъ предъ лице Божіе (ст. 12 и 24). Святилище, въ которое вошелъ Христосъ, апостолъ называетъ небеснымъ и нерукотвореннымъ, ему онъ и противополагаетъ земную, рукотворенную скинію и перваго завѣта и второго. Такимъ образомъ, и новозавѣтная скинія есть скинія земная и рукотворенная.

Исправленная ветхозавътная скинія-Церковь Христова имъеть, по слову апостола, большее, совершеннайшее устроение. Въ какомъ смыслѣ апостолъ называетъ ее нерукотворенною? Конечно, слово «нерукотворенный» обыкновенно значить: сдъланный безъ помощи рукъ, но апостолъ поясняетъ, что въ данномъ мъстъ нельзя придавать этому слову буквальнаго значенія, какъ во 2 гл. посланія къ Евреямъ выраженіе: «имфющій державу смерти» нельзя въ собственномъ смыслъ относить къ діаволу; по объясненію апостола, слово «нерукотворенный» въ данномъ мъстъ значитъ «не такого устроенія», -- лучшаго, совершеннъйшаго устроенія: Церковь Христова имъетъ лучшее, совершеннъйшее устроение во всъхъ отношеніяхъ, «Нерукотворенною» Церковь Христову апостолъ могъ назвать въ томъ смысль, что въ ней невидимо и нерукотворенно подается върующимъ возрождающая и освящающая благодать Св. Духа, которую не могла подавать Церковь ветхозавътная, пока Христосъ не совершилъ дъла искупленія человъка (Іоан. 7, 39).

Итакъ, въ 9 гл. посланія къ Евреямъ апостоль не отрицаетъ, а подтверждаетъ необходимость храмовъ въ христіанской церкви; скинія Моисеева, по слову его, не уничтожена въ Христовой церкви, а исправлена, явилась въ лучшемъ, совершеннъйшемъ видъ; въ отношеніи храмовъ это лучшее устроеніе Церкви Христовой состоитъ въ томъ, что въ ней, соотвътственно ея всемірному навнаненію, храмы строятся не на одномъ мъстъ, а на всякомъ.

Я разобралъ всё ваши возраженія, сказаль я Ө-ну. Кэкь видите, всё они основаны на неправильномъ пониманіи прочитанныхъ вами мёстъ Св. Писанія. Но почему вы всё, выясненныя мною свидётельства Св. Писанія о необходимости храмовъ въ христіанской церкви обошли молчаніемъ? Объясните намъ, какъ вы понимаете ихъ!

Ө-нъ. Я объясню.

- Хорошо, объясните сначала 14 стихъ II гл. ев. Марка, Іисусъ Христосъ говорилъ торгующимъ въ храмѣ: не написано-ли: домъ Мой домомъ молитвы наречется для всъхъ народовъ».
- Ө-нъ. Іисусъ Христосъ привелъ эти слова изъ книги пророка Исаіи (56, 7), а пророкъ Исаія говорилъ не о новозавѣтной, а о ветхозавѣтной Церкви. Въ Церкви ветхозавѣтной были пришельцы изъ язычниковъ, стало быть, храмъ Іерусалимскій былъ мѣстомъ молитвы и для іудеевъ, и для язычниковъ, значитъ, для всѣхъ народовъ; объ этомъ и говорилъ пророкъ Исаія.
- Нътъ, пророкъ говорилъ именно о новозавътной Церкви. Вы обратите внимание на слово «назовется». Если бы пророкъ говориль о временахъ Перкви ветхозавътной, то сказаль бы, что храмъ «называется», т. е. служить уже мъстомъ молитвы для всъхъ народовъ: и для іудеевъ, и для пришельцевъ-язычниковъ; но пророкъ говоритъ «назовется», т. е. будетъ служитъ мъстомъ молитвы для всёхъ народовъ, говоритъ, слёд,, о будущихъ временахъ, о временахъ послъ церкви ветхозавътной, т. е. церкви христјанской. Что пророкъ относилъ эти слова къ церкви христјанской. мы ясно видимъ изъ его рвчи, въ которой содержатся эти слова. Прочитаемъ эту рѣчь пророка. О язычникахъ, присоединившихся къ Господу, Господь говорить: «Имъ дамъ Я въ домъ Моемъ и въ ствнахъ Моихъ мъсто и имя лучшее, нежели сыновьямъ и дочерямъ; и сыновей иноплеменниковъ, присоединившихся къ Господу, Я приведу на Святую гору Мою и обрадую ихъ въ Моемъ домъ молитвы: всесожженія ихъ и жертвы ихъ будуть благопріятны на жертвенник Моемъ, ибо домъ Мой назовется домомъ молитвы для

всткъ народовъ»: (Ис. 56, 5-7). Видите, Господъ объщаетъ дать язычникамъ «въ домъ Своемъ» мъсто и имя лучшее, нежели сыновьямъ и дочерямъ», т. е. Гудеямъ (Ис. 1, 2—3), отсюда ясно, что пророкъ говорилъ о временахъ церкви новозавътной, ибо только въ Церкви Христовой, какъ мы знаемъ и изъ Евангелія и изъ посланій апостольскихъ, язычники получили мъсто высшее Гудеевъ.

Ө-нъ. Но Господь говоритъ: «Я приведу ихъ (язычниковъ) на святую гору Мою», а на святой горъ стояль храмъ Герусалимскій, слъд., Господь объщаетъ привести ячычниковъ въ храмъ ветхозавътный.

— Нътъ, въ этихъ словахъ Господь говоритъ о новозавътной Церкви. Прочитайте 2 стихъ 2 гл. пр. Исаіи: «И будетъ въ послъдніе дви, — гора дома Господня поставлена будетъ во главу горъ, и потекутъ къ ней всъ народы».

Ө-нъ. Господь говоритъ, что «всесожженія ижертвы ихъ будутъ благопріятны на жертвенникъ Моемъ», а жертва приносидась только въ Ветхомъ Завътъ.

— И въ этихъ словахъ Господь говорить не о ветхозавътной, а о новозавътной Церкви. Именемъ ветхозавътныхъ жертвъ, въ которыхъ выражалось служение Богу въ Ветхомъ Завътъ, Господь называетъ новозавътное служение язычниковъ, обратившихся къ Господу. Въ книгъ пророка Малахіи мы читаемъ слъдующія слова Господа о новозавътной Церкви: «На всякомъ мъстъ, говоритъ Господь, будутъ приносить виміамъ имени Моему, чистую жертву (Малах. 1, 11).

Отвётьте намъ теперь на другой вопросъ. Въ апостольское время во всёхъ христіанскихъ обществахъ существовали Церкви. (1 Кор. II, 18). Скажите намъ, можно ли назвать церковью и называете ли Вы такъ свою молельню?

Ө-нъ. Въ апостольское время у христіанъ были дома молитвы, и мы имћемъ домъ для молитвы.

— Въ Св. Писаніи слова «храмъ» и «домъ молитвы» употребляются въ однемъ значеніи: домомъ молитвы Іисусъ Христосъ называль храмъ Іерусалимскій (Мр. 11, 17), слёд., въ Св. Писаніи домами молитвы называются не простые дома, а храмы или церкви. Правда, въ первое время Церкви Христовой, вслёдствіе гоненія на христіанъ, христіанскіе храмы въ своемъ внёшнемъ устройствё не отличались отъ простыхъ домовъ, но это были освященныя для общественнаго богослуженія зданія, почему они и назывались церквами или храмами, а къ вашимъ молельнямъ, какъ сами вы понимаете, эти названія совершенно не приложимы.

Этимъ закончилось наше собесъдованіе. Затъмъ я кратко напомнилъ слушателямъ главное содержаніе бесъды и, обратившись къ сектантамъ, закончилъ свою ръчь такими словами: Сами вы видите, какъ ясно ученіе Слова Вожія о необходимости храмовъ въ христіанской Церкви. Зачъмъ же вы оставляете благолъпные святые храмы Вожіи, мъняя ихъ на простыя жилища человъческія— свои молельни! Іудеи плачутъ, не имъя храма, а вы, христіане, имъя храмы, сами оставляли ихъ! Да просвътитъ васъ Христосъ свътомъ истины святаго Евангелія Своего!

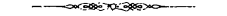
Бесъда кончилась очень мирно. Выло около 12 часовъ ночи.

Иванъ Кормилинъ.

СОДЕРЖАНІЕ: Часть оффиціальная. 1) Извъщеніе о съёздъ, 2) Архинастырское благословеніе, 3) Перемёны по службъ.

Часть неоффиціальная. 1) Слово въ день принесенія Моздокской иконы Божіей Матери въ гор. Владикавказъ, 2) Къ почитателямъ, поклонникамъ и послъдователямъ знаменитаго русскаго писателя графа Л. Н. Толстого. 3) На бесъдахъ съ сектантами въ гор. Владикавказъ.

Редакторъ неоффиц. части преподаватель духовнаго училища В. Леонидовъ.



Печат. разръш. 1-го сентября 1901 г. Владинавказъ. Цензоръ Свящ. К. Александровъ.