

осу авротвония БИБЛИОТЕКА СОСР НВ. В. И. Ленина ПЗ6 78-64

# BATCKIA

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

№ 18.

1896 г.

Сентября 16-го.

отдълъ оффиціальнь

HITOEALLEHON

## высочайшія награды.

Учитель начальной образцовой школы при Вятской Духовной Семинаріи, студенть Семинаріи, Александръ Шубинъ п попечитель Заилетской школы грамоты въ Верхосунскомъ приходъ, Глазовскаго уъзда, крестьянинъ Яковъ Городиловъ ВСЕМИЛОСТИВЪЙШЕ пожалованы, въ 22-й день Іюпя 1896 г., за заслуги по духовному въдомству, серебряными медалями съ надписью: "за усердіе" для ношенія на груди—первый на Александровской и послъдній на Станиславской лентъ.

мидэгин импанирын урман парын (Церк. Въд № 33).

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданивйшему докладу Суподальнаго Оберь-Прокурора, согласно опредъленію Святъйщаго Супода, ВСЕМИЛОСТИВЪЙШЕ соизволиль, въ 10-й
день Августа сего года, на сопричисленіе за 50-лѣтнюю службу:
Священника церяви села Гостева, Котельническаго уѣзда, Михаила Курочкина, къ ордену св. Владиміра 4-й степени, и
заштатнаго діакона церкви села Городища, Яранскаго уѣзда,
Іоанна Луппова, къ ордену св. Анны 3-й степени
(Церк. Въд № 34).

#### II.

## Распоряжение Епархіальнаго Начальства.

Предсъдатель Православнаго Миссіонерскаго Общества, Высокопреосвященный Митронолитъ Московскій Сергій обратился къ Его Преосвященству, Преосвященнъйшему Сергію, Епископу бывшему Вятскому, письмомъ, отъ 19 Августа сего года за № 567, такого содержанія:

«Святьйшій Синодь, вся вдетвіе ходатайства Совьта Православнаго Миссіонерскаго Общества, опредълен. отъ 18 Декабря 1887 г. 8 Января 1888 г. за № 2717, утвердилъ предположенія Совъта, клонящіяся къ возбужденію въ православномъ народ'в усердія къ пожертвованіямъ въ пользу сего Общества. На основаніи сего опредъленія, препровождая вибств съ симъ (съ тяжелою почтою) 670 экземпляровъ воззваній для выставленія въ притворахъ церквей и надинсей для сборныхъ блюдъ, покоривище прошу Ваше Преосвященство сдълать распоряжение о томъ, чтобы 1) во встхъ церквахъ и монастыряхъ ввъренной Вамъ епархіи, въ течени первой седмицы Святой четыредесятницы, были выставлены въ притворахъ воззванія съ приглашеніемъ къ пожертвованіямъ; 2) въ недвлю Православія во всёхъ церквахъ и монастыряхъ былъ произведенъ тарелочный сборъ на распространение христіанства между язычниками при чемъ къ блюдамъ должны быть прилагаемы надписи, каковыя надписи потомъ могуть быть прилагаемы и къ ществующимъ уже и обносимымъ въ церквахъ, по указу Святъйшаго Синода отъ 28 Августа 1865 г., кружкамъ для сбора пожертвованій на сей предметь; 3) въ неділю Православія были неопустительно произнесены священниками поученія о миссіонерскомъ дъль, напечатанныя въ началь 1888 и 1889 г.г. въ Церковныхъ Въдомостяхъ, издаваемыхъ при Святвишемъ Спнодв, или же составленныя по ихъ образцу самими проповѣдниками, и 4) собранныя пожертвованія причтами и старостами церквей были сосчитаны и отосланы въ теченіе великаго поста мѣстнымъ Благочиннымъ, а сими въ мѣстный Комитетъ Миссіонерскаго Общества, который, причисливъ деньги къ суммамъ запаснаго капитала, не преминстъ сообщить о томъ свѣдѣніе Совѣту Православнаго Миссіонерскаго Общества. Виѣстѣ съ симъ, имѣя въ виду, что во всякое время года могутъ явиться жертвователи на великое дѣло Православнаго Россійскаго мисіонерства, покорнѣйше прошу Ваше Преосвященство, не признаете ди возможнымъ снабдить для сей цѣли Настоятелей церквей и монастырей спархіи подписными листами (коихъ и препровождается 655 экземиляровъ), съ тѣмъ, чтобы, по окончаніи года, эти листы съ собранными по нимъ пожертвованіями были представлены въ мѣстный Епархіальный Миссіонерскій Комитетъ для причисленія къ суммамъ онаго».

По разсмотръніи сего письма Высокопреосвященнъйшаго Сергія, Митрополита Московскаго, Епархіальнымъ Начальствомъ 28 Августа—8 сего Сентября постановлено: слушаемое отношеніе Предсъдателя Православнаго Миссіонерскаго Общества объявить духовенству чрезъ напечатаніе въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ къ точному, въ свое время, исполненію, а воззванія и надписи къ блюдамъ, а равно и подписные листы, но полученіи таковыхъ, разослать Благочиннымъ, по числу ввъренныхъ имъ церквей, Настоятелямъ и Настоятельницамъ монастырей, Эконому Архіерейскаго дома, въ Контору Успенскаго Монастыря и Сарапульскому Духовному Правленію, а также въ Правленія Семинаріи и духовныхъ училищъ и въ Совътъ Епархіальнаго училища.

лозживеть псаломинка из страки и Милл кор-11 Августо; отращенный оты дакогекой компени, запрещений даковы

## ca Kindadan ('np . R HTaDat B College Brote Anapay

## ашкото ти Г. Вятка, 11 Сентября—Среда.

Сегодня, въ 12 часовъ дня, Преосвященный Сергій, Епи-

Енотаевскій, отбыль пзы т. Вятки на спароході къз місту своего новаго пазначенія.

в симп въ мъстими Комитетъ Миссюнерского Общество, ко-

# перем тны по службъ.

По предложеню Его Преосвященства, Преосвященнъйшаго Сергія, отъ 26 минувщаго Августа, наблюдателемъ церковныхъ школъ по Орловскому уъзду, вмъсто уволеннаго отъ сего назначенія Священника Петра Шкляева, опредъленъ Священникъ с. Пустошей, Орловскаго уъзда, Петръ Ложкинъ, съ увольненіемъ его отъ должности приходскаго священникъ и съ причисленіемъ, сверхъ штата, къ Орловскому Казанско-Богородицкому Собору.

Резолюцією Преосвященнъйшаго Сергія отъ 28 минувшаго Августа Предсъдателемъ Орловскато Уъзднаго Отдъленія Епархіальнаго Училищнаго Совъта утвержденъ Священникъ г. Орлова Іоаннъ Романовъ.

Псаломщическій сынъ Алексвій Матоіевъ Иларіоновъ, согласно прошенію его, постановленіемъ Епархіальнаго Начальства, состоявшимся 28 Августа—3 Сентября сего года, опредъленъ въ штатъ канцелярскихъ служителей Консисторіи съ причисленіемъ по происхожденію и воспитанію ко второму разряду.

Опредплены: на священническія миста—окончивній курсь въ Вятской Духовной Семпнаріи Анатолій Рябовъ въ с. Больше-Кильмезское, Мал. у.,—2 Сен.

На псаломщическія миста—заштатный псаломщикъ с. Шаркана, Сар. у., Александръ Поляковъ исправляющимъ должность псаломщика въ с. Рожки, Мал. у.,—11 Августа; отръшенный отъ діаконской должности, запрещенный діаконъ с. Кигбаева, Сар. у., Николай Зеленинъ въ с. Анзирку, Елаб. у.,—16 Августа; уволенный изъ податнаго состоянім крестьянинъ Викентій Медвъдевъ въ с. Кулиги, Глазов, и правта в податна в

у.,—28 Авгус.; окончившій курст во 2 кл. Яранскаго духовнаго училища Ивань Анисимовъ исправляющимь должность исаломщика въ с. Дерюшево, Мал. у, 25 Авгус.; студентъ Вятской Духовной Семинаріи Константинъ Романовъ въ с Лубягино, Вят. у.,—3 Сент.

Пермищены: псаломщикъ с. Анзирки, Елаб. у., Александръ Лучниковъ въ с. Новопоселенное, Сар. у.,—15 Авгус.; псаломщикъ Ижевскаго Александро-Невскаго Собора Алексъй. Егошинъ въ с. Завъялово, Сар. у,—30 Авгус.

Уволено за штато Священникъ с. Больше-Кильмезскаго, Мал. у., Василій Молчановъ—2 Сен.

Умерли: псаломщикъ с. Александрова, Елаб. у., Иванъ Замятинъ—22 Іюля; заштатный псаломщикъ с. Буйско-Архангельскаго, Урж. у., Стефанъ Елеонскій—7 Іюля; Священникъ с. Сернура, Урж. у., Мелитонъ Рязановъ—22 Авгус.; Священникъ с. Зюздино-Воскресенскаго, Глазов. у., Іоаннъ Зубаревъ—23 Август.

# - от вког от от в не 1 Станови дополнительной в дене и дополнительной в полнительной в полнител

Священническія: при церкви Сарапульскаго женскаго монастыря, при Александро-Невскомъ Соборъ Ижевскаго завода, Сарап. у., и въ селахъ — Верхокамскомъ и Ядгурецкомъ Глаз. у; Александровскомъ и Пыжеучахъ Елаб. у.; Верховонданскомъ Кот. у.; Гоньбъ, Дерюшевъ, Кизнери и Токашуръ Малм. у; Большенорьинскомъ, Бурановъ, Галановъ, Дебессахъ, Завьяловъ, Кельчинъ, Козловъ, Новопоселениомъ, Паздерахъ, Петропавловскомъ, Полозовъ, Сюрсоваъ, Тыловаъ, Христорождественскомъ и Шарканъ (два) Сарап. у.; Каъ Слободск. у. и Сернуръ, Урж. у. Діаконскія: въ селахъ — Волчъъ и Верхокуменъ Вят. у.; Верхокамскомъ, Зюздино-Георгіевскомъ, Красноглиньъ, Понинъ, Пужмези и Тыртымъ Глазу.; Анзиркъ, Еловъ, Костенъевъ, Котловкъ, Мещеряковъ, Му-

шакъ, Поршуръ, Сараляхъ и Свиногоръъ Елаб. у; Верхокуринъ, Молотниковъ и Рояхъ Кот. у.; Большомъ Поръкъ, Брызгаловъ, Верхией Слудкъ, Гоньбъ, Мукикаксихъ, Ральникахъ и Черемисскомъ Малмыжъ Малм. у.; Богословскомъ, Ситьмъ и Чигиряхъ Нол. у.; Верхораменьъ Орл. у.; Арзамазцевъ, Гольянахъ, Кулюшевъ, Сосновкъ, Новоноселенномъ, Чегандахъ, Чекалкахъ, Христорождественскомъ, Юскахъ и Яромазкъ Сарап. у.; Березинъ и Лоинъ Слоб. у.; Атарахъ, Верхоушурнъ, Казанскомъ, Космодаміанскомъ, Маныловъ, Русскихъ Шояхъ и Тумьюмучашъ Уржум. у.; Зыковъ, Ижмаринскомъ, Красногоръъ, Мушахъ и Пижанкъ, Яран. у. Исаломицическое—въ с. Сырьянско-Всъхсвятскомъ Слоб. у.

## Преподаніе благословенія Святьйшаго Сунода.

По засвидътельствованію Вятскаго Епархіальнаго Начальства о безмездныхъ трудахъ Котельническаго врача Анатолія Серебрякова въ дѣлѣ улучшенія гигіеническихъ условій мѣстныхъ церковно-приходскихъ школъ, 12 Іюля сего года преподано ему, Серебрякову, благословеніе Святѣйшаго Сунода, съ выдачею грамоты.

## объявленіе благодарности Епархіальнаго Начальства.

Въ виду засвидътельствованія Благочиннымъ Вятскихъ градскихъ церквей объ усердномъ отношеніи къ своему приходскому храму—градской Всъхсвятской церкви прихожанина оной, Губернскаго Секретаря Александра Александровича Серафимова, выразившемся въ значительномъ пожертвованій на благоукрашеніе означеннаго храма, на сумму 88 рублей,—Епархіальнымъ Начальствомъ 26 Августа—3 Сентября сего года постановлено: напечатать о семъ въ Вятскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ, съ объявленіемъ ему, г. Серафимову, благодарности отъ Епархіальнаго Начальства.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

Отъ Правленія Яранскаго духовнаго училища.

Правленіе Яранскаго духовнаго училища симъ объявляєть: не пожелаєть-ли кто-либо изъ Священниковъ, Діаконовъ или лицъ, имѣющихъ право на священство въ Вятской епархіи, занять должность зконома при училищномъ общежитіи съ жалованьемъ 400 рублей въ годъ, при готовой квартирѣ со столомъ, отопленіемъ и освѣщеніемъ, съ тѣмъ, чтобы совершать богослуженія для учениковъ училища. Желающіе занять означенную должность могутъ подавать прошенія до 1-го Октября сего 1896 года, прилагая къ прошенію копію съ своего послужнаго списка.

СОДЕРЖАНІЕ: Высочайшая награда. Распоряженіе Епархіальнаго Начальства. Извъстія. Перемъны по службъ. Свободныя мъста. Преподаніе благословенія Святъйшаго Синода. Объявленіе благодарности Епархіальнаго Начальства. Объявленіе отъ Правленія Яранскаго духовнаго училища.

Ис. д. Редактора оффиціальной части Еп. Въд. А. Швецовъ.



ВЯТКА.

Типографія Маншеева,

в м в м д м д м

Куклина и Красовскаго.

1896.



### THE REST OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF THE P

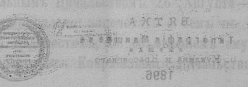
## Отъ Правленія Яранскаго духовнаго училища.

то Мракленіе Яранскаго духойнаю училина симъ объявдветь, оне пожелаеть пр и кто-либо изъ Священскої въ Витской новъ плу лида, имьющихы право на священскої въ Витской енархій, занять должность эконома при училищномъ обще; житіп съ, икалопаньемъ (400 рублей въ годъ, при потовой квархиры со столомъ, отоименіемъ и осивщеніемъ! съ тъмъ, этобы совершить боюслуженія для учениковь училина. Мелающіе занять означенную цельность мекуть подавать прощенія до 1-го Октября сего (1896 года, прилагажны прошенію конію съ своего послужнаго еписка.

Tipenonamie Guarocabaesia Caatamaara Ormona.

ООДЕРЖАНИЕ. Высочайная награда. Распораженіе Епархілльнаго Начальства. Извъстія, Перемъны по службь. Сьободныя высов. Преподаціє благословенія Євятьбились Сыпода Объяваніе благодарности Епархіальнаго Начальства. Объявленіе отъ Правленія Яранскаго луховнаго училища.

He. A. Pegarropa coongianance vacuatin. Bur. A. Illemost.







# - nacronoque ausul m

# по имениция свето даятельность, и увеличило свои средства.

№ 18. — 1896 г. Сентября 16-го.

отдълъ неоффиціальный. ระเดิดสาราการทุน การเมืองการสินันสารเหล่นสารเมื่อการเมืองการเมืองการเมืองการเมืองการเมืองการเมืองการเมืองการเม

Вятское Братство Святителя и Чудотворца Николая.

-ченэ уагонения и при при при на при при на при на

и, заихтивъ, что "Братство, вИвстное за предвлами Вятки

Послъ смерти о. Стефана, Предсъдателемъ Братства былъ избранъ Преосв. Никонъ, Еписк. Глазовскій, викарій Вятской енархіи, о чемъ быль изв'ященъ Пр. Сергіемъ Августъйшій Покровитель Братства. Выразивь благодарность Пр. Сергію за сообщение объ этомъ назначении, Великій Князь Сергій Александровичь писаль: "Я убъждень, что этоть выборь будеть служить залогомъ, что Братство, подъ просвъщеннымъ руководствомъ Преосвященнаго Никона, будеть процвътать и продолжать неуклонно следовать къ достижению техъ высокихъ цьлей, для которыхъ Братство существуетъ" 1).

Со смертью о. Стефана Кашменскаго должна была пропзойти перемъна и въ преподавателъ школы. Во время про-

<sup>\*)</sup> См. № 17 Вятек. Епарх. Въдом. п отр. дивнажехици амполо 1 Отч. № 7. 4—5.

должительной бользни о. Стефана въ школь занимался его сынь — М. С. Кашменскій, окончившій курсь въ классической гимназіи и "достаточно ознакомленный своимъ отцемъ съ ученіемъ о расколь", а послъ смерти о. Стефана преподаватель Духовной Семинаріи по кафедръ Исторіи и Обличенія раскола А. И. Одоевъ.

При Предсъдателъ Преосвящ. Никонъ, при дъятельномъ участій въ далахъ Братства Пр. Сергія, Братство значительно расширило свою дъятельность и увеличило свои средства. Каждое общее собраніе членовъ Братства 1-го октября имѣло удовольствіе видъть разультаты этого участія изъ отчетовъ Братства; въ каждомъ изъ собраній предлагались Епархіальнымъ Начальствомъ для обсужденія новые вопросы, касавшіеся улучшенія школы или въ матеріальномъ, или въ учебномъ отношении. Для увеличения матеріальныхъ средствъ Братства, Преосвященный Никонъ обратился къ духовенству епархіи съ "воззваніемъ". Указавъ на цъль и заслуги Братства, и, замътивъ, что "Братство, извъстное за предълами Вятки. какъ будто, не пользуется вниманіемъ въ предблахъ родной епархін". Преосвященный Предсъдатель писаль: «Пъятельность Братства ближайшимъ образомъ направлена къ содъйствію вамъ въ благоуспѣшномъ пастырскомъ служеніи на пользу православія между отпадшими отъ Святой Церкви и къ огражденію вашей паствы отъ вреднаго на нее дъйствія отпадшихъ. А потому, пастыри Церкви должны быть ближайшими участниками въ дъятельности Братства, первыми его членами съ постояннымъ опредъленнымъ взносомъ. Но распространеніе свъта истины во тьмъ заблужденій, успъхи православія между неправославными должны быть дороги всякому православному христіанину. Сдёлайте извёстными въ своей паствъ назначение и дъятельность Братства, внушайте своимъ прихожанамъ, что по чувству любви христіанской

каждый изъ нихъ долженъ заботиться о томъ, «да вси придуть въ разумъ истины съ пути заблужденія», и, если сами не готовы къ отвъту «всякому вопрошающему словесе объ ихъ упованіи» (1 Петр. III, 15), пусть по своему состоянію, своими посильными жертвами чрезъ Братство помогають тъмъ. которые приняли на себя святое дъло миссіи между заблуждающими братьями ихъ. Если каждый, по чувству сознанія святости возложеннаго на васъ долга, изъ числа многочисленныхъ вашихъ прихожанъ расположитъ хотя трехъ-четырехъ зажиточныхъ, каковое число, конечно, найдется въ каждомъ и бъднъйшемъ приходъ, вступить въ Братство со взносомъ 2-3 рублей; то и въ такомъ случав изъ 600 приходовъ епархіи составится не одна тысяча, которая можеть послужить не малымъ подспорьемъ столь великому, святому и Богоугодному дълу. Наконецъ, чтобы каждый удълялъ, по слову Апостола, по расположению сердца, а не съ огорчениемъ и съ принужденіемъ: Доброхотна бо дателя любитъ Богъ (2 Кор. 9,7) 1). При воззваніи были разосланы о.о. Благочиннымъ подписные 

Заботы новаго Предсъдателя Братства объ увеличени матеріальныхъ средствъ Братства увънчались успъхомъ: сумма членскихъ вэносовъ увеличилась съ 175 р.  $(188^{7}/_{8})$  на 695 р., да пожертвованія разныхъ лиць—495 р. 75 коп., а всего 1190 р. 75 к., такъ что въ этомъ году Братство нашло возможнымъ напечатать списокъ членовъ съ указаніемъ суммы ихъ пожертвованій. Число членовъ въ этомъ году простиралось до 339-ти. Такимъ образомъ матеріальныя средства Братства стали быстро увеличиваться, «почти удесятерились противъ предыдущаго года» 2). Усиленію средствъ Братства много способствовало само духовенство, предоставившее на събздъ 1888 г. въ распоряжение Братства «излишекъ отъ енархіальacit, yvanjuken o atraka, a seponenostranin

отч. № 8, 43—44 стр. чиру ваменя полости и интеррация до отчения полости и интеррация до отчето отч <sup>2</sup>) Отч. 188<sup>9</sup>/<sub>90</sub> г.

наго обложенія на содержаніе м'єстнаго Епархіальнаго Женскаго Училища въ числ $^{1}/_{6}$ , выражающійся въ сумм $^{5}$ 623 р.»; въ этомь-же году Братству быль отданъ капиталъ съ % - ми на сумму 812 р. 23 к., закрывшагося Братства Св. Ангела въ г. Глазовъ 1).

Съ 1889/00 г. суммы Братства постепенно увеличивались вибсть съ увеличениемъ членовъ. (1891, -353 члена,  $18^{92}/_{93}$  — 715,  $18^{93}/_{94}$  — 649,  $18^{94}/_{95}$  — 580). Въ настоящее время (18<sup>94</sup>/<sub>95</sub> г.) Братство имжетъ 100137 р. 47 к. (отч стр. 47), такъ что находить возможнымъ высылать изъ своихъ средствъ ежегодно 1000 р. Сарапульскому Вознесенскому Братству. адополний 000 вый авруга аполот да и от поволо

Заботясь о матеріальных нуждахъ Братства, Пр. Никовъ вообще заботился о благоустройстве его. Сельскія школы, открываемыя Братствомъ, 1888/ г. были оффиціально подчинены ближайшему надзору мъстнаго священника, епархіальныхъ и окружныхъ миссіонеровъ, а за отсутствіемъ последнихъ местнымъ благочиннымъ и о.о. наблюдателямъ отъ Епархіальнаго Училищнаго Совъта. Всъ поименованныя дица дважды въ годъ (въ январъ и апрълъ) — сообщають Братству необходимыя свъдънія <sup>2</sup>) о состояніи школь, предоставленныхъ ихъ наблюденію. Кромъ того мъстные священники ежегодно, въ концъ октября, сообщаютъ Предсъдателю Совъта о дав открытія ученія, о числі поступившихь въ школу для обученія и о пом'єщеній школы. При каждой школ'є есть еще «книга для ревизующихъ», гдв записываются результаты посъщения лицъ, которымъ порученъ надзоръ за школами.

Такъ какъ число учащихся въ Братской школѣ постепенно уведичивалось, а открывать каждому окончившему курсь но-

enocoberedeano camo gyxosenerso, upegocrasusmed na crasati-

прихода, села, деревни и волости, каковы успъхи и усердіе ихъ и взаимныя отношенія ихъ между ними и учителемъ?" (отч. 1889/<sub>90</sub> г.).

вую школу Братство нашло не возможнымъ, потому что не вев они были знакомы съ педагогическими пріемами, то Братство, въ видъ оныта, съ согласія Епархіальнаго Училищнаго Совъта, стало назначать екончившихъ курсъ помощниками учителей и законоучителей ц. приходскихъ школъ въ приходы, зараженные расколомъ. Цъль такихъ назначеній та, чтобы подобные помощники старшихъ учениковъ этихъ школъ знакомили съ раскольническими заблужденіями и опроверженіями ихъ по «краткому руководству» прот. С. Кашменскаго; сообщали бы имъ пріемы собесъдованія съ раскольниками в были бы полезными сотрудниками въ противораскольническихъ трудахъ пастырей Церкви (отъ 1888/, года).

Для распространенія въ народѣ свѣдѣній о расколѣ, по распоряженію Предсѣдателя Совѣта, ежегодно выписывались краткія противораскольническія брошюры для безмездной раздачи въ приходахъ, зараженныхъ расколомъ. Раздача ихъ производилась чрезъ учителей сельскихъ братскихъ школъ.

Въ 1891 г. на общемъ собраніи членовъ Братства было признано «неогложнымъ» открыть женское отділеніе Братской школы. Поміщеніе для него было найдено въ женскомъ Преображенскомъ монастыръ. Для классныхъ занятій предоставлена «світлая и обширная комната» въ верхнемъ этажъ каменнаго корпуса; для постояннаго же жительства нісколько ученицъ иміють особую комнату, а остальныя поміщаются въ монастырскихъ келіяхъ. Надзоръ за ученицами рішено было поручить надзирательницъ изъ старшихъ монахинь; за содержаніе ихъ илатить монастырю по 6 р. съ человіка и выдавать по 1 р. каждой на мелочные расходы, каковое содержаніе выдается и ученикамъ мужскаго отділенія школы, живущимъ въ нижнемъ поміщеніи школы;—при школіз иміть одного преподавателя съ вознагражденіемъ въ размітрів не менье 800 рублей. Постановленіе это было приведено въ ис-

нолненіе въ томъ же году. Такимъ образомъ осуществилась завътная мечта приснопамятнаго основателя Братства. Уставъ, составленный о. С. Кашменскимъ, возлагалъ на Совътъ Братства заботы «объ открытіи въ г. Вяткъ женскаго отдъленія Братской школы» (§ 27); но до 1891 г. Братство не имъло для этого достаточныхъ средствъ. Въ первый же годъ своего существованія женское отдъленіе привлекло 12 ученицъ въ возрастъ отъ 20—35 лътъ.

Въ виду осложненія преподаванія въ школѣ съ открытіемъ женскаго отдѣленія, Совѣтъ Братства нашелъ возможнымъ пригласить двухъ преподавателей: епарх. миссіонера прот. В. И. Мышкина и помощника миссіонера свящ. Н. А. Тихвинскаго, между которыми и были раздѣлены предметы преподаванія.

1891 г. Братство понесло потерю: умеръ Товарищъ Предсъдателя Совъта Братства Ректоръ Семинаріи прот. Н. А. Поповъ. Его мъсто было предложено Казначею Братства Ө. Г. Кибардину, а мъсто Казначея—прот. А. И. Люминарскому.

Въ 1892 г. исполнилось 10 лёть существованія Братства. Десятильтняя двятельность Братства была оцвнена по достоинству. Епархіальное Начальство, основываясь на десятильтней практикь, нашло необходимымь произвести нькоторыя реформы въ Братствь.

Въ темъ же году, на общемъ собраніи членовъ Братства (20-го октября), Пр. Сергій предложиль пересмотрѣть Уставъ Братства «въ смыслѣ расширенія дѣятельности его», что и было поручено члену Совѣта В. Л. Никологорскому. На томъ же собраніи Пр. Сергій подняль вопрось о лучшей постановкѣ учебнаго дѣла въ сельскихъ школахъ Братства. Опытъ ноказаль недостаточную подготовку учениковъ Вятской школы къ учительской дѣятельности. Бывали случаи, что ученики, въ теченіи продолжительнаго времени, не могли научиться

читать даже по складамъ, что давало поводъ къ нареканіямъ на школы Братства. Для устранспія этого педостатка, Пр. Сергій предложилъ Совъту ввести въ школь, —откуда выходять учителя сельскихъ братскихъ школь, практическую подготовку ихъ къ педагогической дъятельности.

Понимая важность предложенія, Совъть постановиль для ознакомленія учащихся въ Братской школь съ пріемами начальнаго обученія открыть при пей школу грамоты для малольтнихь, а до открытія эгой школы грамоты посылать учениковь Братской школы, по-очереди, въ церковно-приходскую школу при Успенскомъ Трифоповомъ монастыръ. На этомъ же собраніи Пр. Сергій предложиль назначать общія собранія членовъ Братства въ ближайшіе дни къ празднику Св. и Чуд. Николая (6-го декабря), а учебный годъ по прежнему считать съ 1-го октября.

Членъ Братства Г. Вице-Губ. В. А. Ратьковъ-Рожновъ написаль «Краткій очеркь о благотворной десятильтней дьятельности Братства, какъ полезнаго и давно желаемаго въ Вятской губернін учрежденія». Вятскій Губернаторъ А. Ө. Анисьинъ, сочувствуя задачамъ Братства, распорядился издать «Очеркъ» о дъятельности Братства отдъльными брошюрами, въ количествъ 1000 экземиляровъ, и разослать ихъ предстдателямъ утваныхъ сътвовъ и земскимъ начальникамъ, съ цълью ознакомленія населенія съ дъятельностью Братства въ минувшее десятилътіе; независимо отъ этогоонъ обратился къ губернскимъ гласнымъ земскаго собранія, призвавъ пхъ принять участіе денежнымъ взносомъ въ нуждахъ Братства. При содъйствін также Г. Начальника губернін были разосланы книжки для денежнаго сбора къ должностнымъ лицамъ увздовъ, въ количествъ 179, и частнымъ лицамъ г. Вятки, въ числъ 117. Ближайшее назначеніе книжекъ состояло въ устранени для жертвователей всикихъ формальностей при отправкъ денеть по назначению и въ устраненій для нихъ затрудненій въ прійсканій лица для сдачи жертвуемыхъ денегъ. Розсылку книжекъ Совъть Братства поручиль В. А. Ратькову-Рожнову, какъ члену, многопотрулившемуся для Братства. Разсылая книжки и «Очеркъ песатильтней дъятельности Братства», В. А. Ратьковъ-Рожновъ просилъ быть отзывчивыми къ матеріальнымъ нуждамъ Братства, такъ какъ дальнъйшій успъхъ дъятельности Братства долженъ зависъть отъ матеріальныхъ средствъ, а увеличение средствъ зависитъ отъ сочувственнаго отношения населенія губерній къ задачамъ Братства; поэтому онъ просиль линъ. получившихъ книжки, «привлечь новыхъ членовъ, заинтересовавъ ихъ какъ успъшностью обнаруженнаго уже дъла, такъ и благими цълями Братства». Онъ просилъ «не оставлять безъ вниманія и того, что Братство, приготовляя въ своихъ школахъ будущихъ собесъдниковъ съ раскольниками и борцевъ за непреложное учение Православной Церкви, увеличивая число своихъ школъ, содъйствуетъ одновременно не только усибху общаго народнаго просвъщенія въ губерніи, но и сближенію разномыслящихъ членовъ общества и скрыленю ихъ между собою и въ политическомъ отношения. В. А. не забыль указать и способы, какими могуть воспользоваться лица, получившія книжки, для сбора денежныхъ суммъ въ пользу Братства.

"Въ каждомъ отдъльномъ хозяйствъ, лишь бы оно велось разумно и отчетливо, всегда бываетъ нъкоторая экономія отъ закупа предметовъ продовольствія и необходимыхъ для нашего пользованія вещей. Возможно, при желаніи, удълять на нужды Братства небольшую частичку такой экономіи. Нъсколько разъ отложенныя такимъ образомъ копъйки за годъ образуютъ рубль, а можетъ быть и нъсколько рублей".

"У многихъ сострадательныхъ и богобоязненныхъ людей издавна ведется порядокъ въ извъстный день недъли, или въ въ дни тяжелыхъ в споминаній объ утратъ дорогихъ близ-

кихъ нашему сердцу людей, (родителей, дътей, извъстныхъ благодътелей) непремъчно дълать добрыя дъла, разлавая или лично, или чрезъ управляющихъ ихъ дълами, всемъ приходящимъ бъднымъ заготовленную для нихъ иншу вмъстъ съ деньгами. Не дучше ли бы измѣнить этотъ усвоенный нами отъ прежнихъ временъ обычай и передавать назначениую для бъдныхъ сумму въ существующія благотворительныя учрежденія или попечительства, которымъ ближе и лучше извъстны истинно нуждающіеся Но при этомъ не забывайте и Братство Св. Николая, которое призвано) удовлетворять духовныя потребности населенія, просвъщая темный невѣжественный людъ свътомъ христіанскаго ученія на началахъ Православной Церкви и соединяя разнородные члены общества въ объединенное духомъ политическое тъло. Повърьте, что ваша жертва будеть не напрасна, а добрыя побужденія визнятся въ заслугу". (Отнош. отъ 30-го ноября 1892 г.).

Заботы Начальства объ увеличеніи матеріальныхъ средствъ не остались безплодными.

Проэктъ устава Братства, пересмотрънный В. Л. Никологорскимъ, былъ представленъ Совъту Братства и 4 декабря 1893 г. былъ утвержденъ Пр. Сергіемъ, предварительно представленный имъ на усмотръніе Августъйшаго Покровителя Братства, "вполнъ одобрившаго проэктъ новаго устава Братства".

По новому уставу, Братство по прежнему осталось въ въдъни Епархіальн. Архіерея и подъ попеченіемъ Вятскаго Губернатора, по сему оба они именуются "попечителями" Братства (§ 1). Новый уставъ расширилъ дъятельность Братства: "Братство Св. и Чуд. Николая имъетъ цълью содъйствовать Епархіальной власти и духовенству Вятской епархіи въ ихъ противораскольнической дъятельности" (§ 2).

Для достиженія этой цівли Братство кромів средствь, указанных в прежнимь уставомь, должно устранвать мирныя

собесвдованія учениковъ школы сь мнимыми старообрядцами о предметахъ святой въры и оказывать матеріальную поддержку духовенству въ содержаніи противураскольническихъ миссіонеровъ (§ 3). Годичное собраніе членовъ Братства по новому уставу назначается въ ближайшій къ 6-му декабря воскресный день. На годичномъ собраніи предсъдательствуетъ Епархіальный Преосвященный, а за его отсутствіемъ Преосвящ, викарій. Дъла на собраніяхъ рѣшаются большинствомъ голосовъ (§ 5). Число членовъ Совѣта (8) осталось прежнее, только предсъдателемъ Совѣта Братства всегда состоитъ Преосвященный викарій, живущій въ г. Вяткъ. Должность Товарища Предсъдателя уничтожена, а въ случать бользни или отсутствія Предсъдателя, его обязанности исполняеть одинъ изъ членовъ Совѣта по выбору прочихъ и съ согласія на то попечителей Братства.

Два члена Совъта, какъ и прежде, избираются изъ причта Вятскаго Кафедральнаго Собора, такъ какъ многія старопечатныя книги, необходимыя для братской школы, принадлежатъ Кафедральному Собору (§ 7). Въ новомъ уставъ расширены: обязанности Совъта, науки, проходимыя въ школъ Братства, обязанности Предсъдателя Совъта, точно разграничены обязанности казначея и дълопроизводителя.

Преобразованія, сдѣланныя въ уставѣ Братства, и заботы Преосвященнаго Сергія объ улучшеніи Братской школы въ учебномъ отношеніи встрѣтили глубокое сочувствіе въ Августѣйшемъ Покровителѣ Братства. Великій Князь Сергій Александровичъ выразилъ Пр. Сергію "искреннюю благодарность за его горячее участіе и руководство въ дѣятельности Братства" (отч. № 12).

На общемъ собраніи членовъ Братства  $18^{94}/_{95}$  г. рѣшено было привести въ этомъ году въ исполненіе постановленіе общаго собранія  $18^{92}/_{93}$  г. объ открытіи школы грамоты при Вятской братской школъ. Помѣстить школу грамоты рѣшили

въ зданіи братской школы, для чего оно расширено значительной пристройкой съ съверной стороны. Такъ какъ въ настоящемъ году не оказалось достаточнаго количества учениковъ, желавшихъ обучаться въ школь грамоты, то открытіе ея отложено до слъдующаго года, а ученики для той же цъли посъщали образцовую школу при духовной Семинаріи.

Въ виду перевода Предсъдателя Братства Преосв. Симеона на Екатеринбургскую каоедру, на томъ же собраніи, по предложенію Пр. Сергія, согласно уставу, быль избранъ на его мъсто Преосвящ. Варсонофій.

Членъ Совъта Братства пр. І. Костровъ, исполнявшій обязанность дълопроизводителя въ теченіи 9 лътъ, согласно просьбъ, быль освобожденъ отъ исполненія обязанностей дълопроизводителя, по причинъ увеличенія его прямыхъ обязанностей при Соборъ; дълопроизводство было поручено члену Совъта А. И. Одоеву.

При новомъ уставъ Братство Св. Николая вступило въ 14-й годъ своей полезной и многоплодной дъятельности. Да поможетъ ему Богъ въ его трудной дъятельности и да благословитъ всъхъ потрудившихся и трудящихся для его пользы.

(Продолженіе слъдуетъ).

# КЪГЛАГОЛЕМЫМЪСТАРООБРЯДЦАМЪ.

0 Священномъ Писаніи и другихъ книгахъ.

Всяко Писаніе богодухновенно и полезно есть ко ученію, ко обличенію, ко оправданію, къ наказанію, еже въ правдъ (2 Тип. 3,16).

Мы должны вѣрить Писанію; но что надобно разумѣть подъ именемъ «Писанія?» Старообрядцы обыкновенно всѣ старопечатныя книги, даже разныя выписки и цвѣтники считаютъ

за Божественное Писаніе; но правда-ли это? Въ книгъ Кормчей говорится: многи книги от еретикъ искажени быша на вредз простпишимо человькомо, сирплы невпожднымо (Кормч. л. 17 и об. Толк. 60 прав Апост.). Въ Кирилловой кногъ сказаво: многія мпста въ Писаніи написаны неугодны и вельми противны древнимо преданіямо (Кир. 216 об.). Согласно съ этими свидътельствами, въ правилахъ Св. Апостоловъ и Соборовъ, пріемлемыхъ Православной Церковью, говорится: Подобаето въдати и сіе, яко не всякая книга, стяжавшая досточтимое имя Писанія, есть достовърная. Ибо бывають иногда книги лжеимянныя, иныя среднія и, тако рещи, близкія къ словесамь истины, а другія подложныя и обманчивыя, подобно какт поддвльныя и подложныя монеты, кои хотя импьють надписание царское, но по веществу своему, оказываются ложными, (Книга Прав. Св. Апост., св. Всел. Собор. Посланіе св. Амфилохія къ Селевку). Надлежить знать, что называется Божественнымъ Писаніемъ, какія книги должно признать за несомивнио истинныя и полезныя, и какія книги—за поврежденныя.

1) Священнымъ или Божественнымъ Писаніемъ называются 22 книги Ветхаго Завъта и 27 книгъ Новаго, паписанныя по вдохновенію Св. Духа св. пророками и апостолами, составляющія книгу «Библію». (Книги эти слъдующія: Ветхаго Завъта—Бытія, Исходъ, Левитъ, Числъ, Второзаконіе, Іисуса Навина, Судей и какъ бы ея прибавленіе книга Руфь, 1-я и 2-я книги Царствъ, какъ двъ части одной книги, 3-я и 4-я книги Царствъ, 1-я и 2-я Паралипоменонъ, 1-я книга Ездры и 2-я его-же, или-же по греческому надписанію книга Нееміи, Есфирь, книга Іова, Псалтирь, Притчи Соломоновы, Екклесіастъ, его-же, Пъснь пъсней, его-же, книга пророка Исаіи, Іереміи, Іезекіиля, Даніила и 12 малыхъ пророковъ; Новаго Завъта—4 Евангелія, книга Дъяній Апостольскихъ, 7 Соборныхъ посланій, 14 посланій Апостола Павла и Апокалипсисъ).

Кромъ этихъ книгъ за Божеотвенное Писаніе никакихъ другихъ книгъ мы не должны признавать, какъ сказано въ 24 прав. Каро. Собора: никтоже кромп поименованных г книго во правилъхо во церкви да не почитаето во имя божественных Писаній (Каро. Соб. прав. 24 л. 728, Сп. 58 прав. Лаод. Соб. л. 456). Правда, кром'в исчисленныхъ выше квигь, называемыхъ каноническими, въ Библіп помъщается еще нъсколько книгъ, называемыхъ неканоническими. но опъ не пользуются такимъ уваженіемъ, какъ первыя, потому что не имбются на еврейскомъ языкв и написаны въ позднайшее время, почему и не могуть служить прочнымъ доказательствомъ тамъ, гдв говорится о догматахъ ввры. Таковы книги: Товита, Іудиов, Премудрости Соломоновы, Премудрости Іисуса сына Сирахова, 2-я и 3-я книги Ездры, три книги Маккавейскія; также нъкоторыя повъствованія и отрывки, присоединенныя къ книгамъ каноническимъ, какъ-то; а) мъста неозначенныя въ греческой и славянской Библіп счетомъ стиховъ въ книгъ Есоирь, б) молитва Манассіи въ концъ 2-й книги Паралипоменовъ; в) пъснь 3-хъ отроковъ въ книгъ пр. Даніила (3, 25 - 91); г) исторія о Сусоннъ (Дан. гл. 13), д) исторія о Виль и драконь (Дан. гл. 14). Св. Авапасій Александрійскій въ 39 посланіи перечисляеть книги канопическія и неканоническія (Кн. Прав. Ап. св. Аванасія изъ 39 посл.) Если неканоническія книги, заключающіяся въ Библін, не должно почитать наравнъ съ каноническими, то ставить вообще старопечатныя книги, особенно какіе в нибудь цвътники, наравнъ съ Божественнымъ Писаніемъ есть величайшая погръшность, это значило-бы безиврно унижать Слово Божіе и ставить оное въ разрядъ обыкновенныхъ человъческихъ твореній. Кириллова книга справедливо выдъляетъ священныя книги изъ ряда другихъ и ставитъ оныя на первомъ мъстъ (Кир. л. 1, 2-го счета.). Въ священныхъ книгахъ заключаются глаголы въчной истины. Поэтому всякому человъку весьма полезно

и спасительно для души читать или слушать Священное Иисаніе. Это духовная пища наша, это роса небесная. Не о хлибь единьмо живо будето человько, но о всякомо глаголь исходящемо изо усто Божіихо (Мат. 4, 4), сказаль Самъ Господь. Такъ какъ Священное Писаніе по мъстамъ глубоко и неудобопонятно, то мы должны усердно молиться Богу, чтобы Онъ Самъ просвътилъ нашъ разумъ, ни чуть не полагаться на собственное разумвніе, а прибъгать за разъясненіями къ руководству Церкви. Какъ бы ни быль умъ нашъ утонченъ и благонамъренъ въ изысканіи, какія бы усилія къ правильному разумьнію Слова Божія ни употребляль онъ, --- мы можемъ всегда опинбиться, увлечься, не вполнъ понять, либо не досмотръть. Потому, говорю, мы должны всегда прибъгать къ руководству св. Церкви, имъющей установленное Богомъ учительство нодъ водительствомъ Св. Духа и свои ионятія провърять ученіемъ Ея. Церковь по Слову Божію есть столпо и утверждение истины (1 Тпм. 3, 15). Самъ Духъ Святый, выну пребывающій въ Ней, наставляеть Её на всяку истину. 6-й Вселенскій Соборъ постановиль: Старпишина церковный да учить люди божественнымь повельніямь и да сказуешт не отт себе, по яко-же божественни отцы дэстигоша (прав. 19). Если Священное Писаніе мы будемъ толковать на свой разумъ, то можемъ подвергнуться великой опасности заблудиться съ пути истины на путь ложный, какъ дъйствительно и случилось съ лютеранами, кальвинистами и нашими русскими молоканами, духоборцами, штундистами и друг. сектантами, которые, можно сказать, извратили все Hucanie. 1201 ogoly arbanny oundness and-ormenatora curson

2. Послѣ Священнаго Писанія мы должны признавать за несомнѣнную истину 85 правиль Апостольскихъ, также правила 7-ми Вселенскихъ и 9-ти Помѣстныхъ Соборовъ и нѣкоторыхъ Отцевъ Церкви, принятыя Вселенскою Церковію во всеобщее руководство. Въ этихъ правилахъ преимуще-

ственно изложено Священное преданіе, т. е. ученіе Господа І. Христа, не записанное въ сващенныхъ книгахъ, которое по своему достоинству совершенно равно Свящ. Писанію. Всв эти правила содержатся въ книгв Кормчей. При этомъ вамъ надлежитъ знать, что старопечатная Кормчая 1650 года содержить не одни правила Апостольскія и Соборныя, по и постановленія Византійскихъ Императоровъ, касающіяся Перкви и нъкоторыя другія каноническія статьи, которыя, конечно. уже будуть ниже по своему достоинству первыхъ, т. е. правиль Соборныхъ. При томъ же эти самыя правила Соборныя излагаются въ означенной Кормчей въ сокращенномъ вилъ съ присовокупленіемъ толкованій Зонары и друг, толковниковъ, что вы сами можете усмотръть изъ сличенія съ книгою «Правила св. Апостоловъ», такъ что при ръшени какого-либо вопроса нужно сообразоваться съ последнею, въ которой всё правила Апостольскія и Соборныя изложены въ полномъ видъ и представляють буквальный переводъ греческого текста.

3. Далъе мы должны почитать писанія или творенія Св. Отцевъ и Учителей Церкви, которыя не могутъ равняться по своему достоинству не только со Священ. Писаніемъ, но и правилами Апостольскими и Вселенскихъ Соборовъ, потому что онъ составляють произведенія частныхъ лицъ, которыя, какъ люди, не свободны были и отъ ошибокъ. Правда, и Св. Отцы и Учители Церкви были руководствуемы Св. Духомъ, при составленіи своихъ твореній, но не обладали имъ въ такой полнотъ и такомъ совершенствъ, какъ писатели свящ. книгъ. Одинъ писатель церковный по этому предмету такъ разсуждаеть: "Учители Церкви также находятся подъ управленіемъ «Духа Божія, действующаго для созиданія Тела Христова. «Только несомнънно, что степень, какую занимаютъ учители «Церкви въ области, освъщаемой Духомъ Божінмъ, есть сте-«пень низшая въ сравненіи со степенью Апостольскою. Ученіе «Апостольское, объясняемое опытами исторіи, показываетъ

«что духовное просвъщение учителей Церкви подлежало зави-«симости отъ ихъ личныхъ свойствъ и дарованій и умпо-«жалось въ душахъ ихъ по мъръ преспъянія въ жизни ду-«ховной (2 Тим. 1, 6; 3, 14). Обитание въ нихъ Духа «Святаго иногда обнаруживалось необыкновенными знаменіями, «но ни когда не было преобладающимь, какь въ Апостолахъ, «а всегда оставалось въ связи съ нравственнымъ ихъ состояніемъ". (Истор. ученіе объ Отцахъ Церкви Филар. Черниг. Введ. л. 8). Потому-то, говоримъ, св. Отцы не свободны были отъ ошибовъ. Тотъ же писатель говорилъ: "Ни высовое просвъщение ума, ни высокія качества сердца сами по себъ, » какъ собственность сына Адамова, не избавляють самыхъ» высокихъ людей отъ мибній, обыкновенно возникающихъ изъ» немощной природы человъческой и потому не всегда согла-» «сныхъ съ истиною. Отселъ высшимъ судилищемъ для дозна-«нія несомивниой върности мысли Отцевъ Церкви остается «Слово Божіе. Оно всегда върный учитель истины (2 Петр. «1, 12). Отцы Церкви и сами повъряли свои мысли Словомъ «Божінмъ и заповъдали другимъ повърять ихъ тъмъ-же Словомъ «Божінмъ». Св. Василій Великій писаль: "должно писаніями « (т. е. Свящ Писаніемъ) повърять то, что говорять учители «и согласное съ Писаніемъ принимать, а несогласное отвер-«гать и всически отвращаться тахь, которые держатся тако-«ваго ученія"... (Истор. учен. объ Отц. Церк Филар. Черн. Введ. л. 8). Блаженный Августинь писаль: "Кто не знасть, «что Свящ. Писаніе каноническое столько предпочитается «встить последующимъ писаніямъ Епископовъ, что о немъ «совершенно не умъстны споры и сомибнія върно ли то, «право ди то, какъ признано, находится въ немъ". (Истор. ученіе объ Отц. Церкви Филар, Чернигов. Введ. л. 8 об.). Отсюда следуеть, что мы должны принимать въ Писаніяхъ св. Отцевъ и Учителей Церкви за несомвънную истину только то, что совершенно согласно съ Словомъ Вожінмъ, или

что принято Вселенскою Церковью, а несогласное не принимать. Вы спросите: ужели Св. Отцы и Учители Церкви погръщали въ своихъ сочиненияхъ? Да, погръщали. Наприм, Св. Инполить время пришествія антихриста относиль къ 500 г. послъ Рождества Христова, что было не согласно съ словами Самаго Спасителя: невисты дне ни часа... вз онь же Сынз человическій пріидеть (Мат. 25, 13) и что не оправдалось самыми событіями; Св. Ириней раздъляль мненіе о тысящелетнемъ царствъ Христовомъ, о тълесности духовъ. (Истор уч. Филар. л. 88). Діонисій Александрійскій, борясь противъ ереси Савеллія Ливійскаго, сливавшаго упостаси во Св. Тронцъ и увлекшись полемикою, самъ употреблялъ такія выраженія, которыми вводилъ различие естествъ во Св. Троицъ, различие въ степени могущества и славы Троическихъ упостасей и о Св. Духъ выразился погръщительно, сопричисливъ Его къ нъкоему дольному служебному естеству (Вас. Вел посл. 9 къ Максиму Философу. Сн. Архим. Павла 7, 2, 65. Св. Амросій, Августинь и Іеронимь признавали псхожденіе Св. Духа и отъ Сына (Макар. чет. мин. авг 31 д. Сп. Царск. путь, л. 54 об. и д.). Но не смотря на эти погръшительныя мнънія Учителей Церкви, допущенныя ими по неосторожности, вслъдствіе увлеченія во время споровъ съ еретиками, или по другимъ какимъ либо причинамъ. Православная Церковь не исключаеть ихъ изъ сонма Отцевъ и Учителей Церкви: Учительство ихъ, еже кромп господскаго гласа не пріемлемъ, тпхъ же отъ стада отеческаго не разлучаемъ (Тамъ же и Цар. путь, 56). Св. Василій Великій, говоря объ ошибочныхъ мивніяхъ Діонисія Александрійскаго, писаль: «причиною сего (т. е. ошибочныхъ его выраженій) полагаю «не лукавое его памърсніе, а сильное желаніе оспорить Са-«веллія, обыкновенно уподобляю я его садовнику, который на-«чинаетъ выправлять кривизну молодаго растенія, а потомъ, «незная умфренности въ разгибъ, не останавливается на сренадижанныя именами Огцевъ и Учителей Перкви, по це при-

«динь и перегибаеть стебель въ противную сторону. Подобно «пъчто, нахожу я, было и съ Діонисіемъ" (сочин. архим. Павла 2-я часть, л. 67). Патріархъ Фотій въ письмъ къ «Аквилейскому архіенископу писаль: "Мало ли было затруд-«нительных в положеній, которыя вынуждали многих Отцевь «частію не точно выражаться, частію говорить по приміненію «къ обстоятельствамъ при нападеніи враговъ, а иное и по «человъческому невъдънію, которому подпали и они .. Если «же иные говорили неточно, или по неизвъстной для пасъ «причинъ уклонились даже отъ пути, но изслъдованій не «было и никто не вызываль ихъ къ дознанию истины: мы «оставляемъ ихъ въ числъ Отцевъ точно такъ же, какъ бы и «не говорили они того, оставляемъ частію за знаменитость «ихъ жизни и славу добродътелей, частію за непорочность «въры ихъ въ прочихъ отношеніяхъ, но не слъдуемъ тъмъ «словамъ, гдъ погръшили они». (Истор. учен. объ Отц. Филар., л. 9). Видите ли, брат., что и знаменитые Отцы Церкви иногда впадали въ ошибки и высказывали погръщительныя мнънія, которыя мы не должны принимать, слъдуя во всемъ Св. Писанію и ученію канолической Церкви; тъмъ наче не должны принимать погръшительныхъ мавній, вкравшихся въ книги и почему-либо не исправленныхъ законною церковною властію, которыя принадлежать неизвъстнымъ писателямъ, или не признаниымъ учителямъ, тъмъ паче еретикамъ.

4. Что касается вашихъ старопечатныхъ книгъ, напечатанныхъ до Патріарха Никона, которыя всё признаете безусловно истинными во всемъ, то объ нихъ слёдуетъ сказать подробнѣе. Въ этихъ книгахъ, кромѣ Свящ Писанія и правилъ Соборныхъ, помѣщены многія поученія Св. Отцевъ и Учителей Церкви, признанныхъ Вселенскою Церковію въ этомъ званіи, не мадо есть твореній неизвѣстныхъ писателей, непризнанныхъ въ семъ достоинствѣ, которыя во всякомъ случаѣ подлежатъ разсмотрѣнію Церкви; далѣе есть поученія, надписанныя именами Отцевъ и Учителей Церкви, но не при-

надлежащій имъ; есть не мало вставовь и прибавленій въ подлиннымъ твореніямъ последнихъ, въ которыхъ часто высказываются мибиія, совершенно противныя ученію Вселенской Церкви. На этихъ-то ложныхъ мивніяхъ вы большею частію основываетесь, признавая оныя ученіемъ Св. Отпевъ или даже Словомъ Божіймъ, ни мало не заботясь провърить означенныя подложныя писанія и сличить ихъ съ подлинными твореніями Отцевъ Церкви. На вопросъ, почему вы принимаете то или другое мявніе, противное ученію Православной Церкви, вы обыкновенно говорите: такъ сказано въ старопечатныхъ книгахъ. Но такой отвътъ слишкомъ не ло-Вы должны не только указать мъсто, гдъ объ статоченъ. этомъ говорится, но и доказать, что извъстное мавніе принадлежить тому святому Отцу, на котораго делается ссылка и что оно согласно съ Словомъ Божіимъ и ученіемъ Вселенской Церкви. Ученіе Вселенской Церкви во всякомъ случав стоитъ неизмъримо выше какихъ либо частныхъ мнъній Отцевъ и Учителей церковныхъ, особенно неизвъстныхъ писателей. Каждый изъ нихъ можеть погрышать, а Церковь никогда, потому что Она есть столит и утверждение истины (1 Тим. 3, 15) и постоянно руководится Духомъ истины (Іоан. 16, 13). Это вы должны хорошо помнить. Также вы должны номнить свидътельство вашихъ старопечатныхъ книгъ, что "многи книги от еретикъ искажени быша на вредъ простышима человькома (Корм., л. 17 и об. Толк. 60 прав. Апост.) и что многія мпста съ Писаніи написаны не угодны и вельми противни древнима преданіяма (Кир. 216 об.). Представимъ на это нъсколько примъровъ":

а) Въ книгъ Златоустъ на 147 листъ обор. сказано: Увищайся съ соперникомъ твоимъ скоро, дондеже на пути съ нимъ... Толк. А соперникъ есть діаволъ (Злат., л. 147 об.). Ужели мы должны увъщаться, т. е. мириться съ діаволомъ?! Въ той-же книгъ самое излюбленное вами мъсто, ко-

торое вы приводите въ доказательство яко-бы непотребности православныхъ священниковъ, читается такъ: Аще будето попъ грубъ, или невъжда, или гордъ, или запойчикъ, или инъвливъ, или мадоимецъ, или завистливъ, или клеветникъ, или сварливъ, къ таковому не достоитъ каятися и исповыдати грахово (Злат, 149). И эти слова приннсываются св. Іоанну Златоусту! Но таких словъ Вселенскій Учитель никогда не говариваль, это - гнусная клевета на него. Это видно во аа) изъ того же самого поученія, откуда взяты означенныя слова, гдъ страницею выше говорится совершенно противное: Не восхищайте суда Божія: аще ли хощеши судія быти, то суди мыслію своя согрышенія.. Аще мерзить ти брать, якоже ненавидьти его осуждающа и то есть горши осужденія, еже ненавидити согрышающих з... Да не судимъ брат. чужихъ гръховъ, но о своихъ печемся... И всябдъ за сими словами говорится: аще убо будеть попъ грубъ, или невъжда, или гордъ... и проч. Не противоржчіе ли это вышесказанному? Явное противоржчіе; б. б) изъ другихъ поученій, приписываемыхъ св. Златоусту и находящихся въ той же книгъ, гдъ примо заповъдуется не осуждати іереевъ. Братіе! не осуждаемо никого же, да сами неосуждени будемь: паче же да не осуждаемь іерея. Аще и видиши его зло сотворша не рцы: грпшенъ есть и не достоинь служити: но приступи съ чистою совъстію и причастися божественных таинь, да святыни получиши (Злат. 272). Здёсь говорится, что отъ недостойнаго јерея причащаться можно и должно, а тамъ напротивъ говорится, что предъ недостойнымъ јереемъ не должно исповъдываться! Ужели такъ могъ разсуждать св. Златоусть? Невъроятно! вв) изъ поученій св. Златоуста, помъщенныхъ въ другихъ книгахъ, гдъ онъ ясно поучаетъ о томъ, что недостоинство јерея не можетъ служить препятствіемъ къ низведенію благодати Божіей на върующаго. Глаголеши, яко скверень есть и золь (јерей), то что до того тебь есть?.. Скверный тебя не вредить, аще впрень: вся бо благодать от Бога есть: яко јерей точію уста отверзаеть, вся же Богь творить (Св. Злат. прол. февр. 4 д.). Аще бо чрезъ осла и чрезъ Валаама сквернаго человька, людей ради глаголаше, много паче чрезъ священника (Бес. Злат. 2 Тим. гл. 1, зач. 291, пр. Озер. 1 ч. 125). Отсюда видно, что приведенное мъсто изъ кн. Златоуста, св. Златоусту не принадлежить, а есть позлавищая вставка неизвъстного писателя. Это же доказывается между прочимъ и тъмъ, что въ одномъ поученій св. Знатоусть ссылается на Максима Испов'ядника, который жиль посл'ь Златоуста 200 льть спусти (Злат. л. 38 об.). Есть ссылки на св. Отцовъ, на ихъ каноны и преданія (л. 298) и даже св. Златоуста (303 об.). Не могь же св. Златоусть ссылаться на древнихъ св. Отцовъ и даже на самаго себя. Вообще св. Златоусту въ этой книгъ приписывается много такихъ мнвній, которыя ему вовсе не принадлежать и противны даже ученію Вселенской Церкви.

Укажемъ еще на одно мъсто, которое особенно любятъ приводить старообрядцы въ доказательство неистинности Православной Церкви. Аще кто исповидаетъ грихи своя отиу своему духовному и той не свяжетъ его эпитеміено въ маль, или велиць гриси... таковый попъ нисть пастырь, но губитель золъ. Аще бо не свяжеши эпитиміею кающагося, то предастъ его вичной муць (Злат. л. 300 об., сн. л. 302, 45). И эти слова приписываютъ св. Іоанну Златоусту. Нътъ, св. Златоустъ такъ не училъ. Напротивъ, онъ училъ, что эпитимін должно налагать съ крайнею осмотрительностію, чтобы не оттолкнуть чрезъ это многихъ отъ Церкъви Божіей. Не просто, говоритъ онъ, по мъры гриховъ наказанія налагати подобаетъ, но смотрыти произволеніе согрышившихъ, да не большее раздеремъ когда раздранное

сшити хощемо и да не во тяглайшее паденіе приведемо, когда лежащаго воздвигнути желаемо. Жестоко употребляющій пастырь наказанія и малою жестотою отстранито оныхо от исправленія... (Злат. кн. о свящ. сл. 2, гл. 4, л. 19 об.). Воть истинное ученіе св. Златоуста обърнитиміяхь, а то слово въ книгъ Златоусть, изъкотораго мы привели означенное мъсто, св. Златоусту вовсе не принадлежить, потому что въ греческихъ изданіяхъ въ числъ поученій Златоуста такого слова не находится (Крит. разб. Иванов. л. 300). Очевидно, оно принадлежить неизвъстному писателю и не должно быть принято въ буквальномъ смыслъ, тъмъ болъе, что противоръчить ученію Вселенской Церкви.

б) Возьмемъ Большой Катихизисъ... Въ немъ въ числъ другихъ погръшностей догматическихъ, историческихъ, обрядовыхъ можно указать слъдующія: аа) при помазаніи крещаемаго елеемъ въ таинствъ крещенія повельвается священнику говорить: печать дара Св. Духа. Еще не совершено погруженіе, а на върующаго уже низводатся дары Св. Духа?! Очевидно, здъсь перепутано тапиство муропомазанія съ помазаніемъ елеемъ (Больш. Кат. 368; сн. 377 об.). бб) на листъ 19 сказано: въ немъ-же, т. е. Герусалимъ Христост родися. Да развъ Христосъ въ Герусалимъ родиси?! — вв) на листъ 243 об. сказано: Вопр., что завъщаеть 7-я заповъдь не любы дый. Отв. заповидуеть блудь и любодийство и срамная и беззаконная совокупленія и всякія нечистоты. Ужели Господь запов'тдуеть, т. е. повел'тваеть этою запов'тдію, блудъ? Очевидно, запрещаетъ. Значитъ, здъсь ошибка въ словъ: вмъсто заповъдуетъ надлежало-бы сказать: гг) на листъ 5 об. помъщено Өеодоритово слово въ слъд. редакцін: три персты равно имъти великій со двима малыми вкупи слагаеми. Но эта редакція есть позднъйшая, появившаяся въ 16 въкъ, а первоначальная редакція онаго была значительно иная, какъ доказываютъ рукописи 15 въ-

ка, хранящіяся въ библіотекахъ: натріаршей, Соловецкой п Троицкой Сергіевской лавры. Эта последняя редакція боле благопріятствуєть троеперстію, чёмь двуперстію. Именно, въ озпаченныхъ рукописяхъ сказано: Сице благословити и креститися рукою три персты равны имъти вкупъ по образу тройческу. Бого Отець, Бого Сынь, Бого Духо Святый, не тріе суть бози, но единг Вогг... а два перста импти наклоненна, а не простерта. Эта релакція сохрапястся и въ настоящее время въ Стоглавникъ (гл. 31). Почему-же вы не слъдуете древивишей редакціи Феодоритова слова, а приводите поздивищую? Вы скажете, что такъ гово. рится въ книгъ. Но вы сами видите, что въ книгъ неизвъстно къмъ сдълана прибавка къ Өеодоритову слову, которой ранве не существовало. При томъ-же, редакція Өеодоритова слова, принятая вами, въ разныхъ книгахъ изложена различно: въ Бол. Катихизисъ сказано: два перста импти наклоненна, а не простерта (Бол. Кат. л. 6), въ Маломъ Катихизись: два перста протягнути (Мал. Кат. 25), въ Кирилловой: два перста вмисто сложити и прострети, великій-же перстъ импти мало наклоппо (Кпр. 180 об. 181), въ Стоглавникъ: верхний персто со среднимо совокупива простера мало наклонно (Стогл. 31 гл.), т. е. указательный перстъ наклопять, а не великосредній. Ужели-же блаженный Өеодорить могь учить такъ сбивчиво, что нельзя понять, какіе персты протягать и какіе наклонять? Надобно сказать и то, что неизвъстно, кто такой быль этотъ Өеодоритъ, писавшій слово о перстосложенін; во всякомъ случав, это быль не греческій учитель блаженный Өеодорить, потому что въ числъ его твореній не находится слова о перстосложенін на греческомъ языкъ. Къ этому не излишне прибавить, что Кол. Катихизисъ составленъ Лаврентіемъ Зизапіемъ, учителемъ Львовскаго училища, приблизительно въ концъ 16, или началъ 17 столътія, (Руковод. Ивановск. ч. 2, л. 8), на

Литовскомъ языкъ, потомъ переведенъ быль на Славанскій языкъ. По исправлении Патріархомъ Филаретомъ онъ снова быль напечатань въ 1627 году. Во 2-й половинъ 18 въка онь не разъ былъ перепечатываемъ въ старообрядческихъ типографіяхъ, находящихся въ Юго-Западной Россіи, между прочимъ, въ г. Гродно. Въ Гродненскомъ изданіи 1783 г. съ 167 листа начинается опять счеть листовъ съ цифры 118, который противъ прочихъ изданій имъетъ разницу на 49 листовъ. Въ Филаретовскомъ Катихизисъ 1788 г. 118-й листъ новторяется 50 разъ. Въ первоначальномъ изданіи Катихизиса было 67 главъ, а въ нынъшнихъ 80. Статья о двуперстіи введена была уже въ Гродненскихъ изданіяхъ 1783—1788, а ранъе ея не было. Видите-ли, основание для вашего излюбленнаго двуперстія, указываемое въ Бол. Катихизись, слишкомъ непрочно, тъмъ болъе, что выше свидътельства о двуперстін на той-же страницѣ находится свидѣтельство о троеперстіи (Бол. Катих. 5 об.).

в) Не мало подобныхъ ошибокъ заключается и въ Кирилловой книгъ. Самое название этой книги показываетъ, что ее написаль св. Кириллъ Іерусалимскій, жившій въ 4 въкъ, но на самомъ дълъ она ему не принадлежитъ, кромъ одного 15-го огласительнаго слова; при томъ толкованіе на это слово сдълено позднъйшимъ писателемъ. Всъ же другія статьи св. Кириллу вовсё не принадлежать. Это видно изъ того во аа), что въ этой книгъ часто дълаются ссылки на св. Кирилла Герусалимскаго, следоват, писаль статьи кто-то другой, а не св. Кириллъ; таковыя ссылки находятся на лист. 22, 26 of. 31, 39 of. 79 of. 86, 99, 125, 378;—Bo of) изъ того, что въ Кирилловой книгъ говорится о напистахъ, лютеранахъ, кальвинистахъ, уніатахъ и проч., которые жили далеко поздиве св. Кирилла; такъ, наприм., паписты отдълились въ 1054 году, лютеране въ 16 въкъ (1517 года), уніаты тоже въ 16 въкъ (1596 г.). Какъ же св. Кириллъ могъ

писать о такихъ событіяхъ, которыя случились послъ него спустя 600, 1000 и болье льть?!-вв) изъ того, что въ Кирилловой книгъ помъщены баснословные разсказы, которые пикакъ не могли выйти изъ-нодъ пера св. Кирилла; такъ, наприм., въ 25-й главъ разсказывается, что папа Петръ Гугнивый повельль священникамъ пивть по 7 женъ, а наложинцъ кто сколько хочетъ (л. 231); въ 26-й главъ номъщенъ циническій разсказъ о брадобритіи латинскаго духовенства; въ 31-й главъ находится сказаніе объ арменскомъ постъ арціурцовъ, установленномъ будто бы въ честь собаки. Кромф того въ Кирилловой книгф находятся погрфиности догматическія; наприм., на л. 9 говорится о томъ, что не будеть въчныхъ мученій (л. 9); на л. 32 говорится, что антихристь до пришествія своего везди истинную жертву истребить (л. 32) и дълается ссылка на слова Златоу ста (толк Ап. 549), но ссылка оказывается не върною.

Не лишнимъ считаю указать въ этой книгъ одно излюбленное вами мъсто, которое вы ошибочно приводите въ защиту своего безъјерархического положенія, именно мощно быти и безт нихт (Кир. л. 502). Вы обыкновенно говорите: вотъ и древняя книга Кириллова свидетельствуетъ, что можно обойтись безъ епископовъ и священниковъ. Но такое объясненіе приведенныхъ словъ совершенно извращаетъ самый смыслъ посланія, въ которомъ онв помвщены. Кто писаль это посланіе, къ кому и по какому случаю? Оно принадлежить авонскимь отцамь, что видно изъ самаго надиисанія (Кпр. л 501), хотя и называется Мелетіевымъ. Оно писано къ благочестивому князю Василію, поборнику Церкви соборныя православныя..... ко встм князем и воеводамо, такоже и духовнымъ Епископомъ и до послыдняю степене и простымъ смиреннымъ гражданомъ во благочестіи обрътающимся (Кир. 501). Изъ этихъ словъ видно, что какъ въ Россіи, такъ и въ Греціи были настыри. При томъ же

Мелетій Патріархъ, Александрійскій повельль въ Малой Россіи быть собору епископовъ (Кир. д 485) и избрать Митрополита и другихъ епископовъ. Не могли же Мелетій Патріархъ и эвонскіе отцы писать Россійскимъ еписконамъ Малой Россін и прочимъ гражданамъ, что они могутъ быть безъ настырей. По какому случаю писано посланіе? По случаю уклопенія пъкоторыхъ епископовъ Юго-Западной Руси въ римскую унію, т. е. такую церковную сдълку, по которой они ръшились отступить отъ Восточной Церкви, во ней же окрещени быша, въ ней же воспитани, въ ней же научени, въ ней же рукоположени (Кир. 483 об. 484), подчиниться власти Римскаго Паны и принять ученіе Латинской Церкви. Это были: Митрополить Михаиль Рагоза, епископы — Луцкій Кирилль Терлецкій, Владимірскій Инатій Поцъй, Холмскій Діонисій, Пинскій Леонтій. Н'якоторые изъ нихъ совершенно незаконно занимали епископскія мъста, какъ, напр., Кириллъ быль двоеженецъ и обвинялся даже въ уголовныхъ преступленіяхъ (Ки. о вър. 224). Чтобы избавиться отъ закопнаго суда за свои преступленія, а вибств достигнуть и другихъ нечистыхъ цълей, Кириллъ ръшился отдълиться отъ Патріарха Константинопольского и предатъ всю Юго-западную Россійскую Церковь подъ власть Папы. Участникомъ своего предпріятія онъ сдблалъ хитраго сенатора Инатія Поцбя, которому ничего не значило мънять одну въру на другую и котораго Кириллъ ностригь въ монашество и выхлоноталь ему богатую Епископію Владимірскую. Они склонили и прочихъ епископовъ написать просьбу объ уніп, съ которою отправились въ Римъ и тамъ цъловали туфлю у Папы. Папа, конечно, былъ радъ такой просыбъ, тъмъ болъе, что и самая унія давно подготовлялась имъ же самимъ. Онъ назначилъ по этому случаю великое торжество и вельлъ вычеканить медаль Посль того на соборъ въ Брестъ въ 1596 году объявлена была унія. На сторонъ уніи оказались: Король, Митрополить и четыре епискона; противъ нея возстали шесть еписконовъ и знаменитый ревинтель православія киязь Константинъ Острожскій. Такимъ образомъ Юго-Западная Россійская Церковь разділилась на дві части: уніатскую и православную. Вотъ по случаю этого-то горестнаго раздъленія и писали Афонскіе отцы, а также и Мелетій Патріархъ въ другихъ посланіяхъ, къ оставшимся върными православію епископамъ, священникамъ и всъмъ гражданамъ. Въ своемъ посланіи, между прочимъ, Авонскіе отцы говорили: можно быти и безо нихо (Кир. 502), то есть, можно обойтись и безъ тъхъ настырей, которые уклонились въ унію. Какимъ образомъ? Чрезъ рукоположение другихъ лиць достойнъйшихъ вмѣсто уклонившихся. Поэтому Патріархъ повелѣль собравшимся епископамъ избрать сначала Митрополита, а потомъ и еписконовъ (Кир. 485 об.), которыхъ и рукоположиль Өеофань Патріархъ Іерусалимскій въ льто 1625-е и церковь нашу русскую въ достояние духовныхъ уставовъ привелъ и обновиль (Кн. о вър. 214 об.). Итакъ изъ приведенныхъ выше словъ: мощно быти безо нихо, можно ли вывести такое заключеніе, что будто бы можно обойтись безь свящепства? Совершенно нътъ. Аще не всяко должено есть священствовати, но потребовати священничества всякъ должено есть: безо него бо спастися не можето (Бол. кат., л. 359 об.), говорить Большой Катихизись. Вы скажете, что всъ пастыри Россійской Церкви послѣ Патріарха Никона приняли латинскія ереси. Не правда это. Разв'в они почитають Римскаго Папу видимою главою Вселенской Церкви, намъстникомъ I. Христа и лицемъ не погрѣшимымъ, какъ учать написты? Развъ они поминають его имя на молитвахъ, какъ бываетъ въ католическихъ церквахъ? Развъ они признають исхождение Св. Духа и отъ Сына, или учение о чистилищъ, объ индульгенціяхъ, какъ върують латиняне? Развъ они совершають таинство причащенія на опръснокахъ, или

преподають причастіе мірянамъ подъ одпимъ видомъ хлѣба, или таинство крещенія совершають чрезъ обливаніе, кромѣ случаевъ необходимости, какъ дѣлаютъ латиняне? Развѣ при Богослуженіи они употребляють органы, какъ введено въ Римской церкви? Всего этого пѣтъ въ Россійской Церкви. И вы совершенно несправедливо навязываете Ей латинскія ереси и разныя нововведенія, которыхъ Она совсѣмъ не раздѣляетъ.

### Къ вопросу о задачахъ народнаго образованія.

послания между спрочить, «леовили отны поворили: можно

Въ настоящее время едва-ли нужно кого-набудь дать въ томъ, что дъло народнаго образования не должно, да и не можетъ быть сводимо на одно простое обучение чтению, письму и четыремъ правиламъ ариометики. Почти повсемъстныя усиленныя заботы объ этомъ образованіи, сразу ставшемъ въ рядъ вопросовъ первостепенной важности, достаточно ясно показывають, что черезъ него надъются получить нъчто гораздо большее, чъмъ простую грамотность; и представители нечати прямо аттестують его дъломъ «великимъ и страшно отвътственнымъ .. - Ясно, что въ школъ, не смотря на всю ограниченность ея учебной программы, видятъ тъмъ не менъе могучее воспитательное орудіе, способное вліять на весь душевный складъ питомцевъ и, значитъ, могущее пустить глубокіе корни въ жизнь роднаго народа и, наложивъ на нее тотъ или другой характерный отпечатокъ, —отразиться затёмъ на всей дальнъйшей судьбъ его. И эти ожиданія ничуть не фантастичны. Дов'трчивое и вм'єст'є съ тъмъ крайне впечатлительное и любознательное дътское сердце, въ своемъ стремленіи про все знать и все уяснить себъ, естественно будетъ искать у учителя отвътовъ на занимающіе его всевозможные вопросы. И если учитель не дасть этихъ отвътовъ по недосугу-ли, или по невниманию къ умственнымъ запросамъ учащихся или по другой причинъ, то дитя все равно само постарается добыть ихъ себъ, извлекая ихъ главнымъ образомъ конечно изъ словъ, мимоходомъ брошенныхъ фразъ и даже изъ наблюденія надъ образомъ дъйствій того же учителя. Такимъ образомъ, складъ воззрѣній послъдняго и вообще вся созданная имъ школьная дъятельность будуть незамътно, но постоянно наполнять дътскую душу, проникая въ нее самыми разнообразными, часто совершенно неуловимыми путями, и неизбъжно будуть вліять на выработку и развитіе всего дътскаго міросозерцанія, которое, созръвъ, не замедлить конечно принести и соотвътствующіе плоды. Стало-быть, вопросъ о народномъ образовани далеко выступаетъ за предвлы спеціально школьнаго вопроса и касается въ значительной мфрф самыхъ основъ народнаго воспитанія, а вивств съ темь и всего дальнейшаго строя духовной жизни націи. Въ силу этого не мѣшало бы очень и очень серьезно подумать надъ тъмъ, въ какомъ направленіи слъдуетъ вести дъло народнаго образованія, какую главную окраску, какой духъ и характеръ должно оно получить. Указанная сейчась задача не можеть считаться ръшенной окончательно, или во всякомъ случат она, какъ видно, нолучаетъ ръшение не единообразное.

Значеніе и результаты народнаго образованія нельзя измірять объемомъ свідіній, сообщаємыхъ школой. Школа должна служить только началомъ развитія, а не концомъ, не завершеніемь его. Это — лишь первый, хотя и самый важный, толчекъ къ умственному движенію, которое, проснувшись, широкой, все болье и болье разростающейся волной польется въ народную жизнь, сообщая ей то направленіе, какое само получить въ началь. Въ настоящее время приняты нужныя міры также и къ тому, чтобы этоть первый толчекъ не заглохъ

подь вліяніемъ исблагопрінтныхъ условій: мы имбемъ здбсь. въ виду открытіе дешевыхъ библіотекъ, читаленъ, устройство народныхъ чтеній и т. н. Думаютъ, что эти средства, въ связи съ количественнымъ и качественнымъ развитіемъ школъ, окончательно пробудять дремлющее сознание народныхъ массъ, выведуть изъ мрака невъжества, отучать отъ кабака, дадутъ взамънъ его пищу для умственной жизни и духовныхъ интересовъ и т. д. и т. д., словомъ вмѣсто господства безотчетныхъ, слепыхъ инстинктовъ, вместо темной, стихійной жизни явится жизпь созпательная, построенная на свътломъ началъ (принципф) разумности. Нужно, впрочемъ, замътить здъсь что этотъ последній принципъ - не новый: онъ иметъ свою довольно продолжительную и въ высшей степени характерную исторію, которую не мѣшало-бы принять во вниманіе и теперь, при заботахъ о народномъ образованіи, когда у руководителей его терминъ «разумность» буквально, можно сказать, не сходить съ языка и служить центромъ, путеводной эвъздой всъхъ ихъ начинаній, возбуждая самыя радужныя надежды на будущее. Какъ извъстно, принципъ этотъ и раньше порождаль много смълыхъ и свътлыхъ надеждъ и даже прямо - мечтаній о золотомъ вѣкѣ, такъ что его, наконецъ, хотъли провозгласить единственнымъ достойнымъ мъриломъ и судіею жизни, и согласно съ нимъ однимъ думали перестроить последнюю, не оглядываясь назадъ, не справляясь съ завътами старины, съ преданіями прошлаго, съ въковыми, исторически слагавшимися устоями народной жизни. И этотъже самый принципъ, какъ ни страшно съ перваго взгляда, приносиль столько горькихъ разочарованій и разбитыхъ надеждъ, что не разъ даже передовые и лучтіе представители человъчества останавливались въ тревожномъ раздумым надъ вопросомъ: что-же дълать дальше?-Продолжать-ли идти до конца по скорбному, страдальческому пути тщетныхъ блужд ній разума, не размышляя о печальномъ настоящемъ и

лишь слъпо падъясь на лучшее будущее, на то, что неканія разума увънчаются когда-и. успъхомъ и опъ найдеть ключь къ разгадкъ всъхъ волнующихъ его вопросовъ и вообщекъ оправданию всъхъ возложенныхъ на вего надеждъ? – Илпже, наобороть, следуеть покаяться вь самонадеянномъ стступничествъ отъ добрыхъ преданій и завътовъ старины и возвратиться съ детскою верой слова къ тому, что многимъ покольніямь давало духовный мирь и утьшеніе (Кавелинь)? Вопросъ этотъ ставится и но-сейчасъ, и по-сейчасъ вызываетъ ръшенія неодинаковыя, которыя, если наблюдать внимательно, сильно отражаются и во взглядахъ общества на задачи народнаго образованія, разділяя общественное мнініе на двъ, въроятно, неравныхъ половины. Это видно изъ того, напр., что когда нъкоторые дъятели, по ихъ собственному свидътельству, направили главныя свои усилія къ тому, чтобы «затронуть мысли» своихъ питомцевъ, возбудить въ нихъ нъкоторый духъ критицизма, стремление къ свободной и самостоятельной оцвикв явленій окружающей жизни-словомь старались развить въ дътяхъ, что называется, извъстную широту взгляда на вещи, подсказываемую требованіями разумности, - то подобная дъятельность, какъ извъстно, встрътила себъ горячее сочувствіе въ однихъ и жестокое осужденіе въ другихъ слояхъ общества. Почему стремленіе къ проведенію въ жизнь и сознаніе народа началь разумности возбуждаеть горячія симпатін, - понять не трудно. Чъмъ же и руководиться въ своей жизни разумному существу, какъ не голосомъ разумности, какъ не внушеніями своего собственнаго ума? Чтобы убъдиться въ этомъ, не нужно даже и никакихъ доказательствъ: стоитъ только представить себъ всю несообразность противоположнаго утвержденія. И въ чемъ другомъ можетъ быть полагаема цёль и смыслъ народного образованія, какъ не въ просвъщеніи «темнаго люда» тъмъ же свътомъ разума и разумности. Почему, однако-же, широкое примъненіе этого свътлаго принципа приводило подъ часъ къ нелѣпымъ, по истинъ перазумнымъ результатамъ въ прошломъ, въ силу чего также вызываетъ у многихъ сильныя опасенія и за будущее,—этотъ, думается, вовсе не праздный вопросъ мы постараемся разъяснить на дальнѣйшихъ строкахъ, насколько то необходимо для нашей задачи.

Разумнымъ признается то обыкновенно, что согласно съ законами нашего ума или мышленія, И если-бы человъкъ быль чистымъ умомъ и руководился въ своихъ сужденіяхъ и действіяхь дійствительно только законами разума и логики, тогда проведение въ жизнь принципа разумности было бы безконечно илодотворно и не вызывало бы никакихъ сомивній и оговорокъ. Въ дъйствительности же человъкъ, какъ это принято выражаться, есть существо разумно-чувственное. Кромъ ума, въ немъ ссть еще другая весьма общирная психическая область, --область душевныхъ стремленій, вкусовъ, привычекъ, желаній, привязанностей и т. п., которыя, какъ извъстно, слагаются и дъйствують, не справляясь съ законами мышленія и легики, а часть, можеть быть, и вопреки всякой логики, и которыя, тъмъ не менъе, имъютъ громадное значение въ нашей жизни и сильно вліяють на направленіе и характерь нашихъ сужденій, въ частности - на наши понятія о томъ, что следуеть считать разумнымь. Мы не будемь утомлять читателя цълымъ психологическимъ трактатомъ на эту тему. Совершено достаточнымъ считаемъ ограничиться лишь сатдующими замвчаніями. Кто хотя сколько-и, знакомъ съ исторіей философіи, тоть знаеть, что даже и въ этой, повидимому, безстрастной, отвлеченной, далекой отъ всёхъ житейскихъ треволненій области мысли-даже и здѣсь мотивы чувства и личныя индивидуальныя влеченія играють далеко не посл'яднюю роль и обыкновенно вліяють на характерь всего философствованія. При извъстной доль вниманія въ основь любой системы можно подмѣтить нѣсколько предпосылокъ не только логическаго, но

и правственнаго происхожденія, т. е. такихъ, которыя зарождаются не въ умъ, а гдъ-то въ глубинъ души въ загадочной области сердечныхъ наклонностей и влеченій. Что же касается обычной практической жизни, то въ ней мотивы чувства и влеченія сердца играютъ безусловно первенствующую роль, неръдко вполнъ порабощая себъ дъятельность мышленія и пользуясь имъ просто какъ своимъ орудіемъ. Всъмъ извъстно, что безпристрастіе есть лишь удёль развъ немпогихъ избранныхъ натуръ; въ большинствъ же случаевъ люди обыкновенно склонны защищать то, что имъ вообще правится, и находить наиболье разумнымъ то, ОТР всего удовлетворяетъ ихъ личнымъ желаніямъ и интересамъ. Въ этомъ случав наша чувственность такъ же мало повинуется разсудку, «какъ непокорные кони — возницъ». Благодаря этому свътлый принципъ разумности можетъ служить лочкой и довольно темныхъ побужденій и дъйствій. Въдь и преступникъ оправдываетъ свои дъйствія «разумными», по его мивнію, доводами. Въдь и дикій разгуль страстей, и произволь грубаго эгонзма, и алчность не въ мъру разыгрывающихся подчасъ людскихъ аппетитовъ-въ шинствъ случаевъ тоже надъвають на себя **ДИЧИНУ** paзумности и правоты... Вообще наблюденія показывають, пользование началомъ разумности далеко не исключаетъ возможности злоупотребленія этимъ высокимъ принципомъ и моприводить къ двумъ діаметрально противоположнымъ результатамъ: или а) къ дъйствительному облагороженію, возвышенію личности, или в) напротивъ, къ приниженію ея, къ полной разнузданности воли. При какихъ условіяхъ можно достигнуть перваго результата, -- объ этомъ МЫ ниже. Что же касается втораго, то получается онъ довольно просто. Какъ мы видъли, наши воззрънія и дъйствія составдяють продукть не одного только мышленія: не меньшее, если только не большее участіе принимають здісь также наши

лтооничевц

желанія и чувства, которыя могуть быть и высокими, низкими, и хорошими, и дурными. Если въ человъкъ нътъ прочнаго преобладанія первыхъ надъ вторыми, т. е. положительнаго тяготънія въ сторону добра, то дъйствіе дурныхъ паклонностей, тъмъ не менъе, можетъ быть сдерживаемо вліяніемъ религіи, нравственныхъ и гражданскихъ законовъ. Глубокое усвоение пачала разумности поведеть конечно лишь къ дучшему выясненію всей важности этихъ жизненныхъ основъ и еще болье закрынить ихъ авторитеть. Напротивъ, легкообращение съ разумностью легко ведеть къ ихъ мысленное отрицанію. Дурныя наклонности и низшіе инстинкты человъка легко могутъ приспособить принципъ разумности къ тому, чтобы прежде всего сбросить связывающія ихъ оковы и вырваться на просторъ. Онъ подскажутъ человъку (какъ это и случается), что разумное существо должно дъйствовать и располагать собою совершенно самостоятельно и свободно, повинуясь лишь внутреннему голосу; что поэтому всв правила, налагаемыя извив, всв обязанности и ограниченія какъ религіознаго, такъ равно и правственнаго и правоваго харакбудутъ насиліемъ надъ свободой разумнаго существа, они не совпадають съ голосомъ разума (страстей?). Этимъ дается очень благовидный и слишкомъ соблазнительный предлогь къ тому, чтобы оправдать что угодно, а главное-всевозможный личный произволь, объявивь предварительно религію суев рісмъ, правственность сказками старой въками слагавшіеся устои и порядки жизни-ненормальными, за чте, помимо прочихъ удобствъ, можно еще получить аттестацію передоваго и просвъщеннаго человъка. Вивсто свободы разума отъ внишнихъ ограниченій, получается, правда, пресловутое «нашему ндраву не препятствуй», т. е. полное рабство страстямъ, но за то подъ обаятельной кличкой — «свобода личности». Въ жизни можно встрътить весьма частые случан подобнаго злоупотребленія началомъ разумности.

На почвъ разумности и подъ ея прикрытіемъ могуть возникать явленія, ничего общаго съ разумностью не иміющія и въ правственномъ отношенін-прямо безпорядочныя. Понятно, что сама разумность собственно тутъ вовсе ни при чемъ, и чтобы искоренить зло, нужно желать не устраненія ея, а огражденія отъ злоупотребленій ею. Легкую возможность этихъ злоупотребленій следуеть иметь въ виду и при заботахъ о народномъ образованіи, и здёсь-можеть быть болъе, чъмъ гдъ-бы то ни было. Привить родному народу свътлое начало разумности, конечно, желательно и необходимо. Въдь эта именно, а не другая задача указывается въ самыхъ понятіяхъ образованія, просвъщенія. Но мы видъли, что при осуществленіи этой задачи можно достигнуть какъ ноложительныхъ, такъ и отрицательныхъ результатовъ. Чтобы достичь первыхъ, для этого нельзя ограничиться однимъ только простымъ призывомо народа къ разумности: нужно вивств съ твиъ указать ему (а стало-быть и саминь опредъленно знать), въ чемъ состоятъ истинно разумныя начала жизни, а равнымъ образомъ нужно подготовить въ душъ народной и почву къ прочному ихъ усвоенію. Къ сожальнію въ наше время далеко не всегда считаются съ этимъ обстоятельствомъ: на воспитаніе въ духѣ строго опредѣленныхъ началъ у насъ подчасъ даже склонны смотръть какъ на вредную для просвъщенія тенденціозность, будто-бы мъшающую развитію широты взгляда на вещи; и люди, не имъющіе никакихъ опредъленныхъ и прочныхъ убъжденій, тъмъ не менъе съ легкой совъстію идуть отъ скуки въ народъ, чтобы дать ему «просвъщеніе» вообще, не направляя послъднее никуда въ особенности, а лишь расширяя (?) умственный горизонть. Но легко понять, что имъть широкій горизонтъ, широкій взглядъ на вещи не значитъ не имъть никакого опредъленнаго взгляда: широкій взглядъ и полная безпринципность — вещи слишкомъ различныя. И насколько

илодотворно развитие нерваго, настолько-же нагубла вторая. Если умъ не выработаетъ никакихъ твердыхъ и опредъленныхъ точекъ опоры, никакихъ устойчивыхъ принциповъ, то наши сужденія и дъйствія неизбъжно будуть опредъляться настроеніемъ минуты и прихотью случайныхъ желаній. Значить, для дъла народнаго образованія сдълають слишкомь мало, если постараются лишь толкнуть народь на путь разумности, а затъмъ, предоставивъ ему самому искать разумныхъ основъ, будутъ спокойно смотръть и ждать, что изъ всего этого выйдеть. Результаты могуть оказаться очень неожиданные и вовсе неутъшительные. Если даже въ культурныхъ странахъ исканіе повыхъ разумныхъ началъ жизни порождаеть пока лишь такія явленія, какъ борьбу всевозможныхъ партій и классовъ, страшное развитіе продетаріата и стачки рабочихъ, ужасы анархистовъ и динамитчиковъ наконецъ – самые чудовищные культы включительно до культа сатанъ, (и это въ самомъ центръ просвъщенія — Парижъ1) то что-же будеть съ роднымъ народомъ, предоставленнымъ самому себъ? - Несомнънно одно, что вмъсто ожидаемаго царства свободнаго разума явится безпорядочная разнузданность воли и призванный къ "разумной свободъ" человъкъ станетъ лишь рабомъ своихъ собственныхъ желаній, что, какъ мы видъли, составляетъ довольно обычное явленіе даже и въ болъе образованныхъ слояхъ и что совершенно неизовжно тамъ, гдъ уровень иравственнаго развитія не высокъ или неустойчивъ. Такъ, вмъсто прежняго невъжества, при отсутствіи надлежащаго руководства, можеть возникнуть новое, пе менъе грубое, но гораздо болъе опасное, потому что будетъ мнить себя просвъщеннымъ и изъ темной, полустихійной силы сдерживаемой къ тому-же совъстью и сознаніемъ гръха, превратится въ силу сознательную, располагающую «разумными»

<sup>1)</sup> См. Русск. Въстн. за апръль 1896 г., ст. В. С. Соловьева.

доводами для защиты себя. Это тъмъ легче можетъ случиться, что въ наше время родятся на свъть и проникають въ народъ, литературнымъ и другими путями, такія иден, которыя не только не облагораживають личности, но прямо разсчитаны на то, чтобы попасть въ топъ и раздуть грязныя желанія и страсти (что на современномъ жаргонъ иногда обозначается выраженіемъ «затронуть мысль»). Этимъ главнымъ образомъ и объясняется успъхъ подобныхъ идей. Уже и теперь въ средъ простаго народа есть личности, къ счастью еще пока отдъльныя, которыя порвали связь съ въковыми устоями жизни, воплощенными въ понятіяхъ закона, грфха, совфсти, Божьей воли и пр. какъ съ устоями, нужными будто-бы только для "темныхъ" людей, п вмъсто нихъ руководятся... не разумомъ, конечно, а произволомъ случайныхъ желаній, которыя, повторяемъ, при недостаткъ нравственнаго развитія непремънно подавляють разумную сторону нашей души.

Итакъ принципъ разумности въ разныхъ, такъ сказать, рукахъ, т. е. у разныхъ людей получаетъ весьма различный характеръ и примъненіе, при чемъ подъ именемъ разумнаго подчасъ оказывается и прямо безобразное и подъ видомъразумныхъ началъ жизни — отрицаніе всякихъ опредъленныхъ началъ, за исключеніемъ личнаго произвола. И насколько желательно было-бы видъть родной народъ воспитаннымъ въ духъ истинной разумности, настолько-же прискорбно будетъ наблюдать его уклоненіе въ сторону ложной.

Поэтому существуеть настоятельная необходимость умѣтьхорошо отличать истинно разумныя начала жизни отъ носящихъ только это имя, а также—знать, что содѣйствуеть развитію нервыхъ и что помогаеть вторымъ; въ противномъслучать дѣло народнаго образованія, какъ бы часто и громкони выкрикивалось слово «разумность», можетъ, тѣмъ не менѣе, пойти по весьма опасной и ложной дорогѣ. Отвѣтъ на только что поставленный вопросъ въ общихъ чертахъ предрѣшенъ-

уже нами на предыдущихъ строкахъ. Мы видъли, что человъкъ въ своей жизни и дъятельности никогда не руководится, да и не можетъ руководиться по самому устройству своей природы, однимъ только чистымъ мышленіемъ; что громадное значеніе въ его жизни и во взглядахъ имбють также желанія и чувства. И если качественный уровень тъхъ и другихъ низокъ, то разумность, какъ мы имѣли случай неоднократно указать, становится лишь пустымъ звукомъ, красивымъ плащемъ, прикрывающимъ безобразную фигуру. Значитъ, для дъйствительнаго торжества разумности недостаточно дать одно только интеллектуальное развитіе: нужно позаботиться также о нормальномъ развити воли и сердца. И, кажется, совершенно излишне добавлять, что это "нормальное" развитіе должно состоять не въ развращении чувствъ, не въ разнузданій воли, а, напротивъ, — въ облагороженій этихъ душевныхъ силь, въ подчинени низшихъ ихъ обнаружений высшимъ. Но не къ этому-ли нравственному самообузданію и возвышенію личности ежедневно и ежечасно призываетъ насъ наша религія и православная Церковь? Не это-ли обузданіе (вившнее) дурныхъ наклонностей воли въ концъ концовъ въ виду и всъ нормальные устои гражданской и общественной жизни? Не здъсь-ли, стало-быть, нужно искать отысканію истинно разумных з началь жизни и условій нормальнаго воспитанія? В'єдь благородство души, бужденій и обузданіе дурныхъ наклопностей воли, чему такъ усиленно призываетъ насъ религія, правственность поддержаніи чего заботится внѣшній правовой порядокъ, являются по меньшей мъръ такою-же культурной силой, какъ умственное развитие, и безъ нихъ все царство разумности, какъ мы видъли, превращается въ мыльный пузырь. Даже еще вопросъ, — «что важнъе для роста и процвътанія жизни общественной: развитый умъ, чистое, благородное сердце»? И не безъ основанія иногда утверждають, что все

нравственное — разумно, по не наоборотъ. Мы иногла удивляемся замѣчательно свѣтлому, здравому взгляду на жизнь, какой подчась обнаруживають простые, необразованные русскіе люди. И едва-ли нужно доказывать, что это свътлое міровоззрвніе зависить исключительно отъ нравственной чистоты души. Къ сожальнію, въ наше время многія повятія, такъ сказать, перевернулись вверхъ дномъ, и «разумную» основу и задачу правственнаго воспитанія, если только о немъ заходитъ ръчь, весьма часто видятъ не въ облагороженій сердца и чувствъ, не въ исправленій человъческой воли, всегда склонной ко злу, не въ воспытании личности въ добрыхъ, чистыхъ и прочныхъ навыкахъ и правилахъ, а, напротивъ, - въ освобождении ея отъ всякихъ стъсненій, обязанностей и ограниченій редигіознаго, правственнаго и правоваго порядка, какъ будто-бы-представляющихъ собою пичъмъ не оправдываемое насиліе надъ разумно-свободной личностью. Но вийсто того, чтобы разрывать эти сдерживающія узы, не лучше-ли напередъ устранить то зло, для котораго онъ предназначены, т. е. исправить злую волю человъка? Иначе свобода отъ внъшней узды приводить лишь къ внутреннему рабству; и всв новыя начала, новыя формы жизни, на которыя такъ надъются и которыхъ такь усиленно ищутъ, не принесуть желанной пользы, какъ продиктованныя злой волей человъка, или - при ея обязательномъ участій, они несомивнио вмъстъ съ тъмъ окажутся и въ услужении у ней. Пора-бы научиться урокамъ изъ исторіи последнихъ столетій и перестать върить, будто все зло на землъ и всъ страданія людей происходять единственно и исключительно оть неблагопріятныхъ вившишхо условій и отъ дурныхъ общественныхъ порядковъ и формъ жизпи, и будто стоптъ лишь измѣнить эти условія, пересоздать или исправить механизмъ обществен--ныхъ отношеній, «освободить личность отъ тяжелаго внішняго -гнета. - какъ все зло и страданія тогчась-же прекратятся сами собою. Исторія показываеть, что эпохи, когда подобное убъжденіе господствовало особенно сильно, отстраняя на задній плань личные праветвенные идеалы, приводили не къ одной только порчъ правовь, но къ понижелію, такъ сказать, всего уровня жизни, начиная съ упадка научнаго и художественнаго творчества, и кончая политическими, соціальными и экономическими неурядицами, а наконець — утратою самаго смысла существованія и завершались обыкновенно страшнымъ отчаявіемъ. Впрочемъ, и само собою, безъ уроковъ исторіи довольно ясно, что до тъхъ поръ, пока не измѣнится самъ впутренній, индивидуальный человѣкъ, — до тѣхъ поръ никакія измѣненія внѣшнихъ условій его существованія не спасуть его, не излѣчать отъ общественныхъ золъ, а отполирують развѣ лишь показиую, наружную сторону жизни, въ которой не въ одной вся сила.

Итакъ, воспитаніе на почвъ разумности не мыслимо безъ нравственнаго усовершенствованія личности. Слудовательно, кто искренно желаеть родпому пароду перваго. тоть долженъ позаботиться и о послъднемъ. А чтобы "разумная" нравственность не превратилась въ правственную разнузданность, —для этого нужно учить (а еще болье - самимъ помнить) не о праваха, или, по крайней мъръ. - не только о правахъ разумной личности на свободу, но и объ обязанностяхъ ся, а главнымъ образомъ — объ обязанности обуздывать свои пороки и страсти. По этому признаку довольно легко отличить истинно разумныя начала жизни оть ложныхъ, обманчивыхъ и вредныхъ утопій; какое-бы громкое названіе последнія ни носили, какія-бы светлыя надежды ни возбуждали, но разъ онб не ставять на первомъ планъ воспитанія нравственной личности, то непремьно окажутся безплодными; всв возвышенныя ръчи объ идеалахъ въ этомъ случав будуть въ устахъ людей такою-же «чужестранною монетою», какою, выражансь словами Тертулліана, были выраженія: «Богь дасть», «Богь видить» и т. и. —вь устахь язычника - политенста. Здесь, между прочимъ, лежитъ объясненіе того, почему либеральнійшія и гуманцыйшія, повидимому, иден свободы, равенства и братства, выработанныя соціализмомъ и претендующія на свое родство, даже-тожество съ правственнымъ ученіемъ христіанства, не привели, однако, ни къ чему, кромъ неурядицъ и борьбы. При всемъ наружномъ сходствъ этихъ двухъ ученій, между ними есть, однако, непроходимая пропасть: одно ратуетъ за увеличеніе правъ истины, а другое - за расширеніе ея обязанностей, одно требуетъ самоотреченія, другое, наоборотъ, захвата чужаго, словомъ-одно старается измънить нравственную личность человъка, другое - передълать всъхъ и все, кромъ самой личности и въ угоду ей одной. Что разумиве, что необходимве и что легче сдёлать - объяснять это, думается, излишне. Въ результать одно учение ведеть къ миру, любви и внутреннему довольству, другое порождаеть борьбу и пепависть и вносить неизбъжное противоръчіс въ свои собственныя начала, потому что идея свободы, ложно понятой, вызываеть стремленіе къ увеличению правъ, а идея равенства требуетъ ихъ ограничения.

Такимъ образомъ, воспитание нравственной личности, предполагающее усовершенствование воли и сердца въ добрыхъ навыкахъ и вообще внутренною работу человъка надъ самимъ собой, не ивляется врагомъ разумности и свободы, не грозитъ возвращениемъ назадъ, къ застою духовной жизни (какъ это, къ сожальнию, люди думаютъ), а, напротивъ, является весьма важнымъ двигателемъ развития и могло бы выполнить тотъ громадный пробълъ въ современной культуръ, отъ котораго возникаютъ ся больныя, всъми видимыя, стороны. А гдъ, снова спросимъ мы, лучше всего указаны и раскрыты эти начала нравственнаго развития личности и воспитания ея въ духъ любви, благородства и душевной чистоты?—Конечно не въ современныхъ нравственныхъ доктринахъ, которыя отри-

цають факты самой правственности и борьбу эгоизмовъ возводять въ основной законъ жизни и въ рычагъ культурнаго развитія. Только въ христіанствъ безконечно илодотворная идея личнаго правственнаго усовершенствованія раскрыта во всей ея безконечной глубниъ. Слъдовательно, усвоеніе христіанскихъ началь и должно занять первое мъсто въ дълъ воспитанія народнаго.

дроб ини уджов попри долж длите ди А. К. ій.

Прощаніе Преосвященнъйшаго Сергія съ Вятскою паствою и отъъздъ Его Преосвященства изъ Вятки въ г. Астрахань.

Въ половинъ минувшаго мъсяца августа до Вятки дошли слухи о перемъщени Преосвященнъйшаго Сергія на Астраханскую канедру. Вскоръ эти слухи подтвердились оффиціально и, съ полученіемъ указа Св. Сунода, Владыка сталъ заботиться о сборахъ въ дорогу, по внезациая бользнь заставила его отложить на пъкоторое время повадку. Оправившись отъ бользни и собравшись въ путь, Преосвященнъйшій въ послъдніе дни своего пребыванія въ Вяткъ дълаль визиты, посттиль духовно-учебныя заведенія и прощался съ насомыми и духовенствомъ.

Вь пятницу, 6 сентября, въ 12-мъ часу дня, Преосвященный прибыль въ Семинарію. Войдя прямо въ семинарскую церковь, гдѣ къ этому времени были въ полномъ сборѣ начальствующіе, учащіе и учащіеся въ Семинаріп, Преосвященный выслушалъ краткое молитвословіе съ многолѣтіемъ, послѣ котораго обратился къ присутствующимъ съ рѣчью. Преосвященный сказалъ, что во все время пребыванія въ Вяткѣ онъ имѣлъ Семинарію предметомъ особеннаго своего вниманія и постоянныхъ заботъ, къ чему призывало его важное положеніе Семинаріи въ ряду другихъ духовно-учебныхъ заведеній епархін; въ этихъ заботахъ о благоустройствѣ внутренняго и внѣшняго быта Семинаріи находятъ для себя оспованіе всѣ

тъ распоряжения и мъропріятія, какія предпринимались имъ, будучи паправляемы къ общему благу. Съ великимъ сожалъніемъ Преосвященный говориль о томъ, что ему не удалось перевести Семинарію въ городъ, такъ какъ настоящее положение Семинаріи, по его глубокому убъжденію, крайне неблагопріятно и для учащихъ и для учащихся. Обращаясь затъмъ, въ частности, къ воспитанникамъ Семинаріи, Преосвященный Сергій усердно призываль ихъ къ постоянному памятованію о предстоящемъ имъ высокомъ и отвътственномъ пастырскомъ служении и убъждалъ надлежаще готовиться къ нему преусивяніемъ въ наукахъ и особенно въ добромъ поведеніи и во всю свою жизнь съ благодарностью относиться къ восинтавшей ихъ Семинаріи... Послѣ того Преосвященный сказаль нъсколько словъ наставникамъ Семинаріи. Въ заключеніе своей ръчи Преосвященнъйшій Сергій осъниль бывшихь въ храмъ, оставленнымъ имъ въ даръ семинарской церкви, образомъ Спасителя, убъждая всъхъ чаще взирать на ликъ Божественнаго Страдальца и во всякихъ обстоятельствахъ жизни прибъгать къ Нему съ молитвою. Въ отвъть на ръчь Его Преосвященства, о. Ректоръ Семинаріи, Прот. А. С. Израилевъ благодарилъ отъ лица Семинаріи Преосвященнаго за его постоянныя заботы и отеческія благопопеченія о Семинаріи, пожедаль ему счастливаго пути и просиль его не оставлять Семинарію святительскими модитвами и на новомъ мъстъ служенія. Преподавъ благословеніе начальствующимъ, учащимъ и учащимся, Его Преосвященство въ 1-мъ часу дня отбылъ изъ Семинаріи. — На другой день, въ субботу, 7 сентября, Преосвященный Сергій посътиль Вятское Епархіальное женское училище. Къ назначенному Его Преосвященствомъ времени-11 часамъ дня въ училищной церкви собрались начальствующія лица училища и воспитанницы всёхъ классовъ. Ровно въ 11 часовъ Преосвященнъйшій Владыка прибыль въ училище и проследоваль въ церковь, где хоръ воснитанницъ

привътствоваль Его пъніемь входной "Достойно". Послъ этого о. Предсъдатель Совъта Училища, въ сослужени съ о. діакономъ В. И. Виноградскимъ, совершилъ краткое моленіе о здравін и благоденствін оставляющаго Вятку Преосвященнаго, съ возглашениемъ въ концъ опаго многольтия, которое многократно повторено было на обоихъ клиросахъ. По окончаніи многольтія. Его Преосвященство обратился къ воспитанинцамъ съ прощальнымъ словомъ, въ которомъ увъщевалъ ихъ во всю последующую жизнь хранить и развивать въ себъ чувство любви къ Господу и Его святой Церкви. Оканчивая ръчь, Преоскищенный благословиль воспитанниць привезенною имъ иконою Казанской Божіей Матери. Въ отвътной ръчи Владыкъ о. Предсъдатель Совъта просиль Его Преосвященство не оставить училища Своею любовію и молитвами и на новомъ мъстъ служенія. Послъ этого, пренодавъ Свое архипастырское благословеніе начальствующимъ лицамъ училища и воспитанищамъ пятаго и шестого классовъ, каждой въ отдъльности, Преосвященнъйшій, сопровождаемый пъніемъ "исполла эти деспота", проследовалъ въ компаты г-жи начальницы училища. Здъсь Онъ благословиль начальницу иконой Богоматери и въсколько минуть бесъдоваль съ членами Совъта; послъ чего отбыль въ Вятское мужское луховное училище. — Прибывъ въ училище въ началъ перваго часа по-полудни. Преосвященный Сергій въ сопровожденіи Смотрителя училища и номощника его, прошель въ училищную церковь, гда встрачень быль священникомь вы облачени и съ крестомы. преподавателями, воспитателями п учениками, при пъніи пъвчими тропаря мъстнаго храма: "Агницы словесныя...." Послъ обычной встрвчи и многольтія, Преосвященный обратился къ дътямъ съ прощальною ръчью, въкоторой онъ преподалъ имъ наставленіе "о пріобрътенін въ дътствь добрыхъ павыковъ". Пътство, говорилъ Преосвященный, есть самое лучшее время для пріобратенія навыковь и привычекь. Что посфешь въ датствъ, то и ножнешь въ зръломъ возрастъ. Привычки, нажитын въ дътствъ, большею частію сохраняются въ человъкъ на всю жизнь. Особенно въ дътствъ нужно привыкать къ послушанію и повиновенію. Всю жизнь человъку приходится быть въ подчиненномъ положении. Нигдъ, говорилъ Преосвященный, вы не обойдетесь безъ начальства: и у вашего начальства ссть свое начальство, и у меня есть начальство, и у моего начальства есть свое начальство и т.д. Первое начальство у человъка, это-отець и мать. Они ввъряють своихъ дътей другимъ лицамъ (наставникамъ и воспитателямъ), которымъ и передаютъ свою власть надъ ними. Обращаясь въ частности къ ученикамъ IV класса (уже при выходъ изъ храма), Преосвященный сказаль: "вамъ, по переходъ въ Семинарію, слъдуетъ особенно обратить внимание на свое благоноведение. Въ нашихъ духовноучебныхъ заведеніяхъ особенно высоко цінится въ воспитапникъ доброе поведение. Для благоправнаго воспитанника дълается иногда списхождение въ успъхахъ; по не наоборотъ. Можеть быть, въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ дёлается иначе, т. е. хорошіе успъхи ставятся выше поведенія; но въ нашихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ поведеніе ставится выше успыховь, потому - что вы, дъти, готовитесь на служеніе св. Церкви въ высокомъ санъ-Іерен Божія". Преподавши эти наставленія дътямъ, Преосвященный съ истиню-христіанскимъ смиреніемъ просилъ прощенія у всёхъ присутствующихъ, если онъ не успълъ сдълать чего-либо для училища или кому отказаль въ какой-либо просьбъ и, вообще, если кого оскорбилъ или обидълъ чъмъ-либо. При этомъ онъ просиль присутствующихъ молиться за него и самъ объщаль не забывать ихъ въ своихъ молитвахъ. Въ молитвенное папоминаніе о немъ Преосвященный благословиль начальствующихъ, учащихъ, воснитателей и учащихся Св. иконою Знаменія Божіей Матери.—Въ отвъть па ръчь Преосвященнаго Смотритель училища отъ лица всего учебнаго заведенія въ краткихъ словахъ глубоко благодарилъ Преосвященнаго за его истинно-отеческія, неусыныя заботы и попеченія о Вятскомъ духовномъ училищѣ и добро, сдѣланное имъ для училища. Преподавъ благословеніе начальствующимъ, учащимъ и учащимся, Владыка отбылъ изъ училища.

8 сентября, въ праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы, Преосвященный Сергій совершиль последнюю литургію въ Вятскомъ Кафедральномъ соборѣ, исполненную общимъ хоромъ изъ архіерейскихъ иѣвчихъ и воспитанницъ Ппархіальнаго училища. За литургією Преосвященный сказаль наствъ прощальное слово, въ отвѣтъ на которое о. Кафедральный протоіерей Г. Я. Порфирьевъ отъ лица насомыхъ и духовенства епархіи, а также духовенства Кафедральнаго собора обратился къ Преосвященному съ слѣдующею рѣчью:

«Послѣ почти 9-ти лѣтняго управленія Вашего Вятскою паствою, ознаменованнаго неусыпными заботами и пеустанными и плодотворными трудами по управленію паствою и по возвышенію религіозно-нравственнаго состоянія ея, Вы, по особому всеблагому и премудрому устроенію Божію, призываетесь нынѣ къ управленію новою—Астраханскою паствою.

И вотъ уже въ послъдній разъ Вы совершили нынъ божественную Литургію въ соборномъ Каюсдральномъ храмъ, въ послъдній разъ вознесли предъ Престоломъ Божіимъ, во имя Пресвятыя Живоначальныя Троицы, святыя Архинастырскія молитвы и принесли Безкровную Жертву о здравіи и спасеніи всъхъ духовныхъ чадъ бывшей Вашей Вятской паствы. Почтили уже свою бывшую паству и своимъ прощальнымъ своимъ, глубоко-прочувствованнымъ, теплымъ, отечески-сердечнымъ и глубоко поучительнымъ. И вотъ, простившись со своею дорогою для Васъ, по трудамъ Вашимъ, наствою, Вы оставляете навсегда этотъ Каюедральный благольный храмъ, въ которомъ почти 9 лътъ возносили свои

Архипастырскій модитвы о духовномы пресиблиій своей паствы и назидали ее своимы благоговъйнымы, благольннымы и торжественнымы Архипастырскимы богослуженіемы и своими содержательными и сердечно-теплыми бесъдами, — а скоро, скоро, Преосвященнъйшій Владыко, оставите и богоспасаемый грады нашь—Вятку.

Что же мы скажемъ Вамъ на прощаньи съ Вами?—Какъ человъкъ прежде всего дъла и точнаго, строгаго исполнени своего Архинастырскаго долга, Вы не любили ни Сами говорить другимъ, ни отъ другихъ слушать лишихъ словъ; поэтому, а равно и по педостатку времени, и мы скажемъ пемного.

Прощаясь съ Вами, мы, духовныя чада Ваши, пастыри и пасомые, прежде всего почтительнъйте просимъ Ваше Преосвященство принять отъ изсъ искрениее, сердечно-сыновнее благодареніе за всъ Ваши неусыпныя заботы и неустанные труды па благо духовенства и всей наствы, за все доброе, что сдъдали для насъ. Благоговъйно-чтущіе Васъ и глубоко благодарные Вамь, мы всегда будемъ вспоминать о Васъ самою доброю памятью, помнить Ваши мудрыя паставленія и завъты и всегда будемъ взносить о Васъ свои молитвы къ Богу, да воздасть Онъ Вамъ сторицею за все добро Вятской паствъ и да укрънитъ Онъ Ваши силы, душевныя и тълесныя, для продолженія высокаго и благотворнаго Архинастырскаго служенія Вашей повой Богодарованной Вамъ Астраханской паствъ, на благо ся и всей Православной отечественной Церкви пашей, еще на многія и многія лъта.

Не можемъ не сознавать, Преосвященнъйшій Владыко, что частію по неподготовленности и слабости нашихъ духовнонравственныхъ силъ, а частію по недостатку вниманія и должной энергіп, мы не всегда и не вполнъ соотвътствовали Вашимъ ожиданіямъ по исполненію долга нашего и чрезъ то приносили пногда не малую печаль Вашему сердцу, горячоревностному по исполненію Архипастырскаго долга. — Въ этомъ смиреннъйше просимъ Васъ, Милостивъйшій Архинастырь и Отецъ, великодушно, съ отеческимъ списхожденіемъ простить насъ, въ той увъренности, что песочувствія, а тъмъ болъе намъреннаго сопротивленія высокимъ стремленіямъ и цълямъ Вашимъ, направляемымъ ко благу паствы, со стороны нашей не было.

А затъмъ пижайше просимъ Васъ, Преосвищенивйшій Владыко, въ семъ святомъ храмѣ преподать Свое послъднее Святительское, сугубо благодатно-дъйственное, благословеніе на бывшую Вашу Витскую цаству, и не оставлять эту паству, бывшую въ продолженіи почти 9 лътъ предметомъ великихъ заботъ Вашихъ, своими святыми молитвами и на повомъ мъстъ Вашего Архинастырскаго служенія.

Еще одно краткое слово — отъ братін Каведральнаго собора. - Движимые чувствами глубокаго почитанія особы Вашего Преосвященства и глубоко-благодарные Вамъ за всв особыя Ваши попеченія и заботы о насъ и мудрое руководство Ваше, — мы, братія Канедральнаго собора, прощаясь съ Вами, усердивище просимь Васъ, Милостиввищий Архипастырь, благосклонно принять отъ насъ, въ молитвенную память о Васъ, сію св. икону Святителя и Чудотворца Николая Великорпикаго, великаго молитвенника и покровителя страны Вятскія. При семъ сердечно молимъ Господа, да хранить Онъ, Милосердый, Вась, Владыко, по молитвамъ своего великаго угодника, скораго помощника и теплаго заступника, на всъхъ путяхъ Вашей жизни, въ полномъ тѣлесномъ здравін и душевномъ спокойствін, да исполнить всѣ благія желанія и стремленія сердца Вашего и да вспомоществуєть Вамъ во всёхъ дальнёйшихъ архинастырскихъ трудахъ Вашихъ по управленію повою Вашею наствою, на благо ея, на многія и многія дъта». При этомъ о. Протоїерей поднесъ Преосвящениому икону Св. и Чуд. Николая.

По возвращении Преосвященного Сергія изъ собора

въ Архіерейскіе покон, куда прибыли городское духовенство и многія свътскія лица проститься съ Преосвященнымъ, о. благочинный городскихъ церквей, Протојерей А. Емельяновъ. полнося отъ городскаго духовенства Владыкъ образъ Св. Преп. Сергія Радопежскаго, выразиль чувство признательности за дъятельность Преосвященного и сожальніе по поводу его отъвзда. Послв того учительница Еп. ж. училища К. Ас. Титлинова дрожащимъ отъ волненія голосомъ произнесла следующую весьма прочувствованную, произведшую глубокое впечатлъніе на всъхъ присутствующихъ ръчь: "Ваше Преосвященство, Милостиръйшій Архинастырь и Отець! Вчера въ стънахъ Епархіальнаго училища всъ мы, служащіе въ немъ. Удостоились принять въ последній разъ Святительское благословление Ваше. Примите же и Вы. Преосвященнъйшій Владыко, нашъ сердечный привъть и благожеланіе на пути къ Вашей новой паствѣ, - позвольте памъ въ послъдній разъ выразить передъ Вами паши чувства глубокаго уваженія и признательности за всв Ваши милости къ намъ и душевную скорбь нашу о разлукъ со своимъ благопопечительнымъ Архинастыремъ и Начальникомъ. Какъ женщины, мы не можемъ принести тебъ, Милостивый Архипастырь, ни даровъ достойныхъ Тебя, ни слова высокаго. Но мы приносимъ Тебъ, какъ жертву, слезы, - слезы сокрушенія о разлукъ съ Тобою. А слезъ женщинъ не отвергалъ и Спаситель, образъ Котораго Ты носишь. Скорбью наполняются сердца наши при мысли о томъ, что уже скоро воды вятскія унесуть Тебя далеко оть предъловь сего града, оть нашего храма. И чъмъ утъщимся о томъ?! Не будемъ завидовать той странъ, куда Господь Тебя переселяеть, "Господия есть земля и всъ живущіе на ней. "! Всъ люди равно нуждаются въ пастыряхъ добрыхъ и учителяхъ благоглаголивыхъ. Не будемъ и роптать на Святое Провидъніе за те, что оно лишило насъ Тебя. Смиренио преклонимся

предъ мудрою волею Прэмысла Божія и возпесемъ, хотя недостойныя, но горячія модитвы ко Господу въ томъ Святомъ нашемъ храмъ, гдъ мы такъ часто молились вмъсть съ Тобою, возиесемъ ныпь и будемъ возносить воз можно чаще наши смиренныя молитвы, - да управить Господы Богъ путь Вашъ безъ препятствій, да ниспошлеть Онь Ангеловъ Своихъ хранителей оградить Вась отъ всёхь бёдь и трудовъ, чтобы не преткнулись стопы Ваши о камень! И по совершении сего пути, да встрътить Вась тамъ, подъ голубыми астраханскими небесами, у привольного Каспія, гдъ солнце свътить прче и грбеть теплье, чемъ у насъ, --да встрътить Васъ Ваша повая наства съ таками же чувствами любви и уваженія, съ какими мы провожаємъ Васъ. Пусть тамъ благодатное тепло живительнаго солица, при помощи животворящаго и Въчнаго Солнца Правды возвратить Вашему утруждениому бользиями тълу силу и кръпость, которыхъ такъ много взяла отъ Васъ холодная страна Вятская. Мы, христіане, въруемъ, что о Воскресшемъ Господъ не можетъ быть разлуки между любящими душами христіанскими даже смертію, не только земнымъ пространствомъ! Преосвященивишій Владыко, Ты будешь жить между нами въ воспоминанін-Своими молитвами, Своимь служеніемъ, Своими благодъяніями. Будеть помнить Вятская паства своего строгаго и правдиваго Архипастыря, внимая толковому и отчетанвому чтенію въ св. храмахъ, о которомъ такъ много заботился Ты, -- будеть съ благодарностію вспоминать Тебя п при взглядъ на эти благолъпные храмы въ Вяткъ, которые обновились во время Твоего пребыванія здісь. Еще послъдняя просьба при прощаніи. Мы не всегда сразу понимали Твои мудрыя распоряженія, не всегда умъли цънить ихъ Прости насъ и покрой Своимъ Святительскимъ списхожденіемъ и любовію паши педоразумьнія. А когда, Ваше Преосвященство, достигнете мъста своего

новаго жительства, то нодъ сводами величествечнаго собора астраханскаго помолитесь и о насъ и благословите насъ заочнымъ благословениемъ».

Черезъ два дня, въ среду, 11 сентября, состоялся отъвздъ Преосвященнъйшаго Сергія изъ Вятки въ Астрахань. Ко времени отправленія нарохода на пристани собрались: Преосвященный Вэрсонофій, Еписк. Глазовскій, Викарій Вятской енархіи, и. д. Губернатора, Г. Вятскій Вице Губернаторъ, Г. Вятскій Полиціймейстеръ и многія другія высокопоставденныя свътскія лица разныхъ въдомствъ, все городское духовенство и много народа. Передъ отходомъ нарохода Преосвященный вышель на палубу, помолился на городскія церкви и многократно въ послъдній разъ благословилъ бывшую его паству. Простившись съ окружающими, Преосвященнъйшій Сергій, при сердечныхъ благожеланіяхъ присутствовавшихъ, сопровождаемый звономъ церквей города, въ 12 часовъ дня, отбылъ изъ Вятки къ новому мѣсту своего служенія.

## енавативоо чтини итта Рто Вив Чось, ихинтинобот. Аглинаван

хотить и можеть остаться деястьино, АТТь, че для одного

сказанная Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Варсонофіемъ, Епископомъ Глазовскимъ, при торжествъ освященія и открытія памятника Государю Императору Александру III,

200 года, 1896 года, 1896 года, 1896 года

«Благочестивые граждане богоспасаемаго града Вятки и всв православные обитатели всея Вятскія страны!

"Отъ всего сердца и отъ всей души привътствую васъ съ радостио-знаменательнымъ событіемъ—открытіемъ памятика Незабвенному Царю-Миротворцу, Благочестивъйшему Государю Императору Александру III. Отнынъ дорогія для каждаго истиню-русскаго черты обаятельно-прекраснаго лица Ца-

ря-Миротворца, художественно воспроизведенныя на бронзъ будутъ доступны лацезрънію каждаго вятича, и при томъ не только современниковъ, но и грядущихъ нокольній. Отнышь городъ Вятка пріобрътаетъ одно изъ лучшихъ своихъ украшеній. Это истинная радость, близкая сердцу каждаго изъ насъ... Слава и благодареніе Господу Благодателю нашему! Слава и сердечная върноподданническая благодарность Боговъччанному Царю Николаю Александровичу, благоизволившему на сооруженіе и постановку сего памятника въ нашемъ градь! Честь и признательность гражданамъ города Вятки и всъмъ жителямъ Вятской губерніи, съ начальниками во главъ, за благое желаніе и за труды, подъятые при совершеніи столь желаннаго и благого дъла, какъ устройство и открытіе сего памятника!

«Но вы сами, конечно, знаете, что знаменательность настоящаго событія не можеть исчернываться или ограничиваться одною только пастоящею радостію; радость скоро преходить и можеть остаться безследною. Неть, не для одного украшенія открываются памятники великимъ людямъ; не для праздныхъ любопытныхъ созерцаній открыты намъ обаятельнопрекрасныя черты лица возлюбленнаго Незабвеннаго Монарха Александра III; нътъ, мы благоговъйно чтимъ величавый и нравственный образъ нашего Незабвеннаго Монарха, чтимъ потому, что въ его нравственномъ обликъ чувствуемъ олицетвореніе пародныхъ пдеаловъ нашего отечества, Православной Святой Руси. Чрезъ устройство намятника мы, конечно, заявили свое желаніе глубже проникнуться этими пдеэлами; воздвигли сей памятникъ съ тою цълью, чтобы имъть самыя дъйствительныя побужденія къ посильному усвоенію того духа, тъхъ спасительныхъ настроеній, подъ вліяніемъ которыхъ жиль и дъйствоваль восхищенный отъ насъ Царь Православный, Царь по сердцу Божію, тихій Праведникь, Русскій Царь, Незабвенный Александръ III. Такова, думается, поучительная

цъль устройства сего намятника! — Съ открытіемъ его мы призываемся къ болье живому намятованію о сей цъли, къ дъятельному подражанію праведной жизни Царя-Мпротворца.

"Итакъ, подражаніе жизни Царя-Праведника есть правственный долгъ нашъ. Это стремленіе стяжать христіанскій добродѣтели, которыми отличался Избранникъ Божій Императоръ Александръ III,—вѣрнѣйшее средство исполнить Его завѣтъ намъ и оказать настоящее, истинное почтеніе Его намяти.

"И пужно ли указывать, чему мы должны нодражать въ Его нравственомъ характеръ, въ Его свътозарной христіанской жизни? Мы испов'єдуемъ и ув'трены, что Царь Алекеандръ III быль истинный православный христіанино. Быть достойнымъ этого высокого званія нашъ возлюбленный Избранникъ Божій поставиль задачей своей жизни; Опъ въроваль, что конечная цвль земной жизни-не здвсь, на землъ, а тамъ, въ въчности, уготованной христіанамъ Спасителемъ нашимъ, и вст Его дила проникнуты свитомъ христіанской выры. Въ этомь разгадка тайны Его величія, Его славы и государственной мудрости, признаваемой встми христіанскими народами Европы, Онъ любилъ и чтиль Святую Церковь нашу; Онъ любиль благольніе святыхъ храмовъ, любиль и почиталь пастырей Св. Церкви. Онь молился такъ пламенно, какъ молятся пустынные подвижники, со слезами сердечнаго умиленія, съ върою, доступною только чистымъсердцамъ. Не долгъ ди каждаго изъ насъ подражать Ему въ семъ благочестін? Не върнъйшее ли это средство достойно почтить память Царя-Миротворца? не этимъ ЛИ Его, можемъ исполнить завътъ Великаго Царя, Отца нашего?

"Такъ желаніе утверждаться въ благочестіп, укрѣпляться въ святой върѣ и усовершенствоваться въ жизни по духу въры побудило насъ воздвигнуть памятникъ тихому Праведнику, Царю-Миротворцу

"Да будеть же кроткій ликъ Царя Александра III залогомъ нашихъ обътовъ въ совершенствованіи въ въръ и благочестін, да памятуемъ мы слова апостола: "Елагочестіе на все полезно есть, обътование имуще живота нынъшилго и грядущаго, "э вінченарть отбелення стион финисатэ

"Благословеніе Господне на васъ, благодать и милость да будеть со всъми вами!.. Аминь ... ... М. приводат А грот

СОДЕРЖАНІЕ. Вятское Братство Святителя и Чудотворца Николая. Къ глаголемымъ старообрядцамъ. Къ вопросу о задачахъ народнаго образованія. Прощаніе Преосвященнъйшаго Сергія съ Вятскою паствою и отъъздъ Его Преосвященства изъ Вятки въ г. Астрахань. Ръчь, сказанная Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Варсонофіемъ, Епископомъ Глазовскимь, при торжествъ освященія и открытія памятника Государю Императору Александру III.

«Вятскія Епархіальныя Вѣдомости» выходять два раза въ мѣсяць—
1 и 16-го числа. Цѣна годовому изданію въ Редакціи 5 руб., а съ доставкою на домь въ г. Вяткъ и съ пересылкою въ другія мѣста 6 руб.
За печатаніе объявленій въ одномъ номерѣ—за каждую строку 15 коп., а
въ нѣсколькихъ номерахъ—по 10 коп. Цѣна каждаго отдѣльнаго номера
30 коп. Подписка принимается при Вятской Духовной Семинаріи".

Редакторы: Ректоръ Семинаріи, Протої ерей А. Израилевъ. Преподаватель Семинаріи *Павело Смълково*. Довволено пенвурою. Вятка. 11 сентября 1896 года. Цензоръ, Протојерей Николай Кувшинскій.





TARE MELBAIC VICEPRICITES PE CARONECTIO Типографія Маишовва, вывшая Куклина и Красонскаго. 1896. 4000000014-0101

