

l.

## РАСПОРЯЖЕНІЯ ЕПАРХІАЛЬНАГО НАЧАЛЬСТВА.

#### назначенія.

- Ц. с. Маршинецъ, Хот. у., псалом. Александръ Флоровичъ діакономъ къ той-же ц. на псал. окладъ, 10 ноября.
- Ц. с. Старой Кобуски, Бенд. у., псал. Симеонъ Бурьяновъ діакономъ къ той-же ц. на псалом. окладъ, 10 ноября.
- Ц. с. Кебабчи, Аккер. у., псаломщ. Иларіонъ Варзарь діакономъ къ той же церкви на псал. вакансіи, 4 ноября.
- Вр. и. об. псаломщ. ц. с. Ново-русештъ, Киш. у., Андрей Пранцукій—и. д. псаломщ. къ той-же церкви,—8 ноября.

### перемъщенія.

Ц. с. Кирсово, Бенд. у., свящ. Григорій Чакиръ къ своему прежнему приходу ц. с. Карталъ, Измаил. у., 6 ноября.

Болградскаго собора и. д. псаломщ. Іоаннъ Корунный— къ ц. с. Ташбунаръ, Изм. у., согласно прошенію,—8 ноября.

### увольненія.

- Ц. с. Новорусештъ, Киш. у., Иванъ *Пламадяла*--заштатъ, согласно прошенію.—8 ноября.
- Ц. с. Ташбунаръ, Изм. у., Димитрій Корунный—заштатъ, согласно прошенію,—8 ноября.

### 11.

### Епархіальныя извѣстія списокъ

ПРАЗДНЫХЪ СВЯЩЕННИЧЕСКИХЪ МЪСТЪ.

| Наименованіе села и уѣзда.                                                | Число душъ   | муж. пола. | Количество зем  | ли (дес. саж.).  | Жалованья | OT'S KASHL |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------|------------|-----------------|------------------|-----------|------------|
| Кишиневскаго уплоа:                                                       |              |            |                 |                  |           |            |
| С. Трушены                                                                | 150          | 67         | 66              | •                | _         |            |
| С. Бълоусовка                                                             | 80           | )6         | 39              | , ,              | 100       |            |
| Пред. г. Измаил - Броска                                                  | . 7          | 11         | 99              | 1                |           |            |
| Кагульскій соборъ 2 м                                                     |              |            | 66              | •                | -         |            |
| 'С. Кирсово 2-е м                                                         | . 2          | 20 . (     | 12              | 0                | -         |            |
| Списокъ<br>праздныхъ псаломщических                                       | ⟨Ъ           | Μŧ         | стт             | Ь.               |           |            |
| Наименованіе села и увзда.  Кишиневскаго уполда:                          | Колич. душъ. | муж. пола. | Количество зем- | ли, (дес. саж.). | Жалованья | квзни.     |
| Г. Кишиневъ, (діаконское мъсто) при Ан-                                   |              |            |                 |                  |           |            |
| дреевской цер. 1 й мужск. гимназіи<br>Аккерманскаго упъзда:               |              | -          | -               |                  | 270       |            |
| С. Антоновка                                                              | 68           | 1          | 33              |                  |           |            |
|                                                                           | 00           | ,,         | 33              |                  |           |            |
| Сендерскаго упізда:<br>Бендерскій соборъ 5 и 6 мѣста<br>Бълецкаго упізда: | 553          |            |                 |                  | _         |            |
| Сендерскаго увізда:<br>Бендерскій соборъ 5 и 6 мѣста                      | 553          | <b>3</b> 5 | 33              |                  |           |            |

### III.

### Отъ Кишиневской Духовной Консисторіи.

I.

Вслѣдствіе опредѣленія Святѣйшаго Синода, отъ 18 мая 1912 года за № 4257, напечатаннаго въ № 21 Церковныхъ Вѣдомостей за 1912 годъ, и отношенія Комиссіи Общества повсемѣстной помощи пострадавшимъ на войнѣ солдатамъ и ихъ семьямъ, отъ 9 октября 1912 года за № 307, Кишиневская Духовная Консисторія предлагаетъ причтамъ церквей, настоятелямъ и начальницамъ монастырей и скитовъ епархіи произвести по церквамъ въ текущемъ году за всеношною наканунѣ 6 декабря и за литургією въ этотъ день тарелочный сборъ пожертвованій въ пользу Общества повсемѣстной помощи пострадавшимъ на войнѣ солдатамъ и ихъ семьямъ, и собранныя деньги, черезъ благочинныхъ, вмѣсъѣ съ актами, представить въ Консисторію, со сборами за 2-ое полугодіе 1912 года, для этсылки таковыхъ по назначенію.

Сборъ сей въ въдомости о сборахъ на 1912 годъ не значится, а потому долженъ быть внесенъ причтами и монастырями.

· II.

#### Весьма срочное.

Въ измѣненіе и дополненіе къ циркулярному указу отъ, 19 октября с. г. за № 20, по вопросу о доставленіи метрическихъ выписей на лицъ, подлежащихъ призыву на основаніи закона 23 іюня 1912 года, Кишиневская Духовная Консисторія предппсываетъ настоятелямъ церквей епархіи теперь же составить метрическія выписи на тѣхъ молодыхъ людей, коимъ исполнится 20 лѣтъ не къ 1 января 1912, а 1913 года, т. е. на тѣхъ, которые родились въ періодъ времени съ 1 октября 1891 года по 1 января 1893 года и таковыя выписи представить къ 1 му декабря сего года въ учрежденія, составляющія призывные списки. (Объ этомъ одновременно съ симъ посылается также и особый циркуляръ).

# IV. Оть редакціи.

Оставшееся въ незначительномъ количествъ экземпляровъ сочиненіе А. М. Пархомовича «Объясненіе главнюйшихъ обътованій и пророчествъ о Мессіи Інсуст Христь, собержащихся въ Пятокнижіи и Псалтири», составляющее собственность редакціи, какъ издателя, можно пріобръсти въ редакціи 
по удешевленной цънъ—за 70 к. (вмъсто 1 р.) съ пересылкой 
и за 50 к. безъ пересылки

Отъ автора же, А. М. Пархомовича, можно пріобрѣсти слѣдующія его сочиненія, имѣющіяся у него въ самомъ ограниченномъ количествѣ:

О книгъ «Екклезіастъ» . . . ц. 15 к.

О книгѣ «Притчи Соломона» . . ц. 30 к.

О книгъ «Пъснь Пъсней» . . . ц 30 к.

Эти три сочиненія Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодѣ допущены для пріобрѣтенія въ библіотеки (фунд. и ученич.) дух. семинарій.

Общій смыслъ пророчествъ Іереміи . . . ц. 20 к. Руководство къ изученію кн. Іова . . . ц. 40 к.

То же сочиненіе въ переводь на сербскій языкъ (свящ. Давидовича) Свет., въ Босніи, ц. 80 потура (80 коп.).

Страничка изъ жизни духовноучебныхъ заведеній Полтавской епархіи въ срединѣ XIX столѣтія (учеба А. М. П. до поступленія въ академію. Состав. В. Г. Курдиновсій по разсказамъ А. М. Пархомовича, изданіе разскащика, ц. 1 р.



### № 45.



## Некрологъ.

# Высскопреосвященный Антоній, Митрополитъ петербургскій и ладожскій († 2 ноября 1912 г.)

Сынъ священника с. Ширингуши, Спасскаго у., Тамбовской губ., въ мірѣ Александръ Васильевичъ Вадковскій, Высокопреосвященный митрополитъ Антоній родился въ 1846 г. Пройдя обычный путь образованія въ Тамбовскихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ – въ училищѣ и семинаріи, —онъ 20-лѣтнимъ юношей, какъ одинъ изъ лучшихъ воспитанниковъ тамбовской духовной семинаріи, поступилъ въ 1866 г. въ число студентовъ Казанской духовной академіи, гдѣ и окончилъ курсъ въ 1870 г. со званіемъ кандидата богословія. Академія оставила въ немъ наилучшія воспоминанія.

Вотъ личное признаніе владыки: «Здѣсь, въ академіи, —говорилъ онъ впослѣдствіи, —положено начало моей духовной самодѣятельности. Здѣсь-же я получилъ зачатки той нравственной устойчивости, которая поддерживала меня во всѣхъ моихъ несчастіяхъ; здѣсь-же окончательно сложился мой внутренній человѣкъ съ извѣстнымъ складомъ міросозерцанія, съ извѣстнымъ возэрѣніемъ на задачи и цѣль человѣческой жизни. Академія, духовная мать моя, научила меня находить для себя во всѣхъ превратностяхъ жизни точку опоры въ той области, которая не знаетъ ни смерти, ни разрушенія, ни уничтоженія: въ области духа».

Казанская академія вполнѣ оцѣнила дарованія и серьезность своего воспитанника и ввѣрила ему кафедру церковнаго пропо-

въдничества и его исторіи, непосредственно по окончаніи имъ академіи, въ томъ-же 1870 году. Отдавшись съ увлеченіемъ своему любимому предмету, молодой ученый черезъ годъ получилъ утвержденіе въ степени магистра. Кромъ чтенія лекцій, молодой доцентъ занимался описаніемъ рукописей Соловецкой библіотеки, тогда поступившей въ Казанскую академію, печаталъ статьи въ академическомъ журналъ «Православный Собесъдникъ,» а съ 1874 г. состоялъ его редакторомъ.

За это-же время, подъ вліяніемъ охватившаго русское общество движенія къ освобожденію болгаръ отъ турецкаго ига, онъ напечаталъ въ журналѣ свое любопытное ученое изслѣдованіе: «Константинъ, епископъ болгарскій, и его учительное Евангеліе».

Потерявъ жену, 3-хъ дѣтей, умершихъ отъ дифтерита, молодой ученый 4 марта 1883 года принялъ монашескій санъ съ именемъ Антонія. Возведенный 14 ноября 1883 года въ санъ архимандрита, онъ черезъ годъ назначенъ былъ инспекторомъ Казанской академіи, а въ августѣ 1885 г. переведенъ на ту-же должность въ Петербургскую духовную академію, и съ этого момента, собственно, и начинается его видная административная дѣятельность. Черезъ два года архимандритъ Антоній назначенъ былъ ректоромъ академіи и 1 мая состоялось нареченіе его въ санъ епископа Выборгскаго, викарія С.-Петербургской митрополіи.

Во время ректорства неослабно продолжалась и учено-литературная дъятельность владыки. Теперь она выразилась въ ря дѣ ученыхъ и публицистическихъ статей, которыя помѣщались сначала въ «Православномъ Собестдникт», заттив въ «Странникъ», «Православномъ Обозръніи», въ «Церковномъ Въстникъ» и «Христіанскомъ Чтеніи». Во вниманіе къ этой широкой ученой дѣятельности, Казанская академія удостоила Высокопреосвященнаго Антонія ученой степени доктора церковной исторіи, а другія духовныя академіи избрали его своимъ почетнымъ членомъ. 24 октября 1892 г. онъ получаетъ назначеніе на новооткрытую канедру Финляндской епархіи, въ санъ архіепископа. Съ 1893 г., ставъ во главъ ученой комиссіи, которой поручено было обсудить старо-католическій вопросъ въ видахъ уясненія возможности соединенія восточной и западной церквей, Высокопреосв. Антоній получаетъ широкую извѣстность и въ западно-европейскихъ богословскихъ кругахъ.

Въ 1898 году 25 декабря Высочайшимъ указомъ онъ возведенъ въ санъ митрополита Петербургскаго, а 9-го іюня 1900 года назначенъ первенствующимъ членомъ Св. Синода и въ этомъ званіи пребывалъ до послѣднихъ дней своей жизни. Въ апрѣлѣ 1906 г. митрополитъ Антоній былъ избранъ членомъ Гос. Совѣта, но, согласно прошенію, былъ освобожденъ отъ этого знанія.

Митрополитъ Антоній былъ награжденъ орденами: св. Анны 1-й степени, св. Владиміра 2-й степени, св. Алекс.-Невск., 3-мя панагіями, украшенными драгоцѣнными камнями, брилліантовымъ крестомъ для ношенія на митрѣ, архіерейскимъ посохомъ, украшеннымъ драгоц. камнями, орд. св. Алекс.-Невск. съ брилліантовыми украшеніями и др. Кромѣ Россійскихъ знаковъ отличія митрополитъ Антоній имѣлъ иностранные ордена: сербс. св. Саввы 1-й ст., Черногорскаго св. Даніила 1-й ст., и Болгарскаго св. Александра 1-й степени. (Од. Л. № 256).

# Къ ревизіи епархіи

Высокопреосвященный Серафимъ, Архіепископъ Кишиневскій и Хотинскій, 7 октября с. г. почтовымъ поъздомъ, въ отдъльномъ вагонъ 1 класса, въ 5 ч. 40 м. пополудни отбылъ изъ Кишинева въ г. Бъльцы, въ сопровожденіи канедральнаго ключаря протоіерея В. Гума, члена Консисторіи священника Ө. Дубневича, протодіакона, иподіаконовъ и личнаго секретаря.

Въ пути Владыкъ представлялись разныя лица, желавшія видъть его, послушать, получить его благословеніе.

Владыка обычно бестроваль со встми и высказываль свои сужденія по разнымъ предметамъ церковно-общественной жизни.

Такъ, напримъръ, въ бесъдъ о сектантахъ, ищущихъ спасенія внъ Церкви и удаляющихся православнаго священства, Владыка замътилъ, что это печальное явленіе подобно тому, когда больные, не встръчая помощи врачей, обращаются къ знахаркамъ.

Сравнивая прежнее и настоящее воспитаніе юношества въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ, Владыка подчеркивалъ порядочность, которой отличались прежніе воспитанники, ибо молодежь тогда, не имъя еще опытнаго познанія христіанской въры и ученія, воздержно и благоговъйно молчала предъ неиспытаннымъ

таинственнымъ и не шла, какъ нынѣ, опрометчиво по закону обратнаго мышленія—отъ умозрѣнія и мысли прямо къ дѣлу и легкому идеалу жизни.

Владыка одобрялъ дружное участіе бессарабскаго духовенства на мѣстахъ въ государственныхъ выборахъ, на которыхъ оно использовало Высочайше предоставленныя ему права; но при этомъ высказывалъ то своз мнѣніе, что слѣдуетъ, чтобы въ Государственную Думу пошли не многіе священники, но сильные.

Духовенство, по мнѣнію Владыки, совмѣстно съ лучшими, честными, прямыми, твердыми дѣятелями Бессарабіи, спасаетъ страну отъ инородцевъ, которые въ противномъ случаѣ взяли-бы верхъ надъ кореннымъ бессарабскимъ населеніемъ.

8 октября въ 8 ч. утра на ст. «Кобыльня» Владыку встрѣтили настоятель Добрушскаго монастыря архимандритъ Анеимъ и собиравшееся въ тотъ день на окружный съѣздъ духовенство 4 округа Сорокскаго уѣзда, во главѣ съ благочиннымъ протоіереемъ С. Щефирцей, поднесшимъ Владыкѣ хлѣбъ-соль.

На ст. «Флорешты» въ 10 ч. утра Владыку ожидали масса народа съ хлѣбомъ-солью, духовенство 3 округа Сорокскаго уѣзда во главѣ съ благочиннымъ священникомъ Н. Макареско и Бѣлецкимъ благочиннымъ священникомъ В. Димитріу, учащіе и учащіеся школъ м. Флорештъ. Когда Владыка вышелъ изъвагона, учитель министерскаго училища К. А. Моцокъ привѣтствовалъ его слѣдующей рѣчью:

«Высокопреосвященнѣйшій Владыка! народъ привѣтствуетъ Васъ и алчетъ вновь бодрящаго, укрѣпляющаго, спаивающаго всѣхъ въ одно благодатнаго Вашего благословенія.

Нѣсколько уже лѣтъ, со времени прибытія Вашего Высокопреосвященства въ нашъ край, наша жизнь въ деревнѣ, у самаго сердца народнаго, честно и спокойно течетъ во Христѣ, безъ политическихъ волненій, безъ стремленій къ славѣ и мечтаній о благахъ несбыточныхъ. Силу любви къ Христовымъ идеаламъ, сіятельно могучую въ борьбѣ съ народной темнотой, мы черпаемъ изъ божественныхъ источниковъ Христовой благодати, въ поддержкѣ опытныхъ руководителей, подъ покровомъ святительскаго Вашего вниманія. Хотя незамѣтно, но мы чувствуемъ, какъ возрождаемся, имѣя сердца наши горѣ ко Господу; мы видимъ, что бессарабцы, безповоротно обращенные на сѣверъ Вашимъ славнымъ дѣдомъ адмираломъ Чичаговымъ, уже не одиноки и съ Вами ближе стали къ Царскому Престолу, ибо мощный голосъ Вашъ одинаково раздается и въ Царскихъ чертогахъ, и въ деревенскихъ храмахъ, и въ народныхъ школахъ, за тотъ народъ, за то слово «народъ», котораго даже въ Думѣ нѣкоторые члены ни разу не сказали.

Намъ очень жаль, что Вы, благороднъйшій Владыка нашъ въ послъднее время невинно стали какъ-бы притчей во языцъхъ. Безсовъстные завидуютъ Вашей славъ, лънивые и нерадивые желали-бы видъть Васъ спящимъ.

Но Господь да сохранить и возвеличить Васъ тою благодарною сердечною народною молитвою, которая за Васъ, народнаго ходатая—поборника, какъ виміамъ, возносится къ небесамъ Всевышняго».

Владыка, выслушавъ, сказалъ приблизительно слъдующее:

«У васъ тихо, а у меня не тихо; мнѣ дѣйствительно приходится переживать за васъ, какъ архипастырю. множество печалей и скорбей.

Мнѣ весьма отрадно, что бессарабцы—сердцемъ русскіе и преданы Христовой Церкви и Царю; что они со мною вмѣстѣ недавно невыразимо милостиво были приняты Царемъ; и лицомъ къ лицу вилѣли Царя, какой Онъ безконечно благостный, кроткій и простой.

Хотя Онъ и Царь, но больше всѣхъ заботится о благѣ Своего народа, неусыпно трудится, всегда безпокоится о всякомъ несчастіи, постигающемъ государство и народъ. Поэтому намъ заповѣдано Апостоломъ творить молитвы, моленія и благодаренія прежде всего за Царя.

Государственная Дума, въ которую идутъ мъстные дъятели съ духовенствомъ, призвана помочь Царю.

Одного за бессарабцами не могу я не замѣтить, что они все не умѣютъ говорить правильно по-русски.

Такъ-какъ Вашъ этого года урожай погибъ отъ чрезмърныхъ дождей и холодовъ, необыкновенныхъ, почти небывалыхъ въ Бессарабіи, и отъ этого грозитъ Вамъ голодъ, то берегите достатки лучшихъ урожайныхъ лътъ для предупрежденія несчастій лътъ голодныхъ.

Пользуйтесь благоразумно ссудами кредитнаго товарищества;

устройте ремесленное училище для своихъ дѣтей и молодежи». Благословивъ народъ, Владыка отбылъ со станціи при пѣніи ученицами церковной школы «ис полла эти деспота».

Въ Бъльцахъ на вокзалъ Владыку встрътили военныя и городскія власти, губернскій предводитель дворянства А. К. Леонардъ, народные представители и много публики. Командиръ Вознесенскаго полка, расположеннаго въ Бъльцахъ, отъ имени полка привътствовалъ Владыку съ его прибытіемъ. Бълецко-слободзейскій волостной старшина преподнесъ хлъбъ-соль, сказавъ: «благословите, Ваше Высокопреосвященство, и осчастливъте насъ своимъ посъщеніемъ». Смъшанный хоръ изъ военныхъ и учениковъ пропълъ «ис полла эти деспота», подъ управленіемъ учителя пънія С. И. Бирюкова.

Владыка въ каретъ, запряженной четверкой цугомъ, проъхалъ въ городъ при очень торжественной обстановкъ и образцовомъ порядкъ по пути, украшенномъ зеленью, флагами и арками. Населеніе, съ объихъ сторонъ пятиверстнаго пути стоявшее шпалерами, въ праздничномъ настроеніи радостно привътствовало Архипастыря. Пришелъ въ движеніе весь городъ.

Въ городъ Владыка сдълалъ визитъ командующему войсками Одесскаго военнаго округа Н. В. Никитину и посътилъ всъ учебныя заведенія.

Въ 1 ч. дня на городской площади, когда выстроился тамъ Вознесенскій полкъ и изъ военной церкви прибылъ крестный ходъ, прибылъ туда и Владыка и совершилъ благодарственный молебенъ въ сослуженіи военнаго, городскаго и прівзжаго духовенства, при пѣніи того-же хора.

Предъ молебномъ была прочитана Высочайшая грамота о дарованіи Его Императорскимъ Величествомъ новаго штандарта Вознесенскому полку имени Августъйшаго его шефа Ея Императорскаго Высочества, Великой Княжны Татьяны Николаевны, и засимъ-же эскадрономъ воиновъ былъ унесенъ старый штандартъ.

Въ концѣ молебна Владыка, освятивъ новое знамя, вручилъ колѣнопреклоненному командующему войсками, говоря: «Пріими хоругвь сію, небеснымъ благословеніемъ освященную: буди-же та врагомъ христіанскаго рода стращна и ужасна: и да дастъ ти Господь благодать, яко да къ славѣ имени Его пресвятаго тою

пройдеши мужественно вражія ополченія невредимъ, во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа, аминь».

Командующій войсками, принявъ знамя и облобызавъ десницу Архіерея, отдалъ его командиру полка, а командиръ передалъ знаменоносцу.

Послѣ многолѣтія Царствующему Дому съ Августѣйшимъ шефомъ полка полковой священникъ М. Ястрембскій, съ благо-словенія Владыки, привелъ къ присягѣ знаменоносца и весь полкъ.

По возвращеніи Крестнаго хода обратно въ церковь и окончаніи войскового парада Владыка прослѣдовалъ въ зданіе офицерскаго собранія, гдѣ въ 4 ч. предложенъ былъ обѣдъ всѣмъ гостямъ и офицерамъ.

Когда за объдомъ командиръ полка произнесъ тостъ въ честь Владыки, все собраніе единодушно много разъ пропъло ему «многія лъта». При этомъ и Владыка, произнесши тостъ за полкъ, сказалъ приблизительно слъдующее:

Господа офицеры! Къ девизу Вашему—въ военное время стоять за отечество, за родину, я внесу новый девизъ—и въ мирное время не упускать изъ рукъ ни одного изъ ввъренныхъ вамъ воиновъ.

Стараясь развить эту струю физическую силу въ могучую, обратите ее и въ крткую духовно. Офицерамъ, служащимъ въ настоящее опасное для духовнаго міра время, необходимо обратить особенно напряженное вниманіе на эту сторону.

Я и сверсники мои имѣли счастіе служить въ войскахъ въ то счастливое время, когда являлась надобность блюсти только внѣшнее развитіе тѣхъ, которыхъ намъ народъ ввѣряетъ. Наше слово было для нихъ святыней: что мы имъ сказывали, они все исполняли.

Иное поле дъятельности для васъ въ настоящее время. Вамъ непремънно приходится считаться съ духовнымъ настроеніемъ ввъренныхъ Вамъ нижнихъ чиновъ. Ни для кого изъ васъ не тайна, что лишь только съ вашей стороны не будетъ бдительнаго надзора, въ среду ихъ проникнетъ духъ невърія и сектантства, вносящій рознь въ военную семью, а отъ этого гаснетъ духъ военной сплочености и той преданности Царю и отечеству, коточые царили въ наше время. На послъднее обстоятельство я

обращаю ваше все вниманіе, чтобы врагъ нашъ, духъ злобы, не вырвалъ ни одного изъ подвластныхъ вамъ чиновъ.

Въ полной увъренности, что вы г. г. вознесенцы достаточно объединены, спъшу поднять бокалъ за васъ».

Въ 6 ч. вечера Владыка отбылъ на вокзалъ вмѣстѣ съ командующимъ войсками, а 9 октября въ полдень благополучно возвратился въ Кишиневъ.—-

К. К. П. В. Г.

# Таинственное въ жизни (духовно-просвѣтительная бесѣда въ Серафимовскомъ Епархіальномъ домѣ, состоявшаяся 7 октября 1912 года).

(Окончаніе \*).

Въ жизни сравнительно недавно (въ 1904 мъ году) скончавшагося полтавскаго епископа Иларіона имѣлъ мѣсто слѣдующій таинственный случай, который мы передадимъ словами нашего бывшаго товарища по Полтавской духовной семинаріи, А. Г. Житецкаго, служившаго много лѣтъ личнымъ секретаремъ при преосвященномъ епископѣ Иларіонѣ и его преемникахъ, а нынѣ состояшаго студентомъ 2 курса Петербургской духовной академіи.

Прежде чѣмъ разсказать о самомъ этомъ таинственномъ случаѣ, надо предупредить васъ, что въ Полтавскомъ Крестовоздвиженскомъ монастырѣ подъ спудомъ покоятся нетлѣнными тѣла двухъ архіереевъ: бывшаго экзарха молдавлахійскаго (до Гаврілла Банулеско-Бодони), потомъ архіепископа екатеринославскаго Амвросія (въ мірѣ Антонія Серебренникова) и бывшаго епископа могилевскаго Аванасія (сына протоіерея Полтавской Николаевской церкви Павла Вольховскаго), въ мірѣ Өеодора Вольховскаго. До прибытія въ Полтаву объ этихъ святителяхъ преосвященный Иларіонъ ничего не зналъ. Между тѣмъ, въ жизни его, еще когда онъ служилъ намѣстникомъ Кіево-печерской лавры произошелъ таинственный случай, имѣвшій отношеніе именно къ этимъ двумъ епископамъ. Въ бытность Алексѣя Григорьевича Житецкаго секретаремъ преосвященнаго Иларіона, во

<sup>\*)</sup> См. № 40 «Киш. Еп. Въд.» за 1912 г.

время поъздки по Полтавской епархіи, преосвященный разсказалъ ему объ этомъ случав. Передаемъ словами преосвященнаго Иларіона: «Въ послъдній годъ моего пребыванія въ Кіево-Печерской Лавръ, въ должности Намъстника, говорилъ владыка, со мною былъ такой случай. Разъ ночью, когда я собрался уже, спать, вдругъ вижу.— въ мою спальню вошли два незнакомыхъ мнъ инока, оба въ подрясникахъ, препоясаны черными поясами. Они о чемъ-то вели между собою разговоръ, направляясь къ моей постели. Одинъ изъ нихъ, указывая на меня, сказалъ: «Онъ будетъ у насъ». При этомъ незнакомцы направились къ выходу. Я сейчасъ-же позвалъ келейнаго, будучи увъренъ, что посторонніе люди зашли ко мнъ въ квартиру. Но келейный увърялъ, что никого не было и двери заперты.

Скоро послѣ этого я получилъ указъ св. Синода о бытіи мнѣ Викаріемъ Полтавскимъ. По прибытіи въ Полтаву, когда я вошелъ въ покои Настоятеля Крестовоздвиженскаго монастыря, мнѣ бросился въ глаза портретъ Епископа Амвросія. Въ немъ я узналъ одного изъ таинственныхъ посѣтителей моихъ въ Кіево-Печерской Лаврѣ и именно того, который сказалъ: «Онъ будетъ у насъ». Послѣ этого я интересовался знать, кто былъ Еп. Амвросій, гдѣ погребенъ, что сохранилось о немъ въ преданіи и письменныхъ документахъ.

Видѣніе глубоко запечатлѣлось въ моей душѣ, и когда Господь удостоилъ меня сана Епископа, и я. прибывъ въ Полтаву, поселился въ Крестовоздвиженскомъ монастыръ, то первымъ шагомъ моихъ дъйствій было-осмотръть усыпальницу. Усыпальница представляла собою коридоръ по стѣнамъ соборнаго храма, была заложена гробами, завалена кирпичнымъ мусоромъ и костями въ ней погребенныхъ. Распорядившись вынести оттуда гробы Святителей Амвросія и Аванасія, приведя больвозможный порядокт, и заложивъ ВЪ усыпальницу шую часть ея кирпичемъ, я въ части ея, при спускъ въ усыпальницу, у стѣны поставилъ на устроенномъ возвышеніи, въ кипарисныхъ гробахъ, Угодниковъ Божіихъ; возжена была предъ ними неугасаемая лампада, и стали ежедневно отправлять панихиды». (Полт. Еп. Въд. № 13-й 1905 г.).

Преосвященный Гавріилъ, викарій полтавскій, собравъ въ 1905 году свъдънія о приведеніи въ порядокъ Преосвященнымъ

Иларіономъ монастырской усыпальницы въ Полтавскомъ Крестовоздвиженскомъ монастыръ, подробно объ этомъ разсказываетъ въ № 13 Полтавскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей за 1905 годъ. «Преосвященный Иларіонъ приказалъ разобрать въ соборной церкви монастыря деревянный полъ, и по узкой лъстницъ спустился внизъ, и видитъ, что надъ гробами ихъ, поставленными на землъ, поставлено до четырехъ гробовъ полуразвалившихся. Гробы же преосвященныхъ Амвросія и Аванасія, ниже другихъ, найдены вполнъ сохранившимися. Преосвященный Иларіонъ, то мъсто, гдъ гробы находились въ безпорядкъ, одни удалилъ дальше въ глубь соборнаго подвала, а гробы преосвященныхъ Амвросія и Аванасія, по устроеніи приличной усыпальницы, велълъ поставить на каменныхъ столбахъ, и если возможно переложить ихъ въ болѣе приличные гробы-кипарисные. Для этого, будучи уже Епископомъ Полтавскимъ, Преосвященный Иларіонъ снесся неофиціально съ Святвишимъ Синодомъ и испросилъ у него дозволенія переложить нетлѣнно почивающія тѣла Святителей Амвросія и Аванасія изъ обыкновенныхъ сосновыхъ гробовъ въ кипарисные. Геромонахъ Крестовоздвиженскаго монастыря Макарій вздиль по сбору и купиль кипарись въ Москвв по 2 руб. 25 к. за пудъ, всего 27 пудовъ на оба гроба. По изготовленіи для большаго величія кипарисныхъ гробовъ, приступлено было въ 1892 году къ переложенію нетлітно почивающихъ Святите. лей Амвросія и Аванасія такимъ образомъ: предварительно отнята была у того и другого гроба боковая доска потомъ казначей Крестовоздвиженскаго монастыря Алипій и Іеромонахи: Макарій, Поликарпъ, Смарагдъ взяли честныя тъла руками и положили въ устроенные гробы.

Нынѣшній казначей Алипій, Макарій и Поликарпъ, какъ очевидцы, передаютъ, что ноги у святителей Амвросія и Аванасія были шелковыми ниточками перевязаны, чулки свѣтлаго цвѣта сохранились, а туфли истлѣли; у Архіепископа Амвросія стопа предалась тлѣнію, а у Епископа Аванасія кромѣ части нижней челюсти отпавшей, все тѣло цѣло, и видимо было, что Епископъ Аванасій былъ полный, и когда вышла изъ него жидкость, тогда она обратилось, какъ стекло, въ твердое состояніе. Оба Святителя усмотрѣны въ Архіерейскихъ полныхъ облаченіяхъ съ панагіями, а Аванасій даже при лентѣ Анны 1 й степени.

По оконченіи переложенія нетлѣнныхъ тѣлъ Святителей совершена была соборне панихида, каковая совершается и доселѣ по субботамъ, въ зимнее время въ теплой церкви, а лѣтомъ при гробахъ Святителей, въ прилично отстроенной усыпальницѣ. Народъ и доселѣ чтитъ сихъ Святителей и поетъ надъ ними панихиды, съ вѣрою прибѣгая къ заступничеству ихъ, особенно среди напрасныхъ навѣтовъ».

Мы такъ подробно останавливаемся на событи изъ жизни Преосвященнаго Иларіона потому особенно, что открытое имъ нетлѣнное тѣло Амвросія Серебренникова, какъ экзарха молдовлахійскаго еще до присоединенія Бессарабіи къ Россіи, по всей справедливости должно бы почивать въ краю, который имъ когда то былъ церковно-управляемъ, т. е. въ благословенной Бессарабіи. \*).

\*) Примюч. Въ видахъ ознакомленія мѣстнаго общества съ жизнію этого святителя, сообщаемъ здѣсь краткія о немъ свѣдѣнія.

Архіепископъ Амвросій, въ мірѣ Антоній Серебренниковъ, сынъ крестьянина, родился около 1738 года, въ селъ Отчинъ, Вятской губерніи. Первоначальное воспитаніе и образованіе получилъ въ домѣ своихъ родителей, затѣмъ учился у своего родственника, -- старика дьячка. Подъ его руководствомъ юный Антоній читалъ и пълъ на клиросъ. За любовь къ храму Божію, чтеніе и пъніе, доброе и благочестивое поведеніе мъстный священникъ полюбилъ его и убѣдилъ родителей опредѣлить десятилътняго сына его въ Вятское духовное училище. При выдающихся способностяхъ и примърномъ поведеніи, онъ обнаружилъ отличные успъхи и перещелъ въ тамошнюю духовную Семинарію, окончилъ съ полнымъ успъхомъ, и былъ назначенъ къ поступвъ Московскую духовную Академію, которая валась тогда Славяно-Греко-Латинскою, а въ 1768 году получилъ мъсто учителя Вятской духовной Семинаріи. Въ 1772 году былъ переведенъ въ Московскую Троицкую Семинарію, гд въ 1775 году, Августа 14 дня, принялъ монашество съ именемъ Амвросія. Съ 1777 года по 1782 годъ былъ префектомъ (инспекторомъ) Московской духовной Академіи, а въ 1782 году назначенъ Ректоромъ Новгородской духовной Семинаріи и настоятелемъ Антоніевскаго монастыря, съ возведеніемъ въ санъ Архимандрита.

Въ 1783 году, на второй день Рождества Христова, Архимандритъ Амвросій хиротонисанъ во Епископа и назначенъ въ

Изъ жизни преосвященнаго Іереміи, умершаго б декабря 1884 года во время пребыванія на покот въ Нижегородскомъ Благовъщенскомъ монастыръ (онъ былъ родомъ изъ села Георгіевскаго Орловской губерніи, Ливенскаго увзда, родился 10 апръля 1799 г.) и бывшаго съ 1 января 1843 года (когда состоялся указъ о его назначеніи) въ новооткрытой на Кавказъ епархіи епископомъ Кавказскимъ и Черноморскимъ, извъстенъ не менъе поразительный случай, который мы передадимъ его словами, заимствуя ихъ изъ біографіи этого преосвященнаго, составленной протојереемъ І. Виноградовымъ (Нижній Новгородъ 1886 г.) Біографъ приводитъ слѣдующее мѣсто изъ дневника преосвященнаго Іереміи: «1887 г. Въ третье число мая, въ день преподобнаго отца Өеодосія священнъйшія памяти печерскаго и празднества чудотворной иконы Богородичной Печерской, совершаемаго въ Брянской Свънской обители и въ Нижегородскомъ нашемъ Печерскомъ монастысъ, помолясь и довольно размысливъ, отправилъ въ С.-Петербургъ прошеніе объ увольненіи отъ епаршескаго бремени и о дозволеніи мнѣ жить Петрозаводскъ Олонецкой губерніи, Викаріемъ Новгородско-Петербургской епархіи. Много Святитель потрудился тамъ въ борьбъ съ расколомъ, и мѣрами благочестія и кротости многихъ заблудшихъ возвратилъ въ лоно святой православной церкви. Въ 1786 году, 28 ноября, назначенъ Архіепископомъ Екатеринославскимъ и Херсона Таврическаго съ повелѣніемъ имѣть мѣстопребываніе въ г. Полтавъ, въ Крестовоздвиженскомъ монастыръ, куда и прибылъ въ январъ 1787 года.

Въ томъ же году въ провздъ Императрицы Екатерины II чрезъ г. Полтаву, при возвращеніи ЕЯ ВЕЛИЧЕСТВА изъ Крыма, Архіепископъ Амвросій у Соборной церкви имѣлъ счастіе встрѣтить Государыню съ св. крестомъ. На слѣдующій день въ 11-мъ часу утра Императрица въ сопровожденіи всей свиты выѣхала осмотрѣть мѣстность Полтавскаго сраженія, старые редуты и Шведскую могилу, и прибыла къ Крестовоздвиженскому монастырю: у святыхъ воротъ ожидали Императрицу духовенство, Амвросій Архіепископъ Екатеринославскій, Серафимъ, Митрополитъ Лакедемонскій и Каллиникъ, Епископъ Врестенскій. Архіепископъ Амвросій сказалъ привѣтственную рѣчь, поднесъ животворящій крестъ, Императрица приложилась ко кресту, при пѣніи

въ числъ братства въ Печерскомъ монастыръ. Прошеніе уготовано еще въ январъ; вчера запечатано. Несмотря на унылое и скорбное состояніе души, спалось добрѣ, и нѣчто видѣлось во снъ, знаменательное посъщение Царицы милостивое, но для меня притрепетное; свътоносное, но меня смутившее... Господи помилуй... Образъ ея навсегда да останется въ душт моей... Царю Небесный и Царица Небесная! Не отвергните мене отъ Лица Вашего въ предстоящемъ моемъ уединеніи, и не отвратите слуха Вашего отъ молитвъ моихъ и не отъимите у меня благодати: Вашей... но да пріумножится... въ день скорбей моихъ»... «18 мая 1857 года. Отецъ духовникъ Печерской обители, Л. Б.? Ты знаешь, что 3 мая, въ день празднества иконъ Богоматери, совершаемаго въ Печерской лавръ, гдъ Богъ сподобилъ меня пріять архіерейскую хиротонію, въ Свѣнскомъ Орловской епархіи Новопечерскомъ монастырѣ, гдѣ, по всемилосердному устроеню Промысла Божія, подъ руководствомъ Смарагда, положилъ я начало покаянному житію, и въ Нижегородскомъ Печерскомъ монастырт, мною управляемомъ, въ день сего празднества и преподобнаго отца Кіевопечерскаго, я помолясь Господу Богу, послалъ прошеніе, за нѣсколько мѣсяцевъ приготовленное, объ пъвчихъ, предшествуемая духовенствомъ, вошла въ церковь, присутствовала на Литургіи, которую совершалъ Архіепископъ Амвросій; предъ окончаніемъ Литургіи возглашена была въчная память Императору Петру 1-му. По выходъ изъ церкви Императрица посътила Архіепископа Амвросія въ его покояхъ, изъ которыхъ, во время чая, съ балкона осматривала окрестность по направленію къ Харькову, внизу расположенную по р. Ворсклъ на нѣсколько верстъ, и любовалась видомъ симъ; потомъ послѣ нъкотораго пребыванія въ покояхъ Арх. Амвросія возвратилась въ городъ. На полъ Полтавскаго боя Императрица пробыла до 8 час. вечера, гдъ въ присутствіи Государыни Высокопреосвященный Амвросій служилъ панихиду. Въ этотъ день Потемкину пожалованъ титулъ князя Таврическаго, Архіепископу Амвросію брилліантовый крестъ, съ повелѣніемъ носить его на черномъ клобукъ, подобно Митрополиту, Суворову пожалована табакерка съ вензелемъ въ 3000 руб., Гетману Браницкому табакерка съ портретомъ Ея Величества, въ 2500, руб; высшему духовенству и на монастыри 5000 руб. Въ 1789 году, 20 декабря, Архіепи-

увольненіи меня отъ настоящаго моего послушанія святительскаго .. Вотъ что нынъ мнъ приснилось: два архіерея (не помню откуда взялись они). Я за ними. Идемъ въ келлію, куда прошусь и куда желаю. Я въ трепетъ, ожидая отъ нихъ укора за мое отреченіе отъ канедры (мнилось—Канказской). Но они безмолвно идутъ впереди, пришли въ келлію, съли, чашку чаю выкушали молча, и молча встали, и вышли молча же, оставивъ меня. Я не преставалъ ожидать упрека или какого либо неудовольствія, но они ни слова не изрекли трепещущему моему сердиу... Буде тако здъ и тамо... нынъ и тогда... да не буду осужденъ... Одинъ изъ нихъ былъ тотъ самый первосвятитель который въ 1843 году 1 января, въ день, когда состоялся указъ о назначеніи меня на Кавказъ, напутствовалъ меня на нѣкое дъло, тогда еще неизвъстное мнъ, благословеніемъ, женіемъ и ніжіимъ, приснопамятнымъ для меня, наставленіемъ, напутствовалъ въ сновидъніи, въ Лавръ, въ алтаръ великой ея Церкви. Но тогда представились токмо онъ, предстоящій у престола, и я, гръшный, предъ нимъ на колъняхъ, - теперь два они, скопъ Амвросій пожалованъ титуломъ Мѣстоблюстителя Экзархіи Молдаво-Влахійской съ назначеніемъ мѣстопребыванія въ Молдавскомъ Нямецкомъ монастыръ. Въ этомъ званіи онъ сопровождалъ армію Князя Потемкина, который очень любилъ его умную бестаду. Потемкинъ познакомился съ Архіепископомъ Амвросіемъ еще въ Петербургъ, когда онъ былъ Епископомъ Олонецкимъ, и представилъ его ко Двору, гдъ своими проповъдями Амвросій очень понравился Императрицъ.

5 февраля 1790 года Арх. Амвросій пожалованъ членомъ Св. Синода. Послѣ смерти Князя Потемкина Таврическаго, Высокопреосвященный Амвросій долженъ былъ сложить съ себя званіе Митрополита и Экзарха Молдаво Валахійскаго, и на его мѣсто, 11 февраля 1792 года, назначенъ былъ Митрополитъ Гавріилъ, въ мірѣ Григорій Банулеско, заступившій впослѣдствіи послѣ Высокопреосвященнаго Амвросія мѣсто Архіепископа Таврическаго, Херсонскаго и Екатеринославскаго.

Скончался Высокопреосвященный Амвросій 13 сентября, 1762 года на 54 году, своей жизни, въ Полтавскомъ Крестовоздвиженскомъ монастырѣ, гдѣ съ начала іюня того года провелъ остатокъ дней на покоѣ, и погребенъ какъ уже сказано, въ усы-

шествующіе, и я за ними. Тогда святитель въ полномъ облаченіи и руку полагалъ на меня, и ободрялъ, и наставлялъ; теперь оба они и на пути въ келлію, и въ келліи снуя, пребыли совершенно безмолвно, и не сказали мнъ ни слова... И оба въ рясахъ. Что это, Л. Бр.? А кажется, не просто. О Господи, буди воля Твоя! Не остави меня! Не взыщи съ меня! Упокой душу мою въ келейномъ молчаніи и въ безмолвіи, и научи меня полагать храненіе устамъ и мыслямъ моимъ, выну и повсюду. Такъ, Л. Б., помолимся!» «1857 г, іюня 21 дня. Исполнилось видѣнное во снъ... Я въ келпальницъ цодъ сводами Соборной монастырской церкви. На закатъ жизни Святителю пришлось понести тяжелый крестъ. На него сдъланъ былъ клеветническій доносъ, — онъ обвинялся въ нераздачѣ бѣднымъ церквамъ Молдаво-Валахіи церковныхъ вещей, переданныхъ ему Потемкинымъ изъ Московской Оружейной Палаты. Св. Синодъ призналъ Архіепископа Амвросія невиновнымъ (Указъ 27 августа 1792 года), но клевета сильно повліяла на чистое сердце Архипастыря и сократила дни его жизни. Въ монастыръ хранится портретъ его въ настоятельскихъ покояхъ, въ которыхъ устроенъ имъ къ прітву Государыни возвращавшейся пать Ново-Россійскаго края въ 1787 году, залъ, носящій названіе Екатерининскаго зала, украшенный картинами изъ Библейской исторіи, служащими символами высокихъ качествъ души двухъ Вънценосныхъ Побъдителей, укротившихъ Шведскаго льва, - Великаго Князя Александра Невскаго и Императора Петра Великаго, ихъ терпъніе, страданія, самопожертвованіе, мудрость, въру, упованіе и силу молитвы, даровавшей имъ побъду на враговъ.

Высокопреосвященный Амвросій отличался рѣдкою ученостію, и за свои труды избранъ былъ членомъ Россійской Академіи наукъ. Изъ его сочиненій особенною извѣстностію пользуются: «Руководство къ ораторіи Россійской проповѣди и рѣчи,» и переводъ поэмы: «Потерянный рай» Мильтона, переводъ не съ Англійскаго подлинника, а съ Французскаго перевода. Архіпископъ Амвросій извѣстенъ еще какъ ораторъ. Его надгробное слово на смерть князя Потемкина-Таврическаго, произнесенное въ 1791 году, по замѣчанію Митрополита Евгенія (Болховитинова), при всей краткости, образецъ трогательнаго краснорѣчія. Ученыя сочиненія Святителя: Руководство къ ораторіи Россійской написано имъ, когда онъ былъ учителемъ риторики въ Московской Сергіево-

ліи на молчаніи» 1). Получивъ указъ Св. Синода, отъ 17 іюня 1857 г., объ увольненіи на покой, преосвященный Іеремія, не объявляя объ этомъ никому, приказалъ подать себѣ карету и отправился въ Печерскій монастырь. Карету отправилъ обратно въ архіерейскій домъ, а самъ болѣе туда уже не возвращался и поселился въ заранѣе избранной келліи. И съ тѣхъ поръ 27 лѣтъ пребывалъ святитель Божій на покоѣ, сперва, послѣ Печерскаго монастыря, въ Өеодоровскомъ Городецкомъ, Балахнинскаго уѣзда,—и наконецъ послѣдніе годы въ Нижегородскомъ Благовѣщенскомъ. (Орл. Еп. Вѣд. № 48, 1909 г.).

Въ заключение считаемъ долгомъ сказать, что для духовноразмышляющаго человъка въ жизни каждаго почти изъ насънайдутся поразительные случаи духовнаго взаимодъйствія людей и руководительства Божія ко спасенію. Только не всъ правильно понимаемъ ихъ и не всъ поэтому извлекаемъ изъ нихъ пользу для души своей. Есть много имъющихъ глаза и невидящихъ, имъющихъ уши и не слышащихъ.

Я позволилъ бы себѣ нѣсколько вульгарное, но очень точное сравненіе. Видали вы навѣрно, господа, какъ крестьянскія дѣти загоняютъ, куръ, гусей, поросятъ, телятъ въ раскрытыя ворота ихъ помѣщеній. Чего бы, кажется, проще всего было побѣжать по тому направленію, которое человѣкъ имъ указываетъ,—анъ смотришь, тыкаются они головами то въ одну то въ другую сторону, а въ раскрытыя ворота итти не хотятъ.

Такъ часто и человъкъ поступаетъ. Невидимся рука отъ рожденія еще направляетъ его къ благому концу, а онъ своимъ умомъ, чувствомъ и стремленіями тыкается по сторонамъ, и от-

Лаврской Семинаріи и имѣло два изданія въ Москвѣ въ 1778 и 1791 годахъ; Разсужденіе о сравненіи христіанскихъ истинъ съ алкораномъ выбрано изъ примѣчаній и опроверженій Мараччи на алкоранъ, написанное по желанію Князя Потемкина, и хранящееся доселѣ въ рукописи, въ Синодальной библіотекѣ, въ С. Петербургѣ; толкованіе на Пророка Іезекіиля, также въ рукописи и неоконченное. Переводъ съ Французскаго языка «Потерянный рай», поэма Джона Мильтона имѣла въ Москвѣ два изданія въ 1780 и 1802 годахъ.

<sup>1)</sup> Изъ біографіи преосв. Іереміи, составленной протоїереемъ І. Виноградовымъ, Нижній-Новгородъ, 1886 г.

того то у него часто даромъ пропадаетъ много энергіи, не приносящей пользы ни ему, ни людямъ. По своей дорогѣ пошелъ быз онъ легко и свободно дошелъ бы до своей цѣли жизни, а онъ ищетъ чужихъ путей. Угадать свое направленіе жизни, данное ему отъ Бога, и держаться его—вотъ прямая и ближайшая задача всякаго человѣка.

И когда человѣкъ достигнетъ этого, у него въ душѣ будетъ радость о Господѣ, потому что онъ будетъ знать свой путь и благословитъ и голубое небо, и далъ сельскаго простора, и бурныя волны житейскаго моря, и дымный душный городъ, и свою нищенскую странническую суму, и тернистый путь жизни и царственную дорогу побѣдителя жизни,—все благословитъ: и радость и страданія жизни, потому что онъ будетъ чувствовать себя идущимъ ко Христу, за Христомъ и во Христѣ.

Василій Курдиновскій.

### Отвътъ о. Н. Стойкову

(№ 42 Еп. Въдомостей).

Счастье бессарабскихъ священниковъ экскурсантовъ такъ необычайно и безпримърно, что таковымъ же должно быть и ознаменованіе его. «Міръ великій человъкъ, міръ все можетъ?! Духовенство епархіи много можетъ сдълать, но это не будетъ логическимъ слъдствіемъ великаго счастья нашихъ экскурсантовъ. Они счастливцы, они удостоились осуществленія мечты, которой мечтаетъ всякій истинный сынъ великой Россіи—видъть своего Великаго Царя. Мы всъ радуемся ихъ счастью, но не желалъ бы я умалять ихъ участіе въ ознаменованіи памяти великаго событія. Пусть это будетъ стипендія или другой извъстный актъ благотворительности, \*) но пусть это будетъ дъломъ экскурсантовъ Они должны ознаменовать, они не имъютъ права предать забвенію то, что не подлежитъ забвенію.

Кромъ того я предложилъ бы еще слъцующее: описаніе экскурсіи о. Николаемъ сдълано такъ живо и интересно, что хо-

<sup>\*)</sup> По нашему мнѣнію, самымъ лучшимъ способомъ увѣковѣченія великаго, безпримѣрнаго событія могло бы служить учрежденіе при Кишиневской Д. Семинаріи стипендій Имени Его Императорскаго Величества Государя Императора Николая Александровича.

Цензоръ

рошо было бы, — это на епархіальныя средства, — измѣнивъ его въ нѣкоторыхъ частяхъ: о болтливой матушкѣ, о Воробьевыхъ горахъ, о длинноволосыхъ монахахъ, — напечатать отдѣльными оттисками, съ разрѣшенія автора разослать, въ возможно большемъ числѣ экземпляровъ, церкво-приходск. школамъ епархій.

Такъ я думаю.

Священникъ І. Долищинсній.

# Мысли Л. Н. Толстого о религіи и ихъ оцѣнка.

(Окончаніе).

Въ іерархіи Толстой отрицаетъ не только учительство, но и тайностроительство, и священно-дъйствіе, т. е. культъ. Последній, по его утвержденіямъ, такой же дурманъ для совести области искусства, какимъ является догматика въ области ума. («Хр. уч.», 52—53). Истина проста, понятна и не нуждается ни въ какихъ украшеніяхъ, такъ какъ говоритъ сама за себя. Въ религіи поэтому не должно быть ничего веннаго, мистическаго, сакраментальнаго, такъ какъ это противоръчитъ толстовскому божественному разуму. Все должно быть ясно. Прямой выводъ изъ этихъ разсужденій отрицаніе таинствъ, болѣе, что они выявляются BO внъшнихъ, мыхъ тълесныхъ дъйствіяхъ. А религія, по Л. Н., должна быть чисто духовной, безъ внѣшнихъ тѣлесныхъ дѣйствій. «Не бойся», -- говоритъ онъ, -- «откидывать отъ своей въры все тълесное, все видимое, осязаемое: чъмъ больше ты очистишь духовное ядро твоей въры, тъмъ тверже она будетъ для тебя» («Кр. чт.» 2, 88). На этомъ основаніи Л. Н. не признаетъ ни богослужебныхъ обрядовъ, ни вообще молитвы, какъ общественной, такъ и частной въ ея обычномъ смыслъ. Богослужение представляется лишь совокупностью одурманивающихъ средствъ, имъему ющихъ цълью скрыть истину, а поднятіе иконъ, прославленіе мощей и. т. д.—просто идолопоклонствомъ. \*\*) Бога, -- «говоритъ онъ, -- не слушаются, а обижаютъ, лучше не обижать, а слушаться.» \*\*\*) При безличномъ пониманіи Божества,--разви-

<sup>\*)</sup> Xp. y4. 52 -53.

<sup>\*\*) «</sup>Обращеніе къ духовенству», 12.

<sup>\*\*\*) «</sup>Кр. чт.» т. 2, 208.

ваетъ Л. Н. свою мысль о ненужности культа, —исключается всякое обращеніе къ нему, какъ къ личности, всякое восхваленіе его, всякія прошенія, даже молитва. (Письма, по 2,264). Въ особенности же молитва просительная. «О внѣшнихъ событіяхъ, о томъ, чтобы пошелъ дождь или былъ живъ любимый человѣкъ, или я былъ здоровъ и не умеръ, нельзя молиться, потому что эти событія происходятъ по законамъ... установленнымъ Богомъ разъ на всегда и благодѣтельнымъ для насъ, если мы поступаемъ, какъ должно. О внутреннемъ своемъ совершенствованіи нельзя молиться, потому что намъ дано все то, что нужно для нашего совершенства и прибавлять къ этому ничего не нужно и нельзя». (Письмо 2,264).

Но молитву въ смыслѣ отвлеченія своего сознанія отъ всего мірского съ цѣлью вызвать въ себѣ божеское начало своей души и считаться съ тѣмъ, кого она есть часть,—такую молитву Толстой признавалъ и даже самъ молился по своему «Кругу чтенія», сливаясь мыслью съ мудрыми людьми, по его мнѣнію наиболѣе совершенными носителями мірового разума.

Преклонившись предъ химерой своего безлично-субъективнаго Бога, постоянно гоняясь за его призрамомъ въ тщетныхъ поискахъ покинутаго имъ живого, личнаго Божества, --- съ какой то яростью отчаянья сталъ Л. Н. разрушать все, что составляетъ въ религіи религію, что воплощаетъ сыновнія шенія человъка, какъ ограниченной, гръшной, падщей личности къ милосердному Богу—Отцу, Богу, какъ абсолютной, безгръшной, всесвершенной личности, источнику спасенія отъ всякихъ терзаній, отъ нравственнаго одиночества, безсмыслія жизни и страха смерти. Все это Л.Н. принесъ въ жертву безвърному разуму, мертвому моральному схематизму, который завелъ его въ кой тупикъ, откуда уже не было возврата къ въръ и истиннорелигіозной жизни, а были только неограниченныя возможности безконечныхъ блужданій вокругъ и около созданной и зн нной Толстымъ за ученіе Христа морали непротивленія злу насиліемъ личности надъ личностью.

Въ страшной ужасающей духовной пустотъ путался Л. Н.,

<sup>\*)</sup> Что онъ Его искалъ и что ему сквозь туманъ абстрактнаго раціонализма отдаленно брезжилъ кроткій, невечерній свътъ Его святого лика,—болъе опредъленно выяснится ниже.

убивъ въ религіи религію и оставшись наединѣ съ безсмысленнымъ скелетомъ своей необоснованной морали. Ибо какая въ сущности можетъ быть мораль, когда человѣкъ съ одной стороны признается Богомъ, а съ другой—животнымъ, которому нечего надѣяться на личное безсмертіе за гробомъ? И можетъ ли вообще существовать грѣхъ при отрицаніи свободы воли, которую Л. Н. называетъ выдумкой богослововъ?

Но какъ утопающій въ морѣ, Л. Н. судорожно хватается за обломки разбитаго корабля своей вѣры и зоветъ къ «еван-гельской» любви, къ нравственному усовершенствованію, къ отреченію отъ міра, погрязающаго въ грѣхѣ, къ борьбѣ со зломъ посредствомъ добра во имя чего? Въ силу «Царства Божія на зем. пъ», во имя будущаго блага всего міра и человѣчества, которые, какъ замѣтилъ самъ Л. Н. въ одномъ мѣстѣ своей «Исповѣди», могутъ вдругъ состартнься и умереть. Какъ каждый отдѣльный человѣкъ.

Гдъ же тогла въчный смыслъ жизни?

Оценка сужденій Л. Н. о сущности религіи диктуется мими его сужденіями объ этомъ предметъ. Въ исторіи религіозныхъ исканій трудно подыскать приміръ большей искренности, чемъ та, какую мы видимъ въ проповеди Толстого. Изъ глубокой личной драмы, изъ потрясающаго душевнаго выросла эта искренность. Найти или не найти въру для Толстого значило жить или не жить. Но этотъ душевный кризисъ, который могъ быть для искателя благод тельнымъ, еслибы онъ закончился возвращеніемъ къ утерянной религіозной въръ, совершенно блъднъетъ предъ тъмъ роковымъ исходомъ, который онъ имълъ для Толстого. Совершенно неожиданно даже для самого себя Л. Н., въ страшныхъ моральныхъ терзаніяхъ просившій у Бога въры, вдругъ сразу прогналъ отъ себя всякую мысль о религіозной въръ въ угоду случайной мысли о Богъ-природъ и жизни; Л. Н., вполнъ справедливо признавшій, что безъ религіи жить нельзя, вдругъ сжегъ все, что можно назвать религіей на алтарѣ морали сухого разума, принятой имъ заживую въру, за животворящую религію.

Ученіе Л. Н. Толстого о религіи—яркое, блестящее подтвержденіе того, что разумъ, введенный въ область религіи въ

<sup>•) «</sup>Исповъдь».

качествъ госпооствующаго фактора, не только разрушаетъ религію, но отрицаетъ и самъ себя, превратясь въ своемъ внъшнемъ выявленіи въ рядъ логическихъ противоръчій и абсурдовъ. Въ системъ религіозно-философскихъ сужденій Л. Н. роль основного противоръчія играетъ допущеное имъ недоразумъніе, состоящее въ томъ, что онъ понятіе религіи замѣнилъ понятіемъ этики, раздёливъ послёднюю на двё части и назвавъ религіей (точнъе религіозной метафизикой, т. е. догматикой), а другую- этикой. По мнѣнію Л. Н., религія отвѣчаетъ на вопросъ: «Зачъмъ я живу», т. е. на вопросъ о цъли жизни, а этика или нравственность, въ связи съ отвътомъ на этотъ вопросъ, отвъчаетъ на другой: «Какъ мнъ жить?», т. е. даетъ заповеди или правила жизни. Въ действительности и на тотъ, и на другой вопросъ отвъты даетъ одна лишь этика, а не религіозная метафизика. «Заповъди или что требуется -- это одна составная часть всякаго нравственнаго ученія, основаніе или почему требуется (указаніе смысла жизни)-это другая составная его часть: Почему цъль (назначеніе) такая, а не другая, почему именно этими, а не другими средствами можетъ достигнута цъль, -- объяснить это уже задача... ученія о Богъ, Его свойствахъ и дъятельности и т. д., т. е. ученія, составляющаго догму всякой религіи». \*)

Такимъ образомъ Толстой уже въ исходномъ пунктѣ своихъ построеній подмѣнилъ религію этикой, продолжая считать послѣднюю религіей и, признавъ въ теоріи вѣру и догматъ основами религіи, на практикѣ отвергъ ихъ, а вмѣстѣ съ нимъ и возможность существованія сверхчувственнаго міра.

Этимъ уже заранѣе опредѣляется толстовское пониманіе сущности религіи съ вытекающими изъ него выводами и послѣдствіями. Религія представляется Толстому не духовнымъ союзомъ человѣка съ Богомъ, союзомъ богочеловѣческимъ, предполагающимъ возвышеніе человѣка до Бога и нисхожденіе Бога къ человѣку, а просто отношеніемъ отдѣльной личности человѣка къ безконечному видимому міру или началу, первопричинѣ его,—устанавливаемымъ самимъ человѣкомъ. Игнорируя фелигіозную метафизику», Л. Н., въ угоду своимъ логическимъ выкладкамъ, свелъ на нѣтъ и выражающуюся въ ней вѣру, а

<sup>\*)</sup> Проф. А. Козловъ. «Религія Л. Н. Толстого«, стр. 26.

отбросивъ вѣру, онъ уже не могъ признать премірнаго сверхчувственнаго тр нецедентнаго Бога, а долженъ былъ свести Его въ обстановку міра и признать Его растворенной въ немъ, имманетной ему до отожетвленія первопричиной,—для чего и лишилъ Его личности. А отсюда религія кажется Льву Николаевичу всего лишь «отношеніемъ» между личностью человѣка и безличнымъ Богомъ, субъективно устанавливаемымъ личнымъ началомъ, т. е. человѣкомъ и невыходящимъ изъ границъ простой зависимости конечнаго субъекта, т. е. человѣка,отъ безконечнаго объекта,—Бога. Объектъ-же познается только въ субъектѣ и субъектомъ.

Такое пониманіе сущности религіи не соотв'єтствуетъ ей, а противоръчитъ. Самое понятіе религіи, какъ показываетъ и ея названіе, включать въ себя въ качествъ предположенія нятіе о союзъ между Богомъ и человъкомъ, а не о простомъ отношеніи, тъмъ болье выражающемся въ чувствъ одной только зависимости отъ Бога. Мы, какъ говоритъ Лактанцій, давшій върную этимологію слова «религія», находится не въ зависимости отъ Бога, а въ соединеніи съ Богомъ (Deo relipafi sumus). общеніе съ Богомъ тъсный реальный союзъ конечной личности съ личностью абсолютной. Такой союзъ чисто венъ, но онъ отъ этого не перестаетъ быть не только нымъ, но и реальнъйшимъ изъ всъхъ существующихъ для человъка общеній. При отрицаніи-же личнаго Бога и предположеніи толстовскаго Бога-объекта, отожествленнаго съ мертвой, бездушной природой, -- духовный союзъ съ нимъ невозможенъ, потому-что духовная связь можетъ существовать только между двумя личностями, а не между личностью и мертвымъ объектомъ \*). Зависимость же человъка отъ міра и его первопричины -не религія, а подчиненіе природів, ея законамъ и силамъ. Вполнъ понятно, что, если Богъ есть личность абсолютная \*), а человъкъ личность ограниченная, то союзъ между Богомъ и человъкомъ не можетъ исчерпываться однимъ чисто субъективнымъ отношеніемъ человѣка къ Богу, какъ полагаетъ Толстой, потому что начинается съ того момента, когда Богъ, нисходя

<sup>\*)</sup> Толстовскій Богъ, объектъ, однако совсѣмъ не то, что объективный Богъ личность, воздѣйствующая на субъектъ. Богъ - объективный Богъ - личность, воздѣйствующая на субъектъ. Богъ - объектъ - безличное, растворяющееся въ cyбъ ектъ.

къ людямъ, открываетъ Себя имъ. Другими словами, религія есть фактъ объективный, слѣдовательно, общественный, а не исключительно субъективный, какъ утверждалъ впослѣдствіи Толстой. А если такъ, то отрицаніе имъ объективнаго откровенія не имѣетъ подъ собой почвы.

Личнаго Бога, сверхчувственный міръ и все, что отсюда слѣдуетъ, человѣкъ постигаетъ не знаніемъ, а вѣрою, лежащей . въ основѣ религіи. И какъ немыслима религія безъ вѣры, со стороны человѣческой субъективной, такъ немыслима она и безъ личнаго Бога, безъ сверхчувственнаго міра.

Потому то въ религіяхъ всѣхъ исторически извѣстныхъ народовъ божество понималось какъ личность, съ тѣмъ лишь различіемъ, что у разныхъ народовъ высказывалось неодинаково ясное и неодинаково высокое представленіе относительно божественной личности. \*). Это и понятно, потому что не признавать Бога личностью значитъ въ сущности отрицать Его, а вмѣстѣ съ Нимъ и религію Что же касается вообще вѣры въ существованіе сверхчувственнаго міра, то онъ является такимъже необходимымъ элементомъ религіи, какъ и представленіе о личномъ Божествъ. Англійскій ученый Тэйлоръ замѣчаетъ, что «вѣрованіе въ бытіе сверхчувственнаго міра составляетъ минимумъ религіи, безъ котораго немыслима никакая религія». \*\*).

Въ неразрывной связи съ върой въ сушествованіе сверхчувственнаго міра находится въра въ объективныя откровенія изъ области высшаго міра, также являющаяся существеннымъ отличительнымъ признакомъ религіи. Что Божество посредственно или непосредственно открываетъ людямъ свою волю, а равно недоступныя для ума человъческаго истины и тайны будущаго, въ это върятъ всъ народы. Отсюда—всърелигіи опираются на откровенія, какъ на свое основаніе и источникъ. Значитъ, религія вообще устанавливается не субъективно, а объективно, т. е. опредъляется общею всъмъ людямъ върою въ Бога и сверхчувственное, а не индивидуальнымъ разумомъ.

Религія, по Толстому, лишь сознаніе зависимости человъка, какъ конечнаго существа. отъ Бога, какъ существа безконечнаго. Безъ нея человъкъ чувствуетъ себя безпомощнымъ

<sup>\*]</sup> И. П. Рождественскій «Христіанская апологетика», стр. 133.

<sup>\*\*)</sup> від., стр. 141.

птенцомъ, выпавшимъ изъ гнезда и испытывающимъ все ужасы си готливости и страха смерти. Въ религіи челов вкъ находитъ защиту, убъжище, приникаетъ къ Богу, какъ ребенокъ къ груди матери, которая даетъ ему миръ и успокоеніе. Но уже этимъ поясненіемъ упраздняется то, что поясняется, т. е. формальная, рабская зависимость человъка отъ безликаго Бога природы, а необходимо требуется тъсный, неразрывный ховный союзъ, подобный существующему между матерью и ребенкомъ и основанный на горячемъ религіозномъ чувствъ а не на холодныхъ логическихъ выкладкахъ. Отпадаетъ все то, что говоритъ Толстой о разумъ, какъ единственномъ органъ религіознаго познанія, его критеріи, разумъ, какъ величайшей святынь, частиць Бога въ человъкь, объединяющей всѣхъ людей въ истинѣ, и т. д. Если источникъ религіи есть откровеніе, а первоначальное дается върой въ него, то разумъ въ дълахъ религіи можетъ имъть значеніе лишь постольку, поскольку логически обосновываетъ и формулируетъ данныя ры и откровенія. Какъ только мы вмісті съ Л. Н. Толстьмъ объявимъ его единственной религіозной ценностью, разумъ, какъ уже замъчено было, неминуемо обратится въ собственную противоположность, а его утвержденія-въ рядъ абсурдовъ, первымъ изъ которыхъ и является признаніе разума единствен. нымъ органомъ религіи. Ничего не говоритъ въ пользу разума и то, что онъ у всъхъ одинъ и тотъ-же и говоритъ одно то же. Въра по своей сущности тоже у всъхъ одна и та же говоритъ всъмъ людямъ одно и то же. А если ея проявленія многочисленны и разнообразны, то въдь таковы же и сужденія разума. У разума своя область, у въры своя. Нътъ необходимости отръшать отъ индивидуальности (личной или общественной равно) разумъ и въру, и если Толстой, отвергнувъ въру, дълаетъ это по отношенію къ разуму, то единственью лишь въ угоду своему безличному Богу, частицей котораго онъ его и считаетъ. На основаніи послѣдняго Толстой совершенно произвольно объединяетъ подъ знаменемъ ученія Христа религіозныя ученія браманизма, буддизма, конфуціанства, лаотизма, тудейства и магометанства, говоря, что истина, носителемъ которой является разумное безличное сознаніе человѣка, въ одинаковой степени свойственна всемъ этимъ религіямъ, а наиболе полное и

ясное выраженіе получила въ христіанствѣ, именемъ котораго Толстой называетъ свое ученіе о религіи.

Метафизика конфуціанства, лаотизма, іудейства, магометанства и др. и христіанская догматика—далеко не одно и то же по самому своему существу, равно какъ совершенно различными окажутся метафизическія ученія этихъ религій и при сравненіи другъ съ другомъ. Исторія показываетъ, что «всѣ религіи и ихъ видоизмѣненія расходились и враждовали между собой главнымъ образомъ изъ-за метафизическихъ формъ». \*)

Религія есть тѣснѣйшій союзъ между абсолютной личностью Бога, и ограниченной личностью человѣка,—метафизическій, мистическій и нравственный: богопознаніе, богообщеніе и богоуподобленіе.

Отвергнувъ личнаго Бога, Толстой отошелъ отъ теизма и прислонился къ пантеизму. Для него, такимъ образомъ, не существовало уже возможности метафизическаго союза съ Богомъ, необходимаго предположенія религіи. Признаніе личности Бога, ясляющееся первымъ шагомъ къ богопознанію, по его мнѣнію, ограничиваетъ Бога; личность есть ограниченіе. Такое утвержденіе-не что иное какъ перифразъ формулы Спинозы: determinatio est negatio («опредъление есть отрицание»). Но личность вовсе не есть опредъленіе или ограниченіе и нипротиворъчитъ безконечности или абсолютности Бога. Нельзя смѣшивать личность съ индивидуумомъ. Ограничиваютъ абсолютно лишь *иноивидуальныя* черты, свойственныя не только каждому человъку въ отдъльности, но даже тамъ неодушевленной природы; личность же не только егс не ограничиваетъ, но даже является его необходимымъ признакомъ. Личность есть начало всеобщее, универсальное, такъ какъ только она во всей полнотъ осуществляетъ истину и благо-интеллектуальныя и нравственныя цфиности, т. е. абсолютное и, обладая высшимъ разумемъ и свободой, можетъ быть приписана одному Богу. Для человъка-индивидуума такая личность является лишь идеаломъ, къ которому онъ долженъ стремиться, цѣлью и смысломь жизни; слѣдовательно, понятіе личности къ нему приложили не въ полной мъръ, а лишь отчасти. \*\*) Разни-

<sup>\*)</sup> А. А. Козловъ. «Религія Л. Н. Толстого,» стр. 26.
\*\*) Подробное развитіе этихъ положеній— у проф. И. П. Четверикова въ изслъд. "О Богъ, какъ личномъ существъ".

цу между личностью и индивидуумомъ признавалъ и Спиноза, плънившій Толстого своимъ determinatio est negatio.

Съ отрицаніемъ личности въ Богѣ, какъ и слѣдовало ожидать, у Толстого связано непризнаніе Его, какъ Творца, сведеніе Его къ первопричинъ міра, имманентной самому міру, а съ этимъ последнимъ-допущение въ Боге эволюци или развития. Нътъ необходимости особенно пространно доказывать, что такое допущение яввляется уже настоящимъ ограничениемъ абсолютнаго или безконечнаго начала, а не только кажущимся, какимъ, мы видъли, -- было признаніе Бога личнымъ: абсолютное начало по самой своей природѣ не допускаетъ никакого развитія, иначе оно перестаетъ быть абсолютнымъ, безконечнымъ. Далфе, Толстой считаетъ Бога непознаваемымъ, вфчно искомымъ, и, такимъ образомъ, покинувъ Гегеля съ его эволюціоннымъ пантеизмомъ, въ пользу котораго онъ изменилъ Спинозе съ его покоющейся міровой субстанціей, вдругъ перекочевываетъ на сторону агностицизма, при чемъ совершенно забываетъ о гегелевскомъ амораскрытіи абсолютной идеи. Но тутъ-же, спохватившись, начинаетъ «искать» Бога и даетъ Ему массу противоръчивыхъ опредъленій, которыя не ръшается назвать своимъ именемъ, а называетъ «поясненіями н≥познаваемаго, но сознаваемаго Бога».

Какъ бы однако ни было, но доминирующей нотой толстовскомъ пониманіи Бога является пантеизмъ, который уже самъ по себъ, независимо отъ его видовъ, а также нихъ ингредіентовъ ученія Толстого о Богъ, шсключаетъ у него признаніе религіи, какъ метафизическаго общенія человѣка съ Богомъ. Для этого следовало уверовать, признать за несомнънное, что человъкъ индивидуумъ лишь въ союзъ съ абсолютной личностью самъ пріобрѣтаетъ свойства и цѣнности истинно реальной личности, все болће и ботће совершенствуя ихъ. А Толстой пришелъ къ обратному выводу; обезличивъ Бога, онъ проникся крайнимъ отвращеніемъ и къ личности человѣка объявилъ ее зломъ, а добромъ-безличное начало человћческой природы, которое онъ увиделъ какъ разъ въ томъ, что отличаетъ человъка какъ личное существо, отъ животнаго, т. е. въ разумъ Это, въ свою очередь привело его къ отрицанію религін, какъ мистическаго союза человъка съ Богомъ.

Върный пантеизму, Толстой вложилъ въ звърскую оболочку человъка частицу Божества или божественнаго мірового разума.

Звёрь, котораго нашелъ Л. Н. въ человёкё, съ точки зрёнія пантеизма нисколько не является неожиданностью. Была-бы правильная точка зрѣнія, т. е. взглядъ на неожиданна въка, какъ на духовно-разумное существо, созданное по образу и подобію Божію. Мертвая, безличная первопричина не могла, конечно, создать человъка, потому что, въ пониманіи Толстого, она не обладаетъ творческими свойствами. Какъ безличная, не могла она, разумъется придать ему и своего образа и подобія. Человъкъ, такимъ образомъ, есть просто часть природы, звърь не болъе. Но если природа есть растворенный безличный Богъ, то, будучи частью природы, звъремъ, человъкъ является въ тоже время и частью Божества. Значигъ, и Богъ въкъ былъ признанъ Толстымъ вполнъ послъдовательно. онъ пришелъ къ своему Бого-звърію. Въ объясненіе религіозныхъ отношеній человъка къ Богу оставалось только локализовать божеское начало въ человъкъ и возвести его на сталъ, заклеймивъ личное и противопоставивъ первому. ero Это Толстой и сдълалъ, когда отожествилъ личное со скимъ, животнымъ. Божеское и звърское начало онъ представилъ въ человъкъ равноправными, а послъднее-даже господствующимъ въ жизни современнаго человъчества. Произошло раздвоеніе человъческой личности и, какъ это ни странно, для толстовскаго безличнаго, - что-то вродъ его олицетворенія. Получился моральный дуализмъ. Частица Божества, помъщенная Толстымъ въ безличномъ разумѣ человъка, выявилась глазахъ, какъ обладающая личнымъ свойствомъ-волей и писывающая нравственныя дёйствія, проникнутыя чувствомъ любви къ Богу и людямъ, а также ко всему вообще существующему, -- чувствомъ, какъ и всякое чувство, личнымъ и предполагающимъ личныя существа. Частица эта казалась Л. Н. самостоятельнымъ благимъ началомъ въ человъкъ, все остальное не менъе самостоятельнымъ злымъ. Самъ же человъкъ оказался какимъ-то третьимъ существомъ, одареннымъ, -- какъ это ни неожиданно для Льва Николаевича, — свободной волей, могущимъ или последовать благому началу слиться съ нимъ, и тогда спастись отъ личной гибели въ безличномъ, или же погрязнуть въ своемъ личномъ, зломъ началѣ, въ грѣхѣ и похоти, и тогда погибнуть вмітсті съ нимъ. На самомъ діблі у Льва Николаевича все это должно бы обстоять гораздо проще. Разъ ужъ, по его мнѣнію, человѣкъ есть Богъ, вселившійся въ звѣря, въ человъкъ долженъ поглотить въ немъ звърское начало полнаго уничтоженія въ немъ животныхъ элементовъ. Богозвъря быть не должно, ибо допущеніе его существованія — логичебезконечное должно поглотить конечное. Тъмъ скій абсурдъ: болве не можетъ быть пробленія человвка какъ бы на два самостоятельныхъ, взаимно исключающихъ другъ друга при чемъ, благодаря ихъ совмъстному существованію и воположной природѣ, -- самъ-то человѣкъ какъ будто выдѣляется во что-то третье и становится въ извъстное отношеніе къ первымъ двумъ началамъ. Все это нужно было Л. Н. для обоснованія своей «религіи», т. е. морали. Разсуждая же вательно, Л. Н. обязанъ былъ признать человъка или Богомъ, или звъремъ. Но ни въ томъ, ни въ другомъ случаъ онъ могъ признать религіи, какъ мистическаго союза человъка Богомъ, какъ богообщенія въ тёсномъ смыслё. Мистическій союзъ человъка съ Богомъ-это союзъ абсолютной личности съ личностью ограниченной, но богоподобной, съ личностью свободно-разумнои, но элоупотребившей своей свободой, удалившейся отъ Бога, какъ Выссчайшаго Блага, и пребывающей въ гибельномъ одиночествъ и «съни смертной». Мистическій союзъ человъка съ Богом", — это актъ высшей благости и милосердія, это лисхожденіе Бога къ человѣку съ цѣлью возвышенія человъка до Бога, это тайна вочеловъченія Бога для обоженія человъка, искупленіе вины слабаго, падшаго человъка Всемогущимъ Богомъ, процессъ возвращенія человъка къ Богу, богоуподобленія. Союзъ мистическій--это непремѣнно союзъ возстановленный. Смутныя черты этого союза, получившаго единственно полное и върное выражение лишь въ христіанствъ,-сквозять во встхъ исторически извтстныхъ религіяхъ,--гдт есть сознаніе тяжкой вины человтка предъ Богомъ, своей безпсмошности, есть искупительныя и умилостивительныя жертвы.

Толстовскій человѣкъ на такой союзъ неспособенъ: какъ Богъ, онъ въ немъ не нуждается, какъ звѣрь, онъ его не

ищетъ, да и не можетъ искать. Изъ отрицанія религіи, какъ мистическаго союза Бога съ человѣкомъ, у Толстого слѣдуетъ отрицаніе ея, какъ союза нравственнаго.

Мы уже знаемъ, что религія по опредъленію Л. Н.. есть субъективно устанавливаемое человъкомъ отношеніе къ безконечному. Теперь намъ стало извъстно, какъ представляетъ Толстой Бога и человъка, и къ чему ведетъ его представление о нихъ. Остается разсмотръть толстовское понимание сущности религіознаго процесса, т. е. самое отношеніе, въ которое Толстой поставилъ Бога и человъка. Это отношение очень несложно. Религіозный процессъ у Толстого—процессъ освобожденія Бога отъ оболочки, отъ оковъ звъря, постепенно достигаемый человъкомъ путемъ отреченія отъ своего животнаго, личнаго начала и служенія нашему божескому, безличному, всемірному. Это служеніе предполагаетъ свободный выборъ и заключается въ универсальной любви, т. е. носитъ чисто моральный характеръ. Всеобщая любовь по Толстому, основное нравственное предписаніе человъческаго разума, т. е. Бога въ человъкъ. Въ своемъ практическомъ выраженіи она есть абсолютное самостреченіе, имѣющее цълью полное раствореніе своей личности въ безличномъ, въ безконечномъ.

Такимъ образомъ, религіозное отношеніе человѣка къ Богу, какъ думаетъ Л. Н., есть отношеніе нравственное, религія есть мораль. Но есть ли это нравственный, моральный союзъ Бога съ человѣкомъ?

Нравственный союзъ между Богомъ и человъкомъ со стороны абсолютной нравственной личности предполагаетъ восполнение моральныхъ несовершенствъ личности ограниченной, а со стороны послъдней—жгучую потребность въ этомъ восполнении, въчное влечение и стремление къ тъснъйшему общению съ Богомъ, какъ реальнымъ средоточиемъ моральныхъ цънностей. Ничего подобнаго нътъ у Толстого. У него со стороны человъка не видно ни стремления къ общению съ Богомъ ни самаго общения.

Богъ, помѣщающійся въ человѣкѣ, представляется предписывающимъ; человѣкъ, которому въ его Богѣ—разумѣ дано все для нравственнаго совершенства, по желанію, исполняетъ или не исполняетъ законъ универсальной любви, отрекается или не отрекается отъ своей животной личности, погрязшей въ похотъ и эгоизмъ Отреченіе же отъ личности и его зла нужно не для какихъ нибудь высшихъ моральныхъ цълей, а для спасенія личности отъ гибели, заключающагося въ сліяніи ея съ безличнымъ и безконечнымъ. Богъ въ представленіи Толстого есть просто хозяинъ, а человъкъ—работникъ, который долженъ во всемъ Его слушаться, чтобы получить за это отъ Него въ награду безсмертіе въ безличномъ сліяніи съ Нимъ. Въ этомъ вся суть «религіи» Толстого. Понятно, что такія представленія о религіи исключаютъ у человъка всякую возможность нравственнаго богообщенія.

этого мало. Онъ исключаютъ возможность всякой Ho нравственности, всякой морали, и оставляютъ Толстого съ его этическимъ ученіемъ о всеобщей любви безъ почвы подъ ногами. Выше замъчено было, что безъ свободы воли, которую Л. Н. называетъ выдумкой богослововъ, --- никакая нравственность не мыслима. Толстовская этика, которую Л. Н. считаетъ истинно христіанской, заставила его послѣ выдѣленія въ человѣкѣ благого и злого, божескаго и человъческаго началъ, и противопоставленія ихъ другъ другу, отвлечь отъ нихъ самого человъка, какъ существо, слъдующее или тому, или другому, и надълить его свободной волей. Только въ такомъ смыслъ онжом понять толстовское констатированіе того факта, что современное человъчество погрязло въ эгоизмъ, великомъ, страшномъ гр тх т животной личности, и его горячій призывъ къ универсальной любви, къ отръшенію отъ себялюбія во имя служенія абсолютной Волт и людямъ. Если въ человъкъ заключена стица Бога, то уже это одно не допускаетъ въ немъ уклоненія отъ нравственныхъ нормъ: Толстой считаетъ человъка Богомъ по самой сущности, по природъ. Если человъкъ есть звърь, животное, то онъ, вопреки мнѣнію Толстого о тожественностиличнаго и животнаго, -- не есть личность, свободно-разумное существо Въ немъ тогда все естественно, необходимо, разъ навсегда установленныхъ законовъ природы. Было бы странно въ такомъ случав примвнять къ нему понятие грвха, потому что звъри не гръшатъ; и еще удивительнъе-обращаться къ нему съ горячимъ призывомъ отречься отъ себя и полюбить есе существующее, потому что природа не внимаетъ никакимъ

призывамъ. Значитъ, человѣкъ, къ которому обращается Л. Н. съ призывомъ, — не есть, собственно говоря, ни Богъ, ни звѣрь, а кто-го третій. Этотъ третій можетъ и грѣшить, и каяться, и погрязать въ эгоизмѣ, и достигать высшаго самоотверженія въ своихъ стремленіяхъ къ вѣчности. Только такое допущеніе осмысливаетъ мораль. Послѣдовательно же проведенная толстовская точка зрѣнія разрушаетъ его собственную этику, которую Л. Н. призналъ и назвалъ своей «вѣрой». Впрочемъ, эту вѣру обезсмысливаетъ уже ея цѣль, вскрывающая въ ней внутреннее противорѣчіе; проникнутая отвращеніемъ къ личности, она тѣмъ не менѣе хлопочетъ не объ осуществленіи высшихъ моральныхъ цѣнностей, а о спасеніи той-же личности путемъ ея сліянія съ безконечнымъ, безличнымъ.

Итакъ религія есть теснейшій метафизическій, мистическій и нравственный союзъ Бога съ человъкомъ, покоющійся на неискоренимомъ стремленіи ума, сердца и воли человѣка къ своему Первообразу Богу, Которое только въ абсолютной личности находитъ себъ удовлетвореніе. Религія-это жизнеобщеніе человъка съ Богомъ, его жизнь въ Богъ. Это жизнеобщеніе коренится въ въ откровеніи Бога человъку и въръ человъка въ открывающагося ему Бога, безъ которыхъ оно немыслимо. Толстой сразу же отвергъ эти основы религіознаго союза и преклонился предъ разумомъ, потому что, какъ онъ самъ заявляетъ въ своей «Исповъди», сталъ искать религіи не съ религіозной цълью, а съ цълью избавленія себя отъ гнетущих в чувствъ одиночества и страха смерти среди полнаго счастья и довольства, которымъ пользовался. Эти исканія потомъ пробудили въ немъ жажду богообщенія, но онъ, отдавая этой жаждѣ вниманіе лишь въ часы душевныхъ просвътленій, продолжалъ строить свою въ сущности утилитарную этику, принятую имъ за религію, проповъданную міру Христомъ, а на самомъ дълъ имъвшую практическое значеніе лишь въ его собственныхъ глазахъ.

А принявъ этику за религію и отвергнувъ послѣднюю, какъ метафизическій, мистическій и нравственный союзъ съ Богомъ, какъ жизнеобщеніе ограниченой личности съ абсолютной, онъ отвергъ уже въ религіи все существенное, составляющее ея характерныя свойства у всѣхъ извѣстныхъ исторіи народовъ. Мы уже видѣли, что отрицаніе догматики, коренящейся въ метафи-

чески-религіозной потребности богопознанія, будучи первоначально безсознательнымъ, все таки легло въ основу религіозно-философскихъ воззрѣній Л. Н. Признавъ въ своей «Религіи и нравственности» законное право на существованіе за «религіозной метафизикой», въ «критикѣ догматическаго богословія» онъ открыто отрицаетъ эту метафизику, называетъ ее совокупностью паралогизмовъ и софизмовъ. Для Толстого такое открытое отрицаніе метафизики въ религіи сдѣлалось необходимымъ тогда, когда онъ объявилъ религію личнымъ дѣломъ каждаго чаловѣка въ отдѣльности, что въ свою очередь слѣдовало изъ его опредѣленія религіи, какъ субъективнаго отношенія къ безконечному.

Потому-то, объявивъ свою «въру» христіанской, онъ не могъ все-таки примириться съ догматическими основами христіанства, — догматами о личномъ безсмертіи, о св. Троицъ, о Богочеловъчествъ Христа, какъ Спасителя, искупленіи, спасеніи и т. д. —чъмъ и лишилъ свою мораль необходимой опоры.

Отрицаніе объективныхъ элементовъ религіи привело Толстого къ отрицанію религіозной мистики, коренящейся требности чувствъ человъческихъ въ таинственномъ, непосредственномъ сліяніи съ Богомъ, въ помощи Бога человъку, восполнени его слабыхъ физическихъ и духовныхъ силъ, снятій съ него тягот вющей надъ его жизнью вины предъ Богомъ за Его великія благод вянія челов вку. Отсюда — непризнаніе общности религіознаго опыта въ одинаковомъ Бога, познании таинствъ, выражающихъ объективное воздействіе Бога ловъческую природу; культа въ тесномъ смысле слова-богослуженія и въ частности молитвы; церкви, какъ братскаго CO1032 людей, объединенныхъ върою, моралью и культомъ на основа ній общаго религіознаго опыта; и наконецъ і іерархій, какъ ководственнаго религиозно-воспитательнаго института, -всего того, что составляетъ жизнь религіи, придаетъ ей яркость и краcory.

Подготовивъ своимъ Богозвъремъ такую же участь и религозной морали, Л. Н., тъмъ не менъе, не могъ, конечно, ръшиться на ея уничтоженіе, иначе онъ опять вернулся бы къ своимъ мучительнымъ поискамъ въры, такъ часто наводившимъ его на мысль о самоубійствъ. Напротивъ, онъ ухватился за чисто разсудочное, моральное, будто бы моральное, а на самомъ дѣлѣ—только юридическое отношеніе человѣка къ безконечному безличному и во имя его выстроилъ храмъ своей безпочвенной этики. этики служенія какой-то неизвѣстной Волѣ путемъ безцѣльной любви къ людямъ; и въ этой раціональной, сѣрой, безкрасочной морали увидѣлъ свою «вѣру», свою «религію», а въ своей вѣрѣ—истинное ученіе Христа.

Характеризуя христіанство Л. Н. Толстого, В. С. Соловьевъ сказалъ: «И въ давнія времена христіанство кому было не понятно, кому ненавистно; но сдѣлать его отвратительнымъ и смертельно скучнымъ это лишь теперь удалось Толстому».

Этотъ нѣсколько рѣзкій приговоръ геніальнаго русскаго философа и религіознаго мыслителя тѣмъ не менѣе не является преувеличеніемъ, а представляетъ яркую и мѣткую характеристику перваго впечатлѣнія, производимаго толстовскимъ христіанствомъ.

Удовлетворяла ли, однако, самого Л. Н. его марализирующая «религія» безличнаго Бога и безжизненной любви?

На этотъ вопросъ съ полнымъ правомъ можно дать отрицательный отвътъ. Уже тотъ фактъ, что Толстой искалъ Бога цълую жизнь, несмотря на то, что эту самую жизнь и призналъ Богомъ,—чрезвычайно важенъ въ смыслъ уясненія психологіи религіозныхъ переживаній Льва Николаевича. Онъ говоритъ о томъ, что проснувшееся у Толстого религіозное чувство не хотъло мириться съ тъмъ абстркатнымъ моральнымъ схематизмомъ, который предлагалъ ему Толстой вмъсто религіи: метафизическія потребности разума властно влекли его къ богопознанію,—въ результатъ чего мы и имъемъ многочисленныя толстовскія «поясненія» Бога: мистическія же потребности сердця требовали богообщенія въ тъсномъ смыслъ, слъдствіемъ чего была его молитва по «Кругу чтенія для провърки совъсти и сліянія съ безконечнымъ, а также его ежечастная молитва для борьбы съ похотями и искушеніями.

Могъ ли относить Левъ Николаевичъ эти свои переживанія къ безличному Богу своей «вѣры»?

Нѣтъ. Какъ только онъ отрѣшился отъ своего первоначальнаго утилитарнаго взгляда на религію, по которому человѣку нужна вѣра потому что она избавляетъ отъ одиночества, страданій и смерти животной личности, какъ только въ немъ заговорило истинно-религіозное сознаніе, онъ неминуемо долженъ былъ остановиться въ своихъ исканіяхъ предъ свѣтлымъ ликомъ Бога-Абсолютной личности, реальнаго средоточія умственныхъ, эстетическихъ и нравственныхъ цѣнностей. Объ этомъ моментъ своихъ переживаній, повторявшемся въ жизни Л. Н. не разъ, пусть разскажетъ намъ онъ самъ. «Думалъ я, пишетъ онъ въ своихъ «Мысляхъ о Богъ», - что можно удовольствоваться однимъ понятіемъ и признать Того Бога, Который лишь во мнъ, не признавая Бога въ самомъ Себъ, Того, Который вложилъ въ меня частицу Себя. И --- удивительное дъло!--мнъ вдругъ стало становиться скучно, уныло, страшно. Я не зналъ, отчего это, но вдругъ почувствовалъ, что вдругъ страшно духовно упалъ, лишился всякой радости и энергіи духа. И тутъ я только догадался, что это произошло оттого, что я ушелъ отъ Бога. И я сталъ думать, -- страшно сказать, -- сталъ гадать, -есть ли Богъ или нътъ Его, и какъ будто вновь нашелъ Его-и такъ мнъ радостно стало, и такая твердая увъренность стала въ немъ и въ томъ, что мнъ можено и должено обращать. ся съ нимъ, и что Онъ слышитъ меня... Да, Богъ, есть Богъ, и мнъ ни тревожиться, ни бояться нечего, а можно только радоваться... Можетъ быть, это то, что нѣкоторые называютъ эсивымъ Богомъ \*); если это такъ, то я очень виноватъ предъ ними, когда не согласился съ ними и оспаривалъ ихъ. Главное въ этомъ чувствъ-сознаніе полной обезпеченности, сознаніе того, что Онъ есть, что Онъ меня знаетъ, и я весь окруженъ Имъ, отъ Него пришелъ, къ Нему иду, составляю часть Его, дътище Ero». («Мысли о Богѣ, 10—11).

Что настроенія, вродѣ описаннаго Толстымъ въ «Мысляхъ о Богѣ», посѣщали его неоднократно, это видно изъ того, что аналогичныя мысли онъ нерѣдко высказывалъ и въ устныхъ бесѣдахъ. Въ недавно вышедшей по поводу смерти Льва Николаевича книгѣ Булгакова «У Л. Н. Толстого въ послѣдній годъ его жизни» мы и находимъ одну изъ такихъ мыслей. «Гдѣ-то я читалъ»,—говорилъ Толстой Булгакову, что отказавшись отъ личнаго Бога, трудно повѣрить въ Бога безличнаго. И это пра-

<sup>\*)</sup> Интересно, что своего пантеистическаго Бога въ данномъ мъстъ Л. Н. считаетъ мертвымъ.

вда. Тамъ Богъ можетъ награждать. Ему можно молиться, просить Его, а чтобы върить въ Бога безличнаго, нужно себя сдълать достойнымъ вмъстилищемъ Его. Но хорошо то. что люди ищутъ. Жалки тъ, которые не ищутъ»... (Булгаковъ. У Л. Н. Толстого въ послъдній годъ его жизни» стр. 127).

И такъ, исканіе личнаго Бога, живой вѣры, порожденное недовольствомъ безличнымъ абсолютнымъ и схематической моралью, — вотъ что исчерпываетъ религіозныя настроенія Толстого до самыхъ послѣднихъ дней его жизни. И въ этомъ смыслѣ, не совсѣмъ, пожалуй, неправы тѣ, кто говоритъ, что его предсмертный уходъ изъ Ясной Поляны былъ лишь новымъ поворотомъ на пути его религіозныхъ исканій.

Ал. Матвъевичъ.

## Епархіальная хроника

- ◆ 10 октября въ 2 ч. дня въ крестовой церкви архіерейскаго дома, по случаю болѣзни Наслѣдника Цесаревича, Великаго Князя Алексѣя Николаевича Высокопреосвященный Архіепископъ Серафимъ совершилъ молебенъ объ исцѣленіи Его Императорскаго Высочества, въ сослуженіи Преосвященнаго епископа Гавріила, соборнаго, монашествующаго и городского духовенства, въ присутствіи начальника губерніи Камергера М. Э. Гильхена, вице-губернатора А. Н. Югана, генералитета, представителей казенныхъ, общественныхъ, сословныхъ учрежденій и народа, при пѣніи псаломщическаго хора.
- → 11 октября въ 7 ч. вечера въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ, съ присутствіи Высокопреосвященнаго Архіепископа Серафима, Преосвященнаго епископа Гавріила, начальства, преподавателей и воспитанниковъ духовной семинаріи, состоялся литературно-музыкально-вокальный вечеръ, устроенный семинаріей по случаю 100-лѣтія отечественной войны по слѣдующей программѣ: 1. Рѣчь преподаватели семинаріи Ю. В. Пономарева; 2. «Бородино», ст. Лермонтова, читали воспитанники 3-го класса А. Харгелъ и Ф. Душаковъ; 3. «Бородино», муз. свящ. М. Березовскаго, исполнилъ архіерейскій хоръ; 4. Кавотина Рафа

- ор. 85 № 3, исполнилъ на скрипкъ Г. Димитріевъ; 5. «Русь», ст. Никитина, прочиталъ воспитанникъ 3-го кл. М. Чакиръ; 6. Полонезъ Шопена, исполн. Ф. А. Кребсъ; 7. «Два великана», муз. свящ. М. А. Березовскаго, исполнилъ архіерейскій хоръ.
- → 12 октября въ 6 ч. вечера въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ, подъ предсѣдательствомъ Преосвященнаго Гавріила было засѣданіе совѣта Христорождественскаго Братства для обсужденія текущихъ дѣлъ Братства, постановившаго назначить въ ближайшемъ времени ревизію епархіальнаго склада церковной утвари и книгъ.

Въ тотъ-же день въ 7 ч. вечера тамъ-же подъ предсъдательствомъ Преосвященнаго Гавріила было засъданіе епархіальнаго училищнаго Совъта, обсуждавшаго текущія дъла.

- → 13 октября въ 5 ч. дня въ каеедральномъ соборѣ всенощное бдѣніе совершилъ ключарь собора съ діакономъ Ө. Урсакіемъ при пѣніи псаломщическаго хора подъ управленіемъ В. В. Говорова. Послѣ великаго славословія Преосвященнымъ Гавріиломъ было сказано слово въ изъясненіе воскреснаго утренняго Евангелія.
- → 14 октября, въ недѣлю 22 по 50-цѣ въ 9 ч. утра въ каеедральномъ соборѣ божественную литургію совершилъ Преосвященный Гавріилъ въ сослуженіи соборнаго духовенства и завѣдующаго псаломщическимъ классомъ священника І. Посторонки, при пѣніи архіерейскаго хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ рукоположены—въ священника діаконъ К. Гобжила, въ діакона псаломщикъ А. В. Яремчукъ. Послѣ Евангелія былъ произведенъ сборъ пожертвованій на сооруженіе храма—памятника надъ могилой 22 т. русскихъ воиновъ, павшихъ въ бою подъ Лейпцигомъ 4—7 октября 1813 г.

Раннюю литургію въ соборѣ въ 6 ч. утра совершилъ священникъ М. Березовскій при пѣніи соборнаго причта. Во время причастнаго протоіерей В. Гума сказалъ поученіе о томъ что руки, дающія нищимъ. уже не человѣческія, но духовныя, и что бѣдность выше всякой роскоши и нагота—всякаго богатства. 1).

Въ тотъ же день въ 4. ч. пополудни въ крестовой церкви архіерейскаго дома Высокопреосвященный Серафимъ прочиталъ аканистъ Божіей Матери предъ Гербовецкимъ чудотворнымъ

<sup>1).</sup> Злат. т. Х, ч. 1, 16,

образомъ ея, въ сослуженіи ключаря собора и монашествующаго духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора. По окончаніи акависта Владыка сказалъ слово.

Въ пространномъ своемъ словѣ Владыка между прочимъ приблизительно такъ говорилъ, что важно испытывать себя, особенно въ попускаемыхъ самимъ Господомъ скорбяхъ, въ вѣрѣ-ли мы, не измѣнилась-ли она въ зависимости отъ обстоятельствъ, имѣетъ-ли въ насъ вѣра силу.

Часто называютъ себя в рующими т в, которые лишились в в ры и у которыхъ осталось въ сердц водно только чувство, какъ-бы воспоминание о в в в съ д в тства или юности. Но кто не чувствуетъ въ себ в Христа, въ томъ в в ры н в тъ, а если чувствуетъ Христа и это передается разуму его, то есть въ томъ в в ра.

Вотъ мы воспитываемъ дѣтей въ школахъ; но тамъ могутъ-ли законоучители научить ихъ вѣрѣ, если порядки домашніе расходятся съ порядками, которые ведутся въ школѣ. Несомнѣнно, что эти дѣти будутъ вѣровать не такъ, какъ учатъ ихъ, а какъ вѣруютъ родители. А дальше дѣти пойдутъ въ жизнь, будутъ служить обществу и государству и покажутъ унаслѣдованную вѣру.

Мы, пастыри Церкви, въ переживаемое время болѣемъ особенной болѣзнью, видя ужасные поступки борющихся партій, совершающіеся на глазахъ въ выборное время—хуже, чѣмъ у язычниковъ и іудеевъ, которые, какъ слышимъ, соблюдаютъ свой законъ и о своемъ раввинѣ не будутъ писать въ газетахъ и го ворить на улицахъ, какъ наши православные объ архіереѣ.

Называющіе себя православными и ратующіе за самодержавіе готовы расколоть это православіе; имъ нужнымъ кажется и главу церкви отобрать отъ туловища. Я, говоритъ, върующій, и при этомъ, имъя дома сундукъ денегъ, покупаетъ православныхъ и разрушаетъ церковь Божію.

Пусть не называетъ себя върующимъ, даже христіаниномъ, тотъ, кто въ сердцѣ Христа не имѣетъ. Такого никакое имущество, ни даже 12 т. десятинъ земли въ Бессарабіи не спасутъ, если въ душѣ его только одна грязь.

Ни одно качество не спасетъ, если нътъ любви, какъ говоритъ апостолъ. Любовъ это не то добро, чтобы отдать свои средства, а—чтобы подобно Господу Христу себя самаго все-

цило отдать церкви, которой мы принадлежимъ, безъ всякаго остатка. А если мы жить уставомъ церкви, который есть правило жизни, не хотимъ, если въ церкви пребывать не будемъ, то Христа мы не получимъ.

Любовь требуетъ постояннаго общенія съ любимымъ; поэтому Господь Христосъ преподаетъ свое Тѣло и Кровь, чтобы съ вѣрой и любовью принимающіе ощущали Его въ себѣ, хотя-бы и каждый день, если дѣйствительно со всею крѣпостію Его любимъ».

Въ тотъ-же день въ 6 ч. вечера въ Серафимовскомъ епархfальномъ домѣ состоялось 21-я духовно-просвѣтительная бесѣда по слѣдующей программѣ: «Степенны антифоны» знам. распѣва, муз. Преосвященнаго епископа Гавріила. Вознагражденіе народомъ своихъ пастырей, чтеніе епархіальнаго миссіонера А. Сквознякова. «Отъ юности моея», муз. Аллеманова. «Божіи люди», чтеніе миссіонера А. Сквознякова. «Тебе поемъ», музыка прот. Лисицына. Въ сожженной Москвѣ, воспоминанія дѣда, чт. А. П. Павлова. «Догматъ 5 класса», знам. распѣва перел. Преосвященнаго епископа Гавріила. Пѣлъ псаломщическій классъ подъ управленіемъ учителя пѣнія В. В. Говорова.

- → 16 октября въ 4 ч. пополудни въ каеедральномъ соборѣ была обычная служба, совершенная соборнымъ протојереемъ С. Кульчицкимъ, при пѣніи соборнаго причта.
- → 17 октября, въ день памяти чудеснаго спасенія Царской семьи на ст. «Борки» въ 1888 году, въ 9 ч. утра въ кафедральномъ соборѣ Божественную литургію, а по литургіи молебенъ совершилъ Преосвященный Епископъ Гавріилъ въ сослуженіи соборнаго и монашествующаго духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора подъ управленіемъ соборнаго священника регента М. Березовскаго. За богослуженіемъ Преосвященнымъ были рукололожены въ діакона окончившій курсъ духовной семинаріи Дометіанъ Манжаровъ, въ священники діаконъ Сергій Стадницкій.

Въ тотъ-же день въ 7 ч. вечера въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ было засѣданіе комиссіи по переводу Евангелія на молдавскій языкъ, назначившей лекторовъ для первой бесѣды въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ, съ благословленія Высокопреосвященнаго архіепископа Серафима, на молдавскомъ языкъ, для молдавскаго населенія окраинъ г. Кишинева, недостаточно знающихъ русскій языкъ.

→ 20 октября, въ день кончины Государя Императора Александра III въ 1894 году, въ 1 ч. дня панихиду по немъ въ каеедральномъ соборѣ совершилъ Преосвященный Епископъ Гавріилъ, въ сослуженіи соборнаго и городского духовенства при пѣніи архіерейскаго хора, въ присутствіи народа и вл. стей.

Въ тотъ-же день въ 5 ч. пополудни въ канедральномъ соборѣ всенощное бдѣніе совершилъ ключарь собора при пѣніи псаломщическаго класса подъ управленіемъ В. Говорова. Послѣ великаго славословія Преосвященнымъ Гавріиломъ было сказано слово въ изъясненіе утренняго воскреснаго Евангелія.

◆ 21 октября, въ день восшествія на Всероссійскій престоль Государя Императора, въ 9 ч. утра божественную литургію въ кафедральномъ соборѣ, а по литургіи благодарственный молебенъ, совершилъ Преосвященный Епископъ Гавріилъ въ сослуженіи соборнаго и городского духовенства при пѣніи архіерейскаго хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ были рукоположены—въ священника діаконъ Д. Манжаровъ и діакона монахъ Ипполитъ.

Въ тотъ-же день въ 5 ч. вечера всенощное бдѣніе въ каведральномъ соборѣ совершилъ завѣдующій псаломщическимъ классомъ священникъ І. Посторонка, при пѣніи псаломщическаго хора. Послѣ великаго словословія Преосвященный Гавріилъ сказалъ слово о празднованіи Казанской иконы Божіей Матери.

 22 октября въ день празднованія Казанской иконы Божіей Матери въ 9 ч. утра божественную литургію въ канедральномъ соборѣ совершилъ Преосвященный Гавріилъ въ сослуженіи соборнаго духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора.

Въ тотъ-же день въ 7 ч. вечера въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ состоялась 22-я духовно-просвѣтительная бесѣда по слѣдующей программѣ: «Нынѣ отпущаеши» – муз. А. Архангельскаго, Человѣческое счастіе и его источники, чтеніе инспектора семинаріи П. И. Чижова. «Тебе поемъ», муз, свящ. М. Березовскаго. Этика Штирнера, В. И. Смирнова. «Ты Богъ мой», дуэтъ муз. Высокопреосвященнаго архіепископа Серафима, исполнилъ С. А. Павленко, свящ. М. Березовскій и аккомп. Ф. А. Кребсъ. Никодимъ, чтеніе Павлова. «Радуйтеся Богу, помощнику нашему», концертъ муз. Д. Бортнянскаго. Пълъ архіерейскій хоръ.

- → 23 октября въ 4 ч. вечера въ Скорбященской церкви при богадѣльнѣ Преосвященный епископъ Гавріилъ совершилъ всенощную, въ сослуженіи мѣстнаго и соборнаго духовенства при пѣніи хора Кишиневской женской второклассной школы.
- → 24 октября въ 9 ч. утра въ той-же церкви по случаю храмоваго дня ея Преосвященный епископъ Гавріилъ совершилъ божественную литургію и молебенъ въ сослуженіи того-же духовенства при пѣніи того-же хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ былъ рукоположенъ въ діакона окончившій курсъ семинаріи Василій Елефтеріу. На «Буди имя Господне» Преосвященнымъ было сказано слово. Изъ церкви Владыка посѣтилъ второклассную школу и богадѣльню.
- → 25 октября въ 11 ч. утра въ крестовой церкви архіерейскаго дома Высокопреосвященный архіепископъ Серафимъ совершилъ молебенъ предъ губернскими выборами членовъ Государственной Думы отъ Бессарабіи, въ сослуженіи соборнаго и монашествующаго духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора, въ присутствіи выборщиковъ властей и народа. Въ началѣ молебна Высокопреосвященный Владыка сказалъ слово.

Въ тотъ-же день въ 12 ч. въ Бессарабскомъ Губернскомъ избирательномъ собраніи состоялись выборы членовъ Государственной Думы. Явились 110 выборщиковъ. Баллотировались и избраны: П. В. Синадино. Н. Д. Крупенскій, П. Н. Крупенслій, А. К. Демьяновичъ, Е. Ө. Суручанъ, священникъ Н. Е. Гепецкій, крестьянинъ Ф. И. Сенникъ, князь Д. Н. Святополкъ—Мірскій, Г. М. Блажіевскій. Прошенный всѣми выборщикъ Высокопреосвященный Серафимъ не пожелалъ однако баллотироваться въ члены Государственной Думы и отъ участія въ избирательномъ собраніи отказался.

→ 26 октября въ 10 ч. утра члены Государственной Думы отъ Бессарабіи представлялись Высокопреосвященному Серафиму и благодарили его за благотворное его вліяніе на выборы въ епархіи.

Въ тотъ-же день въ 1 ч. дня въ митрополіи Высокопреосвященный архіепископъ Серафимъ совершилъ напутственный молебенъ отряду Краснаго Креста предъ отправленіемъ его въ Болгарію на театръ военныхъ дѣйствій, въ сослуженіи монашествующаго и соборнаго духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора въ присутствіи народа и властей. Въ числѣ санитаровъ Бессарабскаго отряда Гербовецкой Общины Краснаго Креста выѣхалъ директоръ Меренской исправительной колоніи священникъ Леонидъ Лупановъ.

«Въ концѣ молебна Высокопреосвященный Владыка обратился къ отряду съ напутственнымъ словомъ, приблизительно слѣдующаго содержанія:

Возлюбленные братья и сестры! Вамъ на поляхъ родственной единовърной намъ Болгаріи, на Балканскомъ полуостровъ, предстоитъ величайшій подвигъ, о которомъ только немногіе изъ васъ имъютъ представленіе.

Каждый театръ войны отличается своими особенностями, но въ отношеніи страданій, труда и подвиговъ врачей, сестеръ милосердія и санитаровъ всякое поле брани одинаково, всякая лазаретная жизнь находится въ одномъ положеніи— въ безотрадномъ состояніи.

Вамъ придется видѣть ужасы зіяющихъ ранъ и самой смерти, витающей среди больныхъ и раненныхъ, слышать отчаянные стоны и вопли о помощи, пережить и перечувствовать душой страшныя страдальческія муки. Вамъ для достойнаго прохожденія великаго и священнаго вашего служенія необходима сверхъестественная сила, которую вамъ можетъ дать одинъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ и Пречистая Его Матерь. Только помощь благодатная можетъ согрѣвать ваши христіанскія сердца самоотверженной любовью, облегчить мученическія страданія и увѣнчать героевъ борьбы съ исламомъ вѣнцами славы за труды и подвиги.

Но 1'осподь, призывающій къ Себѣ всѣхъ труждающихся и обремененныхъ, требуетъ отъ Васъ и строгой жизни, какъ условія всякой Его помощи.

Вамъ, идущимъ за воюющимъ впереди, нужно съ добрымъ ласковымъ лицомъ, съ милымъ взглядомъ и теплымъ участіемъ относиться къ павшимъ воинамъ.

Вы идете въ ту страну, гдѣ свѣсится свѣтъ православной вѣры, за которую кровь льется, гдѣ и я и наши воины проливали кровь свою въ освободительную войну 1887 года, гдѣ су-

шта и вода обагрены ихъ кровью и устяны костьми сыновъ Россіи, этихъ защитниковъ славянства и христіанскихъ идеаловъ человъчества.

Братьямъ—славянамъ передайте, что ихъ геройство, побъдоносное шествіе впередъ, любовь ихъ къ родинѣ своей, удивляють весь міръ, несказанно радуя насъ, своихъ старшихъ братьевъ.

Вамъ наше благословеніе, а имъ земной поклонъ.»

При этомъ Владыка отъ себя благословилъ отрядъ образомъ—складнемъ Гербовецкой иконы Божіей Матери.

Послѣ Владыки благословилъ отрядъ образомъ-же и протоіерей Минскаго полка о. Александръ Альбицкій, при томъ сказавшій слѣдующую рѣчь:

#### Возблюбленные

#### сестры и братія!

Соблаговолите принять эту св. икону Казанской Божіей Матери, въковой Покровительницы нашего Минскаго полка, какъ благословеніе вашему госпиталю на предстоящій трудъ врачеванія храбрыхъ сыновъ Болгаріи.

Желаніе всѣхъ насъ, минцевъ, таково, чтобы эта св. икона непрестанно предстояла предъ молитвеннымъ взоромъ страдальцевъ за свою родину храбрыхъ болгарскихъ воиновъ, а васъ всѣхъ убѣдительно просимъ передать нашимъ сородичамъ болгарамъ, что въ Кишиневѣ есть Минскій полкъ, который вотъ уже болѣе десяти лѣтъ, какъ связалъ себя тѣсными братскими духовными узами съ храброй болгарской арміей въ лицѣ своего несравненнаго Шефа Царя Болгарскаго, и въ настоящія великія историческія минуты мысленно витаетъ тамъ въ окрестностяхъ Цареграда среди желѣзныхъ болгарскихъ дружинъ.

- «Да благословитъ васъ Царица небесная на предстоящій вамъ далекій путь и тяжелый трудъ».
- ◆ 27 октября въ 5 ч. вечера всенощное бдѣніе въ кафедральномъ соборѣ совершилъ завѣдующій псаломщическимъ классомъ священникъ І. Посторонка при пѣніи псаломщическаго хора. Послѣ великаго словословія Преосвященнымъ Гавріиломъ было сказано слово въ изъясненіе утренняго воскреснаго Евангелія.
- ◆ 28 октября, въ 24-ю недѣлю по 50-цѣ, въ 9 ч. утра Божественную литургію въ канедральномъ соборѣ совершилъ

Преосвященный Гавріилъ въ сослуженіи соборнаго духовенства цри пѣніи архіерейскаго хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ были рукоположены въ діакона Григорій Кихай, въ священника діаконъ Василій Елефтеріу. Во время причастнаго проповѣдь сказалъ священникъ А. Мурафа.

Въ тотъ-же день въ 2 ч. дня, въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ состоялась 23-я духовно-просвѣтительная бесѣда исключительно на молдавскомъ языкѣ по слѣдующей программѣ: «Царю Небесный» и «Нынѣ отпущаеши», исполнилъ хоръ Вознесенской церковно-приходской школы. Жизнь св. Великомученика Димитрія Мироточиваго—св. Великомученицы Параскевы, чтеніе преподавателя дух. училища священника М. Унтула «Милость мира» испол. хоръ Вознесенской церк. пр. школы. О почитаніи святыхъ, чтеніе свящ. І. Курбетъ. «Тебе поемъ», испол. тотъ-же хоръ. Укрѣпленіе въ вѣрѣ въ день Св. Пасхи, чтеніе священ. І. Бивола. «Стихирь 5-го гласа» испол. тотъ-же хоръ.

Въ тотъ-же день въ 4 ч. въ митрополіи аканистъ Божіей Матери предъ Чудотворнымъ Ея образомъ прочиталъ Преосвященный Гавріилъ, въ сослуженіи монашеств, ющаго духовенства при пѣніи архіерейскаго хора. Въ концѣ аканиста Преосвященнымъ было сказано слово.

- ◆ 29 октября въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ было засѣданіе съѣзда городского духовенства для подготовки дѣлъ къ общеепархіальному съѣзду.
- → 30 октября въ митрополіи божественную литургію совершилъ Преосвященный Гавріилъ въ сослуженіи монашествуюшаго духовенства при пѣніи псаломщическаго хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ былъ рукоположенъ въ діакона Курковскаго монастыря монахъ Даніилъ.

Въ тотъ-же день въ 6 ч. вечера въ покояхъ Высокопреосвященнаго Серафима подъ предсъдательствомъ его было засъданіе Кишиневскаго епархіальнаго училищнаго совъта для обсужденія текущихъ дълъ.

- → 31 октября въ 6 ч. вечера јвъ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ подъ предсѣдательствомъ Преосвященнаго Гавріила было засѣданіе совѣта Христо-Рождественскаго Братства, обсуждавшаго текущія дѣла.
  - ◆ 1 ноября въ 8 ч. утра въ крестовой церкви архіерей-

скаго дома божественную литургію совершилъ Преосвященный Гавріилъ, въ сослуженіи монашествующаго духовенства при пѣніи архіерейскаго хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ былъ рукоположенъ въ діакона окончившій курсъ семинаріи В. Гришковъ.

→ 3 ноября въ 3 ч. дня въ крестовой церкви митрополіи, по случаю кончины Высокопреосвященнаго Антонія, Митрополита С.-Петербургскаго, панихиду по немъ совершилъ Преосвященный Епископъ Гавріилъ, въ присутствіи Высокопреосвященнаго Архіепископа Серафима, въ сослуженіи монашествующаго, соборнаго и городского духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора. Присутствовали на панихидѣ вице-губернаторь А. Н. Юганъ, представители учрежденій и народъ.

Въ тотъ-же день въ 5 ч. вечера всенощное бдѣніе въ каведральномъ соборѣ совершилъ завѣдующій псаломщическимъ классомъ священникъ І. Посторонка въ сослуженіи діакона Ө. Урсакія, при пѣніи псаломщическаго хора. Послѣ великаго словословія Преосвященнымъ Гавріиломъ было сказано слово въ изъясненіе воскреснаго утренняго Евангелія.

◆ 4 ноября въ 9 ч. утра тамъ-же божественную литургію совершилъ Преосвященный Епископъ Гавріилъ въ сослуженіи бывшаго настоятеля Важищскаго монастыря Новгородской епархіи архимандрита Вячеслава, (присланнаго въ распоряженіе Высокопреосвященнаго Архіепископа Серафима), и соборнаго духовенства, при пѣніи архіерейскаго хора. За богослуженіемъ Преосвященнымъ были рукоположены—въ священника діаконъ В. Гришковъ, въ діакона псаломщикъ Павелъ Чефрановъ. Во время причастнаго протоіерей В. Гума сказалъ поученіе на евангельскую притчу о милосердномъ самарянинѣ,—о томъ, что любовь къ ближнимъ есть превосходнѣйшій всѣхъ плодъ святаго Духа и достойнѣйшій званія, въ которое мы призваны ¹).

Въ тотъ-же день въ 2 ч. пополудни въ Серафимовскомъ епархіальномъ домѣ состоялась 24-я духовно-просвѣтительная бесѣда для простого народа по слѣдующей программѣ:

«Догматикъ 7-го гласа» знам. расп. переложеніе Преосвященнаго Епископа Гавріила. О Промыслѣ Божіемъ, чтеніе протоіерея М. Чакира. «Степенны 6-го гласа» знам. расп. перело-

<sup>1)</sup> Ефес. 4, 1.

женіе Преосвященнаго Гавріила. О святых в испов дниках и мучениках в, чтеніе свящ. І. Бивола. «Достойно есть» муз. Черепнина. Пъль псалом цическій хор подъ управленіем В. В. Говорова. Вход безбилетный и безплатный.

Въ тотъ-же день въ митрополіи аканистъ Божіей Матери предъ Гербовецкимъ Чудотворнымъ образомъ Ея прочиталъ Преосвященный Епископъ Гавріилъ. Въ концѣ аканиста Преосвященнымъ было сказано слово.

◆ 5 ноября въ половинѣ 12 ч. прибылъ въ Кишиневъ изъ Измаила Преосвященный Епископъ Зиновій. На вокзалѣ встрѣтили владыку архимандритъ Олимпій, протоіерей В. Гума, соборный староста Д. Ө. Карастояновъ и знакомые.

Въ тотъ-же день въ 3 ч. дня Высокопреосвященный Архіепископъ Серафимъ, оправившись немного отъ недомоганія, посѣтилъ пѣшкомъ канедральный соборъ и осматривалъ производимыя на немъ работы.

Въ тотъ же день въ 6 ч. пополудни въ покояхъ Архіепископа Серафима подъ предсъдательствомъ Его Высокопреосвященства было эасъданіе комитета по реставраціи собора, состоявшаго изъ каведральнаго протоіерея Н. В. Расилевскаго, городского головы, Ю. І. Левинскаго, протоіерея В. И. Гума, архитектора В. Н. Цыганко, соборнаго старосты Д. Ө. Карастоянова и подрядчика П. М. Кошелева. Комитетъ заслушалъ указанія Владыки на замъченные имъ въ работахъ недостатки и имълъ сужденіе о мърахъ устраненія ихъ.

П. В. Г.

## Хроника русской церковно-общественной жизни.

Сектантская пропаганда въ войскахъ. Въ войскахъ въ настоящее время идетъ усиленная сектантская пропаганда. Епархіальные епископы неоднократно доносили Св. Синоду, что главными пропагандистами разныхъ сектъ по селамъ и деревнямъ являются солдаты, заразившіеся сектантствомъ во время службы. Св. Синодъ затребовалъ по этому поводу объясненія отъ протопресвитера военнаго и морского духовенства Г. И. Шавельскаго.

Послъдній донесъ Св. Синоду, что усиленная пропаганда сектантства въ войскахъ объясняется тъмъ, что въ нъкоторыхъ

частяхъ войскъ нѣтъ священниковъ, а въ нѣкоторыхъ мѣстахъ, особенно на окраинахъ, и приходскія церкви находятся на далекомъ разстояніи отъ мѣсторасположенія войскъ. По мнѣнію о протопресвитера, въ настоящее время крайне необходимо увеличить число священнослужителей въ арміи съ такимъ расчетомъ, чтобы каждая воинская часть имѣла священника. Св. Синодъ, съ своей стороны, постановилъ предписать епархіальнымъ епископамъ, чтобы мѣстные миссіонеры обратили вниманіе на борьбу съ сектантствомъ въ войскахъ и чтобы священники, приходы которыхъ находятся въ мѣстахъ расположенія воинскихъ частей, возможно чаще входили въ общеніе съ воинскими чинами.

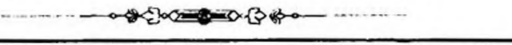
Архимандритъ Іеронъ. 15 августа тихо почилъ о Господъ основатель и настоятель Ново Авонскаго Симоно-Кананитскаго монастыря близъ Сухума архимандритъ Іеронъ. Имя архимандрита Іерона, какъ выдающагося организатора монастырской жизни, пользовалось высокимъ авторитетомъ въ духовномъ міръ, и въ его обитель, какъ и на Валаамъ, посылали учиться устройству иноческой жизни.

Помимо высокихъ душевныхъ качествъ и строго, истинно монашескаго образа жизни. архимандритъ Іеронъ былъ извъстенъ и какъ выдающійся хозяинъ и недюжинный инженеръ- самоучка.

Его энергіей и трудами пустынная 30 лѣтъ назадъ мѣстность превратилась въ культурный уголокъ съ образцовымъ садомъ, въ которомъ культивируются рѣдчайшія породы тролическихъ деревьевъ, съ собственными виноградниками и рощами лимонныхъ и апельсинныхъ деревьевъ.

Строительный талантъ архимандрита Іерона наиболѣе рельефно выразился въ знаменитой плотинѣ, устроенной по его плану для урегулированія орошающей монастырскую землю бурной горной рѣчки. Система этой плотины такъ проста и вмѣстѣ остроумна, что для изученія ея въ Новый Авонъ пріѣзжаютъ инженеры.

О. Іеронъ — близкій ученикъ старо-авонскихъ подвижниковъ іеросхимонаха Іеронима и архимандрита Макарія.



Редакторъ неофиціальнаго отдѣла, статскій совѣтникъ преподаватель духовной семинаріи Василій Курдиновскій.

Печатать дозволяется. Кишиневъ. 11 ноября 1912 года. Цензоръ д. с. с. Андрей Пархомовичъ.

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1913 г.

на еженедъльный, иллюстрированный, духовно-народный журналъ

# "КОРМЧій"

Изданія годъ 26-й.

Въ органъ Св. Сувода «ЦЕРКОВНЫХЪ ВѣДОМОСТЯХЪ» за 1911 г. въ № 37, въ отзывъ о «Кормчемъ», между прочимъ, сказано: «среди множества духовныхъ періодическ. изданій это единственный журналъ, который дъйствительно даетъ каждой семьъ Православно-Русскаго народа благочестивое и понятное чтеніе»... «Поэтому нельзя не пожелать втому духовному органу такого широкаго распространенія, чтобы онъ («Кормчій») имълся въ каждомъ приходъ и по возможности не въ одномъ экземиляръ».

За 4 рубля въ годъ съ доставкой и пересылкой подписчики получатъ:

52 №№ ПЛЛЮСТРИРОВАННАГО ЖУРНАЛА разнообразн. назидательнаго содержанія. Въ журналѣ между прочимъ будутъ продолжаться печатаніемъ возбудившіе общій интересъ

## ОТВФТЫ НА НЕДОУМФННЫЕ ВОПРОСЫ

# «ОТВТЫ ВОПРОШАЮЩИМЪ» на личные запросы каждаго.

Выписывающіе 10-ть экземпляровъ одновременно получають еще 11-й экземпляръ безплатно.

Журналъ «Кормчій» одобренъ и рекомендованъ разными въдомствами.

### 

52 № № ежеведъльнаго въстника «СОВРЕМЕН-НОЕ ОБОЗ-РЪНІЕ». 52 № № Воскресн. иллюстриров. листковъ на воскресныя евангельскія чтенія.

12 правослаонер. книжечекъ подъ общимъ заглавіемъ «на святую войну за въру!».

2 книжекъ 2 назидатель- ныхъ разска- зовъ «народ- ная библіотека «КОРМЧАГО».

А К Н И Г А «ПАСТЫРЬ ПРОПОВЪД-Н И К Ъ». Кругъ по-ученій на церковный годъ.

#### KPOM'S TOFO:

12 иллюстрированныхъ листковъ для дътскаго чтенія подъ общимъ "ДРУГЪ ДЪТЕЙ".

Въ видъ ОСОБАГО ПРИЛОЖЕНІЯ подписчики получать книжку

## = «ВОСКРЕСНЫЕ ВЕЧЕРА» ==

выпускъ III.

необходимое пособіе для внѣбогослужебныхъ бесѣдъ и настольная книга каждаго христіанина.

Городская подписка принимается, кром'ть редакцій, въ контор'ть Печковской и другихъ.

АДРЕСЪ: Москва, Б. Ордынка, домъ № 27, редакція журнала —«КОРМЧІЙ».

Редакторъ-Издатель священникъ С. С. Ляпидевскій.

Открыта подписка на журналъ

1913 г.



Годъ изданія ХХУ.

ОРГАНЪ

Попечительства ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ АЛЕКСАНДРОВНЫ о слѣпыхъ журналъ для обсужденія вопросовъ, касающихся улучшенія быта слѣпыхъ,

будеть издаваться въ 1913 году ежемѣсячно на прежнихъ основаніяхъ.

Подписная цѣна за годовое изданіе: безъ доставки 1 р., съ доставкою въ Петербургѣ 1 р. 30 к., съ пересылкою внутри Россійской Имперіи и за границу 1 р. 50 к., для членовъ Попечительства 50 к.

Адресъ реданцін: С.-Петербургъ Казанская ул., д. № 7.

Объявленія принимаютя за строку или занимаемое ею мѣсто по 15 к. Подписка принимается въ Канцеляріи Попечительства Императрицы Маріи Александровны о слѣпыхъ (Казанская ул., д. № 7), въ присуственные дни отъ 10 до 3 час. дня; а также въ Отдѣленіяхъ Попечительства и во