# HERKIBABIA

## XXIV F. REAL BEAUMOCTH, No. 31

издаваемыя при святъйшемъ правительствующемъ сунодъ.

30 іюля

еженедъльное издание съ прибавленіями.

1911 года.

ВЫСОЧАЙШЕ УТВЕРЖДЕННЫЕ ОДОВ-РЕННЫЕ ГОСУДАРСТВЕННЫМЪ СОВЪТОМЪ И ГОСУДАРСТВЕННОЮ ДУМОЮ ЗАКОНЬЦ

На подлинномъ Собственною Его Импро скато Величества рукою написано:

БЫТЬ ПО СЕМУ

Въ гор. Парскомъ Селѣ. 18-го мая 1911 года. Скръпилъ: Государстверний, Сегъ

ОДОБРЕННЫЙ ТОГУЛАНСТВЕН НЫМЪ СОВЪТОМЪ И ГОСУЛАР СТВЕННОЮ ДУМОЮ ЗАКОНЬ

 о временномъ отнускъ изъ Государственнаго Казначейства дополнительныхъ средствъ на содержание Исаакиевскаго каосдрадънаго собора.

І. Отпускать изъ средствъ Государственнаго Казначейства, начиная съ 1911 года, въ теченіе шести лътъ, по восемь тысячъ восемьсотъ десять рублей въ годъ въ дополненіе къ ассигнуемымъ по дъйствующимъ штатамъ Исаакіевскаго каоедральнаго собора въ городъ С.-Петербургъ сумматъ, въ томъ числъ

1) въ дополнение къ содержавно причта — 6.460 рублей (настоятелю — 1.200 рублей, ключарю — 650 рублей, 3 священникамъ и протодіакону — по 300 рублей, 2-мъ діаконамъ — по 250 рублей, 2 иподіаконамъ — по 150 рублей, 5 псаломникамъ — по 300 рублей, 2-мъ

понамарямъ — по 225 рублей, просфорнъ — 30 рублей и звонарямъ — 630 рублей);

 въ дополненіе къ содержанію сторожей—2.150 рублей (на содержаніе— 1.800 рублей и на обмундированіе 350 рублей), и

(3) дополнительно на муку, масло, вино и ладанъ—200 рублей.

Остатки изъ означенныхъ въ отдел I суммъ обращать, на общемъ основнии, въ рессурсы Государственнаго Казначейства.

III. Вызываемый въ 1911 году означенною въ отдѣлѣ I мѣрою расходъ обратить на счетъ кредита, назначеннаго на сей предметъ въ равной суммѣ къ условному отпуску въ составѣ назначенія по № 21 государственной росписи расходовъ на 1911 годъ.

IV. Постановить, что вѣдомство Православнаго Исповѣданія должно ежегодно представлять въ Государственную Думу отчеть въ израсходованіи средствъ, отнускаемыхъ изъ Государственнаго Казначейства на содержаніе означеннаго въ отдѣлѣ I собора, а также свѣдѣнія о доходахъ и расходахъ послѣдняго.

Председатель Государственнаго Совета (подписать) М. Акимовъ. Съ подпиннымъ вёрно: Статсъ-Секретарь (подписать) Тимроте.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою написано:

«БЫТЬ ПО СЕМУ».

Въ г. Петергофъ. 1-го іюня 1911 года.

> Скрѣпилъ: Государственный Секретарь Макаровъ.

ОДОБРЕННЫЙ ГОСУДАРСТВЕН-НЫМЪ СОВЪТОМЪ И ГОСУДАР-СТВЕННОЮ ДУМОЮ ЗАКОНЪ

II 0 временномъ отпускъ изъ Государственнаго Казначейства дополнительныхъ средствъ на содержание Симферопольскаго кафедральнаго собора.

І. Отпускать изъ средствъ Государственнаго Казначейства, начиная съ 1911 года, въ теченіе шести лётъ, въ дополненіе къ суммамъ, отпускаемымъ на нужды Симферопольскаго каеедральнаго собора, по одной тысячи депъсти пятьдесять рублей въ годъ на наемъ перковниковъ и прислуги, содержаніе зданія и церковныя потребности названнаго собора.

II. Вызываемый въ 1911 году означенною въ отдълъ I мърою расходъ отнести на счетъ ожидаемыхъ сбереженій отъ назначенія по № 23 государственной росписи расходовъ на 1911 г.

. III. Постановить, что вѣдомство Православнаго Исповѣданія должно ежегодно представлять въ Государственную Думу отчеты въ израсходованіи средствъ, отпускаемыхъ изъ Государственнаго Казначейства на содержаніе означеннаго въ отдѣдѣ I собора, а также свѣдѣнія о доходахъ и расходахъ сего собора.

IV. Остатки отъ суммъ, отпускаемыхъ согласно отдълу I, обращать въ рессурсы Государственнаго Казначейства.

Предсёдатель Государственнаго Совёта (подписаль) *М. Анимов.* Сь подлиннымь вёрно: Статсъ-Секретарь (подписаль) *Тимротг.* 

Отъ Ея Императорскаго Величества, Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны, въ отвътъ на телеграмму Святъйшаго Сунода, отъ 22 іюля 1911 г., поступила 23 того же іюля телеграмма, на имя архієпископа Финляндскаго Сергія, слъдующаго содержанія:

«Отъ души благодарю Святъйшій Сунодъ; Васъ, архіенископа Антонія и епископовъ Михаила, Стефана и Димитрія за молитвы и добрыя пожеланія.

MAPIS.

Телеграмма Святьйшаго Сунода, отъ 22 іюля 1911 г., на имя Ея Императорскаго Величества, Государыни Императрицы Маріи Өводоровны была слътующая:

«Святвишій Сунодъ въ день Тезоименитства Вашего Императорскаго Величества почтительнъйше Васъ привътствуетъ и усердно молится о Вашемъ здравіи и благоденствіи. Да благословитъ Васъ Господь и хранитъ на многая лъта.

Вашего Императорскаго Величества всепреданнѣйшіе слуги и богомольцы: Сергій, Архіепископъ Финляндскій. Антоній, Архіепископъ Волынскій. Михаилг, Епископъ Гродненскій. Стефанг, Епископъ Могилевскій. Димитрій, Епископъ Туркестанскій».

### Высочайшій приказъ.

Высочайшимъ приказомъ по гражданскому вѣдомству, отъ 10-го іюля 1911 года за № 48, произведены за выслугу лѣть, со старшинствомъ изъ коллежскихъ въ статкие совътники: инспекторы духовныхъ семинарій: Калужской — Колтыпинъ — съ 14-го мая 1910 года, Иркутской — Абрамовичь — съ 11-го октября 1908 года; изъ надвор-

секретарь Святьйшаго Сунода Смердин- Нерехтскаго увзда, Павла Красовскаго; скій съ 4-го апръля 1911 года; изт Иліе-Обыденской гор. Москвы Алексья коллежения ассесоровт вт надворные Лебедева; с. Большихъ Можаръ, Сапожсовътники: секретарь Кишиневской ду- ковскаго убзда, Петра Пехленкаго, села ховной консисторіи Вогоявленскій — съ Кабенокъ, Касимовскаго увяда, Михаила 1-го февраля 1911 года; изъ коллежских Цвъткова и пог. Климентовскаго, Спассекретарей въ титулярные совътники: причисленный къ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода Фатвевъ-съ 19-го апрвля 1911 года и изъ коллежскихъ регистраторовъ въ губернскіе секретари: канцелярскіе чиновники Канцеляріи: Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода — Пахомовъ съ 6-го мая 1911 года, Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Сунодъ — Кулешовъ съ 13-го мая 1911 года.

## Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода, въ 18-й день іюля сего года, на рейдів и яхтів «Штандарть», Всемилостивьйше соизволилъ на сопричисление протойерея Свято-Троицкой гор. Раненбурга соборной церкви Михаила Дядькова, за 50лѣтнюю службу его Церкви Божіей, къ ордену св. Владиміра 3-й степени.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Оберь-Прокурора Святвишаго Сунода, въ 18-й день іюля сего года, на рейдѣ и яхтѣ «Штандарть», Всемилостивъйше соизволилъ на награждение за 50-лътнюю службу Церкви Божіей, золотыми медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на шев на Александровской ленть: псаломщиковъ церквей: пог. Муська, Муромскаго увзда, Тимонея Калліопина; с. Новинскаго, Кинешемскаго увзда, Виктора Смирнова, Христорождественской гор. Макарьева № 4232, постановлено: существующей

ньког во коллеонские совтьтники: старигій Константина Павлинскаго и с. Вязовскаго, скаго увзда, Николая Ломова и Спасо-Пробоинской гор. Ярославля Михаила Софійскаго.

. Государь Императоръ, по всеподданнъйшемъ докладъ Г. Сунодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, въ 18-й день сего іюля, Всемилостивыйше соизволиль повельть — благодарить члена-дълопроизводителя Высочайше учрежденной при Святьйшемъ Сунодъ Коммиссіи для описанія Сунодальнаго Архива, начальника названнаго Архива и Библіотеки Святвишаго Сунода, двиствительнаго статскаго совътника Здравомыслова, за труды по составлению изданнаго означенною Коммиссіею и отнечатаннаго нын' Х-го тома «Полнаго Собранія постановленій и распоряженій по в'йдомству Православнаго Исповеданія Россійской Имперіи».

### Опрецъленія Святъйшаго Сунода. Опредъленіями Святьйшаго Сунола:

І. Оть 13 іюля 1911 года за № 5126, постановлено: состоящій въ Лаишевскомъ увздв, Казанской епархіи, Трехсвятительскій крещено-татарскій скить обратить въ самостоятельный мужской общежительный монастырь, съ наименованіемъ его «Трехсвятительскимъ крещено-татарскимъ» и съ такимъ числомъ братіи, какое обитель въ состояніи будеть содержать на собственныя средства.

II. Отъ 8 — 25 іюня 1911 года за

при Московской Покровской общинъ сестеръ милосердія аптекъ присвоить наименованіе: «Аптека имени потомственнаго почетнаго гражданина Павла Галактіоновича Бакулина».

III. Отъ 6 — 18 іюля 1911 года за № 4988, кандидать Московской духовной академіи, іеромонахъ Нифонтъ (Ооминъ), назначенъ на должность преподавателя гомилетики съ соединенными предметами въ Тифлисскую духовную семинарію.

## Приказы Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода.

Приказами Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода:

І. Отъ 13 іюля 1911 года, за № 22, о пред фляется въ службу: окончившій курсь въ Ярославскомъ Демидовскомъ Юридическомъ Лицев, кандидать юридическихъ наукъ Владиміръ Соколовъ, согласно прошенію, по въдомству Православнаго Исповъданія, съ причисленіемъ къ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода, съ 18 іюня 1911 г.

Утверждается: исправляющій должность секретаря Енисейской духовной консисторіи, надворный сов'єтникъ Шольскій въ занимаемой имъ должности, по опреділенію Свят'єйшаго Сунода, съ 21 іюня 1911 г.

Увольняются въ отпускъ внутри Имперіи: старшіе контролеры Контроля при Святьйшемъ Сунодь: надворный совытникъ Кастровскій и коллежскій ассесорь Смирновъ, секретарь Екатеринбургской духовной консисторіи, коллежскій сов'ятникъ Сребрянскій и младшій столоначальникъ Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода, титулярный советникъ Трипольскій на два месяца (Кастровскій съ 14-го, Смирновъ съ 15-го, Сребрянскій съ 27-го іюня и Трипольскій съ 11-го іюля 1911 г.); секретарь Черниговской духовной консисторіи, коллежскій сов'ятникъ Богословскій съ 19 іюня по 31-е іюля 1911 г. и канцелярскій служитель Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода Пятковъ-Шарыпановъ на одинъ мъсяцъ съ 1 іюля 1911 г.

П. Отъ 13 іюля 1911 года, за № 23, назначается: окончившій высшее художественное училище при Императорской академіи Художествъ съ званіемъ художника-архитектора Ни-

китинъ помощникомъ техника Контроля при Сватвищемъ Сунодъ, съ 4 июля 1911 г.

Перемѣщаются: секретарь Варшавской духовной консисторіи, коллежскій совѣтникъ Шавельскій на должность секретарь Костромской духовной консисторіи, а секретарь сей послѣдней консисторіи, надворный совѣтникъ Шимковичъ на ту же должность въ Варшавскую духовную консисторію, по опредѣленію Святѣйшаго Сунода, съ 6 іюля 1911 г. и канцелярскій служитель 1-го разряда Канцеляріи Оберъ-Прокурора Святѣйшаго Сунода Бъляковъ, согласно прошенію, въ Хозяйственное Управленіе при Святѣйшемъ Сунодѣ канцелярскимъ служителемъ 1-го разряда, съ 20-го іюня 1911 г.

Увольняются въ отпускъ: заграницу-главный бухгалтерт Хозяйственнаго Управленія при Святейшемъ Суноде, действительный статскій советникь Романовъ на два месяца съ 27-го іюня 1911 года; внутри Имперіи: оберъ-секретарь Святьйшаго Сунода, статскій совѣтникъ Ростовскій, старшій секретарь Святвишаго Сунода, коллежскій совітникъ Крючковъ, контролеры Контроля при Святвишемъ Сунодь: старшій-коллежскій совътникъ Вирославскій и младшій — коллежскій ассесорь Романовскій и помощники столоначальниковь Хозяйственнаго Управленія при Святвишемъ Сунодь, титулярные совытники Шишовъ и Верзинъ на два мъсяца (Ростовскій съ 5-го, Крючковъ съ 1-го и Вирославскій и Романовскій съ 4-го іюля, Шишовъ съ 20-го и Верзинъ съ 23-го іюня 1911 г.); канцелярскій чиновникъ Канцеляріи Оберь-Прокурора Святвишаго Сунода, коллежскій регистраторъ Боголюбовъ на полтора мѣсяца съ 6-го іюля 1911 г.; старшій секретарь Святвишаго Сунода, коллежскій совътникъ Гребинскій на одинъ мъсяцъ съ 11-го іюля 1911 года и секретарь Кишиневской духовной консисторіи, коллежскій ассесорь Богоявленскій на 28 дней, съ 27 іюня 1911 г., внутри Имперін и заграницу — страховой инспекторь Страхового Отдела Луховнаго Веломства, статскій сов'єтникъ Дмитріевъ на полтора мѣсяца съ 1-го іюля 1911 г.

Протопресвитерь военнаго и морского духовенства, Георгій Іоанновичь Шавельскій, возвратившись 18 сего іюля въ гор. С.-Петербургъ изъ предпринятой пойздки для обозрівнія церквей Виленскаго военнаго округа, вступиль въ отправленіе своихъ служебныхъ обязапностей.

Q P M S A B A E W / 8

## HERKOBA BIM

XXIV F. H3A. BBAOMOCTAMB,

издаваемымъ при святъйшемъ правительствующемъ сунодъ.

30 іюля

ЕЖЕНЕДЪЛЬНОЕ ИЗДАНІЕ.

1911 года.

Именующимъ себя уполномоченными отъ второго всероссійскаго съвзда "евангельскихъ христіанъ", г.г. Проханову, Матввеву, Долгополову и Жиднову, порученный мнв Святвишимъ Сунодомъ отвътъ на ихъ "посланіе" Суноду отъ 19 апръля 1911 года.

(Заслушано въ засъданіи Св. Сунода 5-го іюля 1911 г.).

«посланіе» отъ именующихъ себя уполномоченными вторымъ съвздомъ «евангельскихъ христіанъ» съ ходатайствомъ 1) объ удешевленіи въ ціні и 2) объ уменьшеніи въ формать изданій св. Библіи и издание каноническихъ книгъ съ неканоническими признается въ немъ «противорвчащимъ практикв древнихъ христіанскихъ церквей первыхъ въковъ, которыя не признавали неканоническихъ книгъ за богодухновенныя».

Не понимаемъ, какія «древнія христіанскія Церкви» здісь разумівются: мы знаемь Церковь, вера въ которую изложена во ны за истинную Христову и апостольскую

На имя Святьйшаго Сунода получено всёхъ древнейшихъ символахъ; если же полъ многими перквами просители разумъють, кромъ Христовой православной Церкви, еще и церкви еретическія-манихейскую, гностическую, аріанскую и т. п., то придагать къ нимъ названіе «христіанскія» 3) объ изданіи Библіи «исключительно въ значить противорічить словамъ Христоканоническомъ составів», съ тімъ, чтобы вымъ, Который сказаль: «аще же церковь «неканоническія книги печатать отдільно». преслушаеть, буди тебі якоже язычникь Это-то последнее ходатайство составляеть и мытарь» (Мате. 18, 17). Следуя сему главную цёль «посланія», а совм'єстное слову Господню, древніе христіане никогда не удостоивали сего наименованія еретиковъ, а только сыновъ истинной Церкви, какъ ясно можно видёть изъ 7-го прав. II Вселенск. собора, 95-го прав. VI Вселенск. собора и 31-го прав. Лаод. собора. Только Лютерь и различныя развётвленія его последователей, не имея никакой возможности считать созданныя ими въ XVI едину святую соборную и апостольскую въкъ въроненовъданія и религіозныя общиЦерковь, стали именовать христіанами всвхъ, кто претендуетъ на таковое наименованіе, и тімъ нарушили Христово повелвніе, которое не отличаеть отступниковъ единой Церкви оть язычниковъ.

Итакъ, Христова Церковь православная отъ самыхъ первыхъ вѣковъ преподавала своимъ сынамъ св. Библію, вопреки заявленію просителей, безъ всякаго отделенія каноническихъ книгъ отъ неканоническихъ, о чемъ свидътельствують и древнъйшіе списки св. Библіи, сохранивніеся отъ IV въка, и правила свв. апостолъ (85) и пом'встныхъ соборовъ (Лаод. 60 и Каре. 33), и каноническія посланія свв. отцевъ — Аванасія, Григорія Богослова и Амфилохія. Точно также и на службахъ церковныхъ отъ древнайшихъ временъ, въ такъ называемыхъ пареміяхъ, предлагалось чтеніе изъ книгъ каноническихъ вм'йст'й съ неканоническими, напр., Премудростью Соломона, Варуха и друг., а неканоническая часть книги Даніила-песнь отроковъ ежедневно отъ древнъйшихъ временъ восийвалась и воспъвается на 7-й и 8-й пъсни утреннихъ каноновъ. Древнъйшіе отцы церкви въ своей защить или разъяснении священныхъ догматовъ вфры также приводили постоянно изреченія книгъ неканоническихъ (Соломоновыхъ, Іисуса Сына Сирахова и др.) наряду съ каноническими.

Если церковь всетаки сохранила такое различение въ названии библейскихъ книгъ, то лишь какъ историческое указаніе на еврейское счисленіе каноническихъ книгъ по числу 22-хъ буквъ еврейской азбуки. Правда, Церковь накоторыя книги Священнаго Писанія окружаеть особымъ благоговѣніемъ (именно Четвероевангеліе), затьмь прочія новозавьтныя книги примьняеть къ жизни своей въ ихъ прямомъ смысль, а ветхозавьтныя - въ смысль новозаветномъ; также и изъ числа последнихъ по преимуществу чтить св. Псалтирь, по которой совершаеть свои молитвословія; посему можно, пожалуй, и находить нъкоторое преимущественное уважение Церкви скихъ. Почему отвергаютъ «евангеліе Оомы»,

къ книгамъ каноническимъ предъ неканоническими, но несомпьнно, что последнія она всегда принимала, какъ слово Божіе, слово непограшительное, по которому должно совершать свое спасеніе и учиться истинамъ въры (каноническое посланіе св. Аванасія о праздникахъ). Напротивъ, совершенно непонятным представляется, по какому указанію именующіе себя «евангельскими христіанами», такъ называемые штундо-баптисты, обратившіеся въ Святьишій Сунодъ со своимъ «посланіемъ», различають книги каноническія отъ неканоническихъ и даже отъ апокрифическихъ и, наконецъ, отъ прямо подложныхъ. Если они скажуть, что они опираются въ этомъ различении на авторитетъ «безпристрастной» вив-ввроисповвдной науки, то она давно споритъ и продолжаетъ спорить о подлинности большинства библейскихъ книгъ и даже четырехъ Евангелій. Если же наши просители будуть искать другого указанія для различенія книгъ подлинныхъ и подложныхъ, богодухновенныхъ и небогодухновенныхъ, то окажутся въ самомъ жалкомъ, безпомощномъ положеніи.

Авторитетъ Вселенскихъ Соборовъ и церковнаго преданія, который для насъ, сыновъ Церкви, опредълиль составь свв. книгъ, имъ чуждъ, ибо, если бы они не отвергали 85 правиль свв. Апостоль и Вселенскихъ Соборовъ, то должны были бы признавать и іерархію, и таинства, и молитвы святымъ угодникамъ, и молитвы за умершихъ, и святые посты, и поклонение свв. мощамъ и иконамъ, однимъ словомъ, всю ту полноту благочестія христіанскаго, которое содержить св. Церковь отъ временъ мучениковъ и будетъ содержать до второго пришествія Господня, согласно Его слову: «созижду церковь Мою, и врата адова не одолѣютъ ей» (Мате. 16, 18). Если же штупдо-баптисты отвергають общецерковное преданіе и авторитетъ Вселенскихъ Соборовъ, то пусть ответять, почему они отличають книги каноническія стъ неканоническихъ и отъ апокрифичеевангеліе «отъ евреевъ». Кто увѣрилъ ихъ въ томъ, что они не написаны апостолами, а четыре нашихъ евангелія не суть подложныя, чуждыя самимъ евангелистамъ? Но и среди свв. книгъ, принадлежащихъ апостоламъ отъ 70-ти, почему одив книги они признають богодухновенными, какъ евангеліе отъ Марка или посланіе Іакова, а другихъ не признаютъ таковыми, какъ, напр., посланіе ап. Варнавы и два посланія Климента, признанных в подлинными и древнею Церковью и современною историческою наукой? Почему, признавая 14 посланій ап. Павла, какъ слово Божіе, не признають таковымъ его посланія къ лаодикійцамъ, о коемъ Павелъ упоминаетъ въ посланіи къ Колоссянамъ и которое тоже сохранилось въ Церкви, и наукой признается не менте подлиннымъ, чтиъ посланіе къ евреямъ, къ Тимоеею и др.?

На эти вопросы ничего не могутъ отвътить отступившіе отъ Церкви наши просители, а потому они не имѣютъ никакого искренняго основанія отличать некононическія книги Библіп отъ каноническихъ и просить о раздёльности ихъ изданій. Какія же у нихъ истинныя побужденія къ такой непонятной, повидимому, просьбе? Знаемъ какія. Имъ тяжко слушать, когда предъ ними читають изъ Маккавейскихъ книгъ о жертвоприношеніи Іуды Маккавея за умершихъ и следующія за темъ слова: «Какая благочестивая мысль! Посему принесь за умершихъ умилостивительную жертву, да разрешатся отъ греха» (2 Mark. 12, 46).

Не менѣе того огорчаетъ ихъ видѣніе Іудою Маккавеемъ давно усопшаго пророка, о которомъ ему поясняетъ Онія: «это братолюбецъ, который много молится о народѣ и святомъ городѣ, Іеремія, пророкъ Божій» (2 Макк. 15, 14).

Вотъ эти то и другія библейскія обличенія ихъ заблужденій, ихъ отрицанія ній; но отрицать послёднее при такихъ 
умершихъ и были причиной ихъ нерасположенія къ названнымъ святымъ библейотрицать за умершихъ не было основаній; но отрицать послёднее при такихъ 
ясныхъ сопоставленіяхъ словъ Господнихъ 
такъ же безумно, какъ если бы кто сталъ 
отрицать богоугодное значеніе милостыни

скимъ книгамъ по слову Премудраго: обличенія нечестивому раны ему (Притч. 9, 7). При всемъ томъ должно зам'тить просителямъ, что ихъ плохо прикрытая цель при ходатайствъ о напечатании св. Библіи безъ неканоническихъ книгъ все равно не будеть достигнута, если христіане действительно привыкнуть читать св. Писаніе (о чемъ, повидимому, заботятся просители), а не подчеркнутыя только сектантами изреченія. Модитвы святымъ и модитвы за умершихъ основаны не только на Маккавейскихъ книгахъ: онъ все равно оставались бы обязательными для христіанъ и безъ упоминанія о нихъ въ святой Библіи — въ силу общецерковнаго преданія, а отвергающіе ихъ подлежали бы слову Господню о преслушавшихъ Церковь.

Но вина последнихъ усугубляется темъ обстоятельствомъ, что не только священное преданіе Церкви и столь непріятныя сектантамъ ветхозавътныя неканоническія книги Библін требують отъ вірующихъ постояннаго общенія съ умершими святыми и гръшными, но последнее вытекаеть со всею ясностью и изъ святыхъ книгъ Новаго Завъта. «Молитесь другъ за друга», увѣщавають насъ святые апостолы (Iaк. 5, 16; I Ioaн. 5, 16), ибо «много можеть модитва праведнаго поспъществуема» (Іак. 5, 16). Жалки возраженія сектантовъ о томъ, будто бы здёсь разумеются только молитвы живыхъ и о живыхъ: не самъ ли Господь нашъ приводить ветхозавътное изречение Своего Небеснаго Отца: «Азъ есмь Богъ Авраама, и Исаака, и Іакова; нъсмь Богъ, Богъ мертвыхъ, но Богъ живыхъ», и добавляетъ отъ Себя: «вси бо Тому живи суть» (Лук. 20, 37, 38). Священныя книги Новаго Завета писались тогда, когда почти всв христіане еще были живы, а потому изъяснять подробно ученіе о молитвъ за умершихъ не было основаній; но отрицать посліднее при такихъ ясныхъ сопоставленіяхъ словъ Господнихъ такъ же безумно, какъ если бы кто сталъ въ видъ покупки бъдному путнику желъзнодорожнаго билета и сталь бы ссылаться на то, что въ Евангеліи нигде не преднисано покупать билета для неимущихъ.-Еще менве могуть оправдать сектанты свое отрицание прославления святыхъ, утверждая по своему нельпому обыкновению, булто послёдніе не слышать обращаемыхъ къ нимъ моленій и славословій, и будто такія моленія умаляють славу Христову. Откройте Апокалипсисъ, главу 18-ю, стихъ 20-й, и увидите, какъ восклицаетъ святой Іоаннъ къ давно преставившимся праведникамъ: «веселися о семъ небо, и святые апостолы и пророки, ибо совершилъ Богъ судъ вашъ надъ нимъ», т. е. надъ Вавилономъ.

Не можеть такое прославление умалять и слави Христовой, ибо вотъ Его собственное слово: «и Азъ славу, юже далъ еси Мнв, дахъ имъ» (Іоан. 17, 22). Такъ посрамляется нечестіе еретицовъ каноническими книгами св. Библіи, какъ и неканоническими, и потому штундо-баптисты, противоръча яснымъ словамъ Евангелія, не имьють никакого права называть себя евангельскими христіанами: они не христіане и Евангелію противники, ибо оставили св. Церковь и отметаются апостоловъ Христовыхъ, которымъ Господь далъ славу Свою, а о такихъ противникахъ вотъ какъ отзывается слово Божіе: «сім злословятъ то, чего не знають... Горе имъ потому, что идуть путемъ Кайновымъ, предаются обольщенію мады, какъ Валаамъ, и въ упорствъ погибають, какъ Корей» (Іуд. 10, 11). Если же слово Божіе изображаеть ихъ, какъ враговъ Божінхъ, чуждыхъ Его благодати, то пусть они возьмутъ назадъ тв кошунственныя приватственныя слова Святвишему Суноду, которыми желають поставить себя равными преемниками апостольской благодати, т. е. христіанскимъ ісрархамъ, коимъ въ лицѣ святаго Тимоеся пинетъ апостолъ Павелъ: «напоминаю тебѣ возгрѣвать даръ Божій, который въ

1, 6); «не неради о пребывающемъ въ тебь дарованіи, которое дано тебь по пророчеству съ возложениемъ рукъ священства» (1 Тим. 4, 14).

Такимъ-то носителямъ благодатныхъ даровъ Святаго Духа вы дерзаете преподавать благословение и начинать свое «послание» словами: «благодать вамъ и миръ отъ Господа нашего» и пр. Какъ можете преподавать благодать, отпавши оть нея? Какъ можете далье усваивать себь «искупленіе кровію Его», которой пользуется только-«пренебрегаемая вами» (Кор. 1, 11, 22) Перковь, по слову апостола: «Христось возлюбиль Церковь и Себя предаль за нее, чтобы освятить ее, очистивъ банею водною посредствомъ слова» (Еф. 5, 25, 26, также 1 Kop. 1, 24).

Лишенные Церкви, вы лишены и общенія съ Господомъ Інсусомъ Христомъ и всв ваши рвчи о спасеніи бывають самообольщеніемъ, ибо спасающіеся «прилагаются къ Церкви», по слову Денній апостольскихъ (2, 47), а вы, отпавши отъ нея, обольщаетесь или даже обманываете простеповъ, которыхъ вы надмаваете богопротивною гордыней и отторгаете отъ послушанія Господу въ Его святой Церкви. Этимъ навлекаете вы на себя слово апостола о первыхъ еретикахъ: знаетъ Господь, какъ избавлять благочестивыхъ отъ искушенія, а беззаконниковъ соблюдать ко дню суда для наказанія, а наипаче тіхъ, которые идуть въ следъ скверныхъ похотей плоти, презирають начальство, дерзки, своевольны и не стращатся злословить высшихъ (2 Петр. 2, 9, 10).

Итакъ, если не хотите навъки погибнуть съ древними мятежниками противъ Перкви, если не хотите навлечь на себя участь Іуды-Предателя, то смирите свою гордыню, отбросьте лицемфріе, покайтесь въ своемъ отступничествв и въ соблазнв другихъ, въ разрушении устоевъ Церкви и отечества, и ищите въ словѣ Божіемъ не кажущихся оправданій своей мнимой безтебъ чрезь мое рукоположение» (2 Тим. гръшности, а истинныхъ указаній о томъ какъ придти въ себя подобно блудному сыну, прежде оставившему обитель своего отца, а затъмъ сознавшему свое безуміе,какъ оплакать попраніе сов'єсти и правды подобно блудницв, много согрвшившей, потомъ омывшей слезами покаянія стопы Христовы. Тогда Господь, Котораго вы теперь оскорбляете, и Святые Божіи, которыхъ вы теперь отвергаете, и мы, грвшные, которые теперь скорбимъ о вашемъ ожесточеніи, —всі вкупі возрадуемся, какъ говоритъ Господь: «Такъ, говорю вамъ, бываетъ радость у ангеловъ Божіихъ и объ одномъ грвшникв кающемся» (Лук. 15, 10). Тогда скажеть о васъ Господь свв. апостоламъ и намъ, грешнымъ, но вернымъ, Его сынамъ: «возрадоватися же и возвеселитися подобаеше, яко брать твой мертвъ бѣ и оживе, изгиблъ бѣ и обрѣтеся» (Лук. 15, 32).

Архіепископъ Антоній.

---

#### Высокопреосвященный Макарій, архіепископъ Томскій, какъ проповёдникъ 1).

Всв поученія Томскаго святителя, сказанныя по обычнымъ поводамъ церковнаго учительства, содержать въ себъ архипастырскій призывъ къ наслідію величайшаго, несравненнаго блага-дарованнаго блага спасенія. Они заключають въ себъ многочисленные, подробные, жизненные совъты, наставленія, указанія относительно нашего достиженія спасенія при помощи благодати Божіей, при посредстві віры, молитвы, покаянія, діятельной любви кь Богу и ближнему, въ условіяхъ неуклоннаго послушанія материнскому руководству святой Церкви. Разумбется, въ настоящемъ бъгломъ очеркъ мы можемъ коснуться только нёкоторыхъ изъ этихъ поученій. Начнемъ съ тахь, въ которыхъ преосвященный авторъ съ истинной заботливостію архипастырскаго любящаго, раденощаго сердца старается возбудить въ

1) Продолжение. См. № 30 «Церк. Выд.».

пасомыхъ ревность къ спасенію, раскрыть предъ ними всю пагубу нашего обычнаго преступнаго нерадінія къ нуживішему, святвишему ділу. Изъ длиннаго ряда учительныхъ и назидательныхъ словъ и річей по этому предмету мы, съ цілію показать задушевность тона, силу отеческаго призыва, нісколько остановимся на слові въ Великій Вторникъ «О сні духовномъ».

Спящій человікь, говорить проповідникь, живеть недъйствительной жизнію, а сонными мечтаніями. Въ большинствъ живемъ и мы, какъ во снв. Посмотрите кругомъ, насколько одолвваетъ насъ наше опасное сонное состояніе. Духовно спить юноша, увлекаясь несбыточными мечтами только о благахъ міра сего. Спять люди въ зреломъ возраств, живущіе только для тыла и забывающіе о драгоцінной душі. Они ідять, пьють, покупають, продають, женятся и замужъ выходять, нисколько не думая, что ихъ ожидаетъ, какъ внезанный потопъ, страшный день смерти. Спитъ, повидимому, исправный, дъловой человъкъ, день и ночь проводящій надъ дълами своего званія и нисколько не думающій о единомъ на потребу... Спить и старческій возрасть. Старець мечтаеть жить еще многіе годы. Онъ мятется, суетится и въ суетв продолжаетъ запасать нужное для суетной жизни и не хочетъ думать о томъ, что въ грядущую ночь истяжутъ душу его. Тяжекъ сонъ, въ который мы погружены. Нелегко или даже невозможно отъ него освободиться безъ благодати Господней... Спишь ты и не видишь, что предъ тобою бездна, еще шагъ и ты упадешь въ нее. Спишь ты и не замечаешь врага, который неусыпно и каждую минуту стережетъ тебя... Встань, это сонъ не телесный, но сонъ души, не тотъ сонъ, которымъ укрѣпляется тѣло, а сонъ нездоровый; это бользненная спячка. Встань, пока время не ушло, встань, пока благодать Божія ждетъ и усиленно зоветъ тебя!.. (стр. 388-390).

Въ другомъ словъ проповъдникъ со всею

No

TЯ

cf

9:

и

38

Д

H

п

n

28

наглядностію указываеть и разъясняеть слушателямъ, какимъ образомъ духовноспящій челов'єкъ переходить въ состояніе духовной смерти. Спящій, т. е. нерадящій о спасеніи челов'якь не пользуется т'єми силами и средствами, какія подаются ему благодатію Вожією для его спасенія. Вслідствіе сего со всею мощію въ немъ начинаетъ развиваться и действовать губительная, разрушительная сила граха. Человакъ правственно опускается. Отъ одного грѣха онъ переходить къ другому, третьему. Чъмъ болве грвшить, твиъ болве теряетъ способность сопротивляться граховному влеченію. «Какъ пловецъ, выпустившій изъ рукъ весло и кормило, неудержимо несется бурнымъ теченіемъ и неизбіжно тонеть въ волнахъ, такъ переплывающій ріку жизни п перестающій бороться съ граховными влеченіями и искушеніями увлекается гръховнымъ потокомъ внизъ и погружается въ бездну... Изъ такого состоянія ему выдти почти такъ же трудно, какъ трудно подняться изъ пропасти связанному по рукамъ и ногамъ» (стр. 710).

Предостерегая и отвращая пасомыхъ отъ такого гибельнаго состоянія, архипастырь въ словв о благодати, которая не должна быть для насъ тщетной, пастырски умоляеть: «спасайтесь, возлюбленные, спасайтесь при помощи Божіей, спасайтесь, пока есть время. Се нынъ время благопріятно, се нын'я день спасенія. Не пропускайте дорогого времени. Теперь время торга, время базара. Покупайте, пріобрътайте ваше спасеніе. Если пропустите это время, если не запасетесь ділами спасенія, то посл'є не воротите... Закосн'єете въ грвхахъ, затвиъ застигнетъ смерть, застанетъ судъ Божій. Въ чемъ застигнетъ часъ смерти, въ томъ и судимы будете. Помните притчу о десяти дѣвахъ» (стр. 296—298).

Съ какого времени нужно начинать дъло устроенія спасенія и какъ должно вести его?-Владыка любилъ говорить о воспитаній дітей, любиль привлекать дітей къ своей любви, духовно собир. ть ихъ около дитя есть храмъ Божій, что въ душу ди-

себя, около своего сердца для отеческаго понеченія о ихъ дётскихъ душахъ и сердцахъ.

На животрепещущую тему о религіозномъ и нравственномъ воспитаніи дітей онъ предложилъ въ разсматриваемомъ томъ десятки драгоценныхъ беседъ. «Воспитаніе дітей состоить не въ томъ только, чтобы кормить, поить и одівать ихъ, беречь ихъ здоровье и жизнь. Этотъ долгъ знаютъ и животныя и исполняють его: они кормять своихъ детенышей и берегуть ихъ жизнь, а одвваеть ихъ сама природа. Важнъйшую часть человъка, отличающую его отъ животныхъ, составляетъ богоподобная душа. О ней родители и должны заботиться болье всего. Питая и одвая тыла дътей, родители должны питать и одъвать души ихъ. Тело питается вещественною пищею, а душа-добрымъ ученіемъ, в рою, благочестіемъ. Тъло украшается уборами, а душа-добрыми навыками. Красота душевная выше красоты телесной, и дело украшенія души добродітелями гораздо труднье дъла украшенія тыла одеждой. Немного труда стоить, чтобы сшить одежду для прикрытія тіла, купить уборъ для головы или готовую одежду по посл'ядней выкройкъ. Но украсить душу чистотою, смиреніемъ, честностію діло весьма трудное. Убранство души не покупается и золотомъ. Оно пріобрѣтается многимъ умѣніемъ и многими усиліями» (стр. 793).

Родители, указываетъ владыка, -- одни по невъдънію, другіе сознательно не дають своимъ дътямъ религіознаго воспитанія въ ихъ раннемъ возрастъ, отлагая это до школьнаго возраста. «И растуть ихъ дъти иногда безъ молитвы, безъ познанія Бога, безъ страха Божія и вообще безъ добраго наставленія. И заростаеть нива ихъ сердецъ терніемъ различныхъ пороковъ, которые школа уже не можетъ исправить», если бы современная школа и взялась за это дело (стр. 58—59).

Родители должны знать и помнить, что

0

Ø

١,

Ъ

e

Ы

10

CO Ø. тяти вложена искра благодати Божіей, свия для будущей благочестной жизни. Эту искру Божію они должны сохранять и раздувать, это съмя оберегать, чтобы не засохло, но постепенно произростало. Они должны это дёлать для дётей съ поры ихъ нѣжнаго возраста. Родители должны поступать при воспитаніи дітей, какъ поступаетъ садовникъ съ только лишь посаженными деревцами. Садовникь бережно привязываеть ихъ къ кольямъ, чтобы вътеръ не колебалъ и колебаніемъ не потрясаль, не портиль ихъ корней. «Такъ и вы, родители, утверждайте детей въ добрыхъ правидахъ, внушайте имъ, что Богъ все видить, все слышить, все знаеть, не только видить дело, но знасть мысль, судитъ намърение. Помня это, дъти будутъ беречься отъ дурныхъ поступковъ, не только явныхъ, но и тайныхъ. Садовникъ обсекаеть съ молодыхъ деревьевъ гнилыя и сухія вътви, такъ и родители должны нравственно и духовно оздоровлять дѣтей, заботливо и немедленно пресвкая въ нихъ замъченныя дурныя склонности» (стр. 794).

Хорошіе или дурные склонности и навыки, пріобрівтаемые въ ранней молодости, весьма часто остаются на всю жизнь. «Какимъ веществомъ будетъ пропитанъ новый сосудъ, такой онъ и будетъ издавать отъ себя запахъ: благоуханіе или смрадъ не скоро и не легко уничтожаются въ немъ... Чему будеть обучено нажное датство, то нелегко оставляеть и дряхлая старесть», «ибо учащеніємь одного и того же дъла пріобрътается привычка, а чрезт продолжительное время установившійся нравт получаетт силу природы» (изъ предисловія къ Часослову). Или еще: «дитя можно уподобить доскъ, приготовленной для изображенія на ней картины. Что живописецъ изобразить на доскъ-доброе или худое, святое или гръшное, то и остается. Какое родители дадуть дитяти первоначальное воснитаніе, къ какимъ правиламъ пріучать его, съ такими оно и будеть жить». Но душа ребенка

воннымъ сосудомъ, она должна быть храмомъ Божіннъ, жилищемъ Святаго Духа. Указывая это, преосвященный даеть родителямъ, въ особенности матери, превосходныя наставленія о томъ, какъ умъ ребенка можно и должно заполнять религіозными образами, его нъжную душу постепенно напитывать задатками благочестія (стр. 798-799).

Достижение спасения должно быть дъломъ всей жизни отъ раннихъ лѣтъ до последняго момента нашего земного существованія. Тому, кто не приступаль къ нему съ молодости, учительный владыка внушаеть: «начинай твое спасеніе не съ того, что болве трудно, не съ подвига удаленія отъ міра, не со строгаго поста и продолжительныхъ молитвъ, а съ самаго легкаго. Самое же легкое есть то, чтобы гранникъ созналъ свою граховнесть, вздохнулъ о себъ, обратился съ молитвею къ Богу, котя краткою, но усердною, въ родъ слъдующей: Господи, гръшенъ я, спаси меня, погибаю! Эту молитву нужно повторять чаще. Эта молитва, эта дума о гръховности, о необходимости спасенія и будетъ началомъ, ведущимъ ко спасенію». Послъ того, нужно дъятельно приступить къ очищенію граховъ, которые «обложили душу подобно тому, какъ смердящій трупъ облёпляють мухи, жуки, черви и т. п. Нужно вынимать изъ души и откидывать этихъ гадинъ одну за другой». Иначе сказать, нужно начинать борьбу со своими дурными привычками, со своими пороками, страстями. Но и эту борьбу, чтобы она быда посильна для немощныхъ, пока еще неокръпнихъ душевныхъ силъ, слъдуетъ вести также постепенно, начиная съ малаго. «Въдь и въ тяжкіе грахи мы впадаемъ не вдругъ, а приходимъ къ нимъ съ ничтожнаго, едва замѣтнаго случая». Въ поясненіе владыка воспользовался прекраснымъ изображеніемъ, взятымъ изъ признаній писательницы, какъ человекъ постепенно подходить къ тяжкому гръху, начиная съ нидолжна быть непременно чистымь, благо- чтожнаго. «Если бы, по совершени тяжкаго грѣха, я захотѣла добраться до причины, приведшей меня къ такому дѣйствію, то я увидѣла бы, что это было почти ничто,—малость, бездѣлица. Это было двусмысленное слово, которому я усмѣхнулась, это быль равнодушно брошенный мною взглядь, отъ котораго совѣсть однако удерживала меня, это было ненужное изъясненіе, котораго я добилась изъ любопытства, это была молитва, которою я пренебрегла, это была оставленная мною работа» и т. д. (стр. 783—784).

Постепенно мы наживали гръхи, поучаетъ владыка, постепенно нужно искоренять ихъ борьбой съ ними и съ самимъ собой, --борьбой неуклонной, неустанной. Такой настойчивой работой надъ собою верующій, при помощи благодати Божіей, долженъ достигать, «чтобы все существо его, душа и тело, сделалось обиталищемъ Божіимъ, чтобы человыкъ-христіанинъ пріобрыть въ себы единъ духъ съ Господомъ, чтобы быль въ состояніи отвергнуться себя и идти за Христомъ даже туда, аможе не хощеть». Въ общемъ богоугодная жизнь, плодомъ которой является миръ и радость, есть дело трудное, а трудное безъ усилій не совершается. «Посмотрите на владельца многочисленнаго богатства, начавшаго торгъ съ грошей. Не чрезмфрными ли усиліями, предусмотрительностію, осторожностію и чрезвычайной воздержностію онъ пріобрізть свое богатство? Иногда онъ ночи не спалъ, не довдалъ, не допивалъ, не боялся страха, не страшился нападенія разбойниковъ, перейзжаль высокія горы, переплываль опасныя ріки, носился съ коробкой 1) за плечами и въ бурю и подъ дождемъ. Кто хочетъ въ Бога богатеть, должень поступать также. А едой, питьемъ, спаньемъ, покоемъ, пирами, забавами царствія Божія не пріобретещь. Чтобы пріобрѣсти богатство Божіе, нужно дълать все, что требуется богоугодною жизнію, а не кое-что и не кое-какт. При са-

момъ тщательномъ и внимательномъ обережени чистоты своего внутренняго человъка «върующему нужно и къ больному сходить и нуждающемуся помочь, съ плачущимъ поплакать и съ радующимся порадоваться; нужно и въ церковь ходить и молиться Богу дома» и т. д.

Во всякомъ случав, «знай, что когда начнешь работать Богу искренно, то встрвтишь много препятствій, много враговъ: и плоть твоя-врагъ твой, и домашніе-враги человъку, и міръ-его врагь. А самый злой твой врагь - сатана, искій кого поглотити. Ходи всегда во всеоружіи. Будь подобенъ воину, вооруженному и защищенному съ ногъ до головы. И ты облекись во всеоружіе Божіе. Иначе можеть случиться, что врагъ твой уязвить тебя въ то самое мѣсто, которое не защищено»... Воинъ, стоящій на стражъ, постоянно ходитъ взадъ и впередъ и не спитъ. Делай такъ же и ты: не сни, держи оружіе въ рукахъ, осматривайся, - не подходить ли врагъ откуда-либо. «Когда въ человъкъ является такая бдительность, сей огонь ревности о богоугодной жизни, то можно думать, что его постиже парствіе Божіе, что христіанская жизнь, ведущая ко спасенію, въ немъ началась» (стр. 748-749). «Начинайте же съ Богомъ ваше спасеніе, начинайте теперь же. Кто положиль начало, тоть, говорять, сдёлаль половину дёла. Помните, что всё усилія и страданія въ этомъ вікі ничего не значатъ въ сравненіи съ той славой, которая уготована любящимъ Господа».--Такими и подобными призывами, наставленіями, сов'втами, уб'вждающими, умиляющими, одушевляющими слушателей и читателей, полны поученія настоящей высокоучительной, драгоценной книги.

Въ поученіяхъ о въръ, какъ основномъ условіи спасенія, проповъдникъ прежде всего скорбитъ объ упадкѣ въры, какъ печальномъ признакѣ нашего времени, и усматривая, что этотъ упадокъ съ особой силой выраженъ въ интеллигентной средѣ, объясняетъ его тѣмъ, что современное знаніе

<sup>1)</sup> Сибирскіе богачи-купцы часто начинали свою д'янтельность съ торговли въ коробахъ (офени).

разошлось съ върою, что нынъшняя наука по своему духу и направленію атеистична (стр. 381—388). Современные представители научнаго въдънія, цыня только знаніе, къ въръ относятся пренебрежительно. А при такомъ отношении къ ней они теряютъ вкусъ, пріобретаютъ «духовную атрофію» ко всему высокому, святому, на что указываеть въра, что возвъщаеть она, къ чему она насъ призываеть. Они поражены такой атрофіей глубоко и опасно, такъ какъ не сознають бёды своего невёрующаго состоянія и не чувствують потребности выйти изъ него. «Кто мало занимается разсматриваніемъ и изученіемъ духовнаго міра, у того естественно-духовное зрвніе остается неразвитымъ. Кто съ допатою испытующаго и съ предвзятою мыслію невірія спускается въ нѣдра земли, тотъ теряетъ способность подняться выше земли. Кто исключительно посвящаеть себя изученію явленій и законовъ матеріи, тотъ привыкаетъ къ матеріальному такъ, что все не матеріальное становится для него непонятнымъ и непріемлемымъ» (стр. 55). Люди, предубъжденные противъ въры, стараются сами утвердить себя въ этомъ предубъждении и склонить къ нему другихъ ссылками на «послѣднее слово науки». Но вѣра, которой ищеть здравый человъческій духъ, въра Христова, данная намъ свыше, есть истина, которая не боится никакихъ научныхъ послъднихъ словъ. «Не пора ли бы намъ знать, что каждыя десять, пять, а иногда меньше лъть дають новую научную истину, отрицающую прежнія мнимо-научныя истины. Поэтому, когда въ мірѣ современной науки является новая звъзда съ своимъ последнимъ словомъ, противоречащимъ въръ или расходящимся съ ней, мы уже напередъ должны догадываться, что это новый метеоръ, новый блуждающій, могильный огонекъ». Итакъ, дълаетъ выводъ нашъ проповъдникъ, «если услышишь какое-либо новое ученіе, противное тому, что возв'вщено намъ въ божественномъ

жденіе, которое не замедлить обнаружиться» (стр. 384).

Имъя въ виду обычныя въ нашемъ образованномъ и чрезъ него въ полуобразованномъ обществъ возраженія противъ въры и нападки на нее, владыка-проповъдникъ предлагаетъ своимъ слушателямъ сильное, убъдительное слово въ защиту въры съ краткимъ, но мъткимъ опровержениемъ доводовъ сомнънія и невърія. Здъсь преосвященный апологеть, между прочимъ, указываеть отличіе мірской, гражданской морали отъ нравственности христіанской. «Невъры говорятъ, что мы не должны въровать, ибо нътъ надобности въ религіозной вірі: безь нея обойдемся, нужно только проводить честную жизнь, честнымъ (въ гражданскомъ смыслѣ) человъкомъ». «Да, отвъчаетъ владыка, гражданская честность можеть сохранить тюрьмы, отъ виселицы, но не избавить отъ ада, не приведеть на небо. Гражданская честность говорить: не обманывай, не грабь, не разрушай брачныхъ союзовъ. Но она раздражительна, мстительна, горда, жестка, заботится только о себф, а не о другихъ... Въра же говоритъ, что не только уклонись отъ зла, но и сотвори благо, не только не обижай, но и обидевшему тебя прости, не только не бери, но и просящему дай. Безбожіе говорить: все для себя и ничего для другихъ. Въра внушаеть: что желаешь себь, то желай и другому. Нътъ больше той любви, какъ если кто душу свою положить за друзей своихъ» (стр. 290).

истины. Поэтому, когда въ мірѣ современной науки является новая звѣзда съ своимь послѣднимъ словомъ, противорѣчащимъ вѣрѣ или расходящимся съ ней, мы уже напередъ должны догадываться, что это новый метеоръ, новый блуждающій, могильный огонекъ». Итакъ, дѣлаетъ выводъ нашъ проповѣдникъ, «если услышишь какое-либо новое ученіе, противное тому, что возвѣщено намъ въ божественномъ откровеніи, не вѣрь ему. Это новое заблу-

No

те

TO

He

pi

31

ce

и

I

ственнаго апологетическаго богословія (стр. 412-422). Кром' того, апологетическія беовды произнесены въ защиту дъйствительности событія воскресенія Іисуса Христа, истиннести и действительности Промысла какъ въ физическомъ мірѣ, такъ въ жизни народовъ и отдъльныхъ людей (стр. 209-212; 239-243). Положительное учение о върь, являющейся свътомъ для нашихъ очей, утвержденіемъ жизни, побужденіемъ и указаніемъ пути ко спасенію, — о благодати, таинствахъ и другихъ частныхъ, отдёльныхъ истинахъ въры, мы читаемъ на множествъ страницъ. Особенно цънными являются бесёды, обращенныя къ простолюдинамъ, гдв кратко, точно, съ необычайной доступностію и простотой изложено все православно - христіанское въроученіе въ его последовательномъ, систематическомъ порядкѣ. Дается простому народу то, въ чемъ для своего религіознаго наученія онъ особенно нуждается и что въ цельномъ видь съ перковной каседры предлагается ему рѣдко. Для краткой катехизаціи эти бесёды слёдуеть признать образцовыми (стр. 551-580).

Протојерей Дим. Бѣликовъ.

(Опончаніе слѣдуетъ).

#### or respond our free of

(Церковное и свётское законодательство въ Византіи).

ВТОРОБРАЧІЕ СВЯЩЕННОСЛУЖИТЕЛЕЙ.

О періодѣ между смертію Юстиніана и Трулльскимъ соборомъ у еп. Никодима сказано очень немного, но и очень опредѣленно. «Послѣ смерти Юстиніана», пишетъ онъ, «опять возвратилось прежнее положеніе, т. е. снова пресвитеры, діаконы и иподіаконы начали вступать въ бракъ послѣ рукоположеніи, какъ и остальные изъ низшаго клира, если ихъ жены умирали или если они безбрачными вступали въ

клиръ. Это продолжалось около 150 лётъ, и етимъ не занималось ни церковное, ни государственное законодательство Востока... Никто уже не обращалъ вниманія на Юстиніановы законы, и не было никакого каноническаго постановленія всей Церкви, два же упомянутыя правила (т. е. неокес. 1 и апост. 26) разсматривались, какъ правила только пом'єстныхъ церквей, и въ то время, о которомъ мы говорили, было много священныхъ лицъ, которыя женились посл'є руконоложенія» 1). То же самое пишетъ еп. Никодимъ во второмъ изданіи своего труда 2).

Быть можеть, епископь Никодимъ знаетъ какіе-либо факты, подтверждающіе его взглядъ, но такъ какъ онъ ни одного такого факта не приводить, то мы можемъ судить объ этой эпохё лишь съ точки зрёнія фактовъ, извістныхъ намъ, а эти факты решительно противоречать тому, что пишетъ здёсь еп. Никодимъ. Прежде всего мы видели, что и до Юстиніана бракъ послѣ рукоположенія дозволялся только діаконамъ, а второбрачіе не дозволялось никому изъ священнослужителей. Видъли мы и то, что нътъ никакихъ основаній думать, что какъ до Юстиніана, такъ и при немъ, эти предписанія оставались мертвой буквой. Допустимъ на время, что послѣ Юстиніана дійствительно никто не обращаль вниманія на его законы. Но, відь, мы видъли, что предписанія о бракъ духовенства созданы вовсе не Юстиніаномъ, а гораздо раньше его, и что Юстиніанъ лишь усилилъ наказанія за ихъ нарушеніе. Сльдовательно, хотя бы законы Юстиніана и были забыты, предписанія о бракв священнослужителей, содержащіяся въ другихъ памятникахъ, памятникахъ не свётскаго, а церковнаго законодательства, могли соблюдаться. Но еп. Никодимъ говоритъ, что будто бы не было никакого каноническаго постановленія объ этомъ, обяза-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изд. 1-е, стр. 36—37.

то положеніемъ согласиться уже никакъ нельзя. Фактически и 26 такъ же, какъ и 17 и 18 апостольскія правила и 1 неокесарійское правило, получили общеобязательное значение уже тогда, когда они были внесены въ сборники, служившіе, какъ видно изъ соборныхъ постановленій и другихъ свидітельствь, источникомъ дійствующаго права во всей Церкви, а это произошло еще въ IV въкъ.

Какъ 1 неокесарійское, такъ и 10 анкирское правило находились и въ той «Книгъ Правилъ», которой пользовался Халкидонскій соборъ, и этотъ соборъ утвердиль ихъ общеобязательное значение для всей Церкви своимъ первымъ правиломъ (а косвеннымъ образомъ и четырнадцатымъ), и императоръ Маркіанъ, а потомъ Юстинъ I и Юстиніанъ признали ихъ общеобязательное значение и для всего государства своими указами. При Юстиніанъ, какъ апостольскія, такъ и анкирскія и неокесарійскія правила внесены были въ новый перковно-законодательный «Сборникъ въ 60 титулахъ» и съ тъхъ поръ неизмённо пом'єщались во всёхъ дальнейшихъ сборникахъ правилъ, принятыхъ во всей восточной Церкви и даже въ западной, напр., въ сборник Поанна Сходастика, въ Синтагив XIV титуловъ, пока не получили вновь подтвержденія своего общецерковнаго значенія на Трулльскомъ соборф, пользовавшемся последней. Итакъ, въ періодъ времени послѣ Юстиніана и до Трулльскаго собора вст правила о бракт священнослужителей (анк. 12, неокес. 1, апост. 17, 18, 26) несомнънно имъли общецерковное значеніе, и у насъ ніть никакихъ основаній думать, чтобы они нарушались чаще другихъ правилъ. Особенно это нужно сказать относительно запрещенія второбрачія, даннаго въ самомъ первоисточникъ церковнаго права-въ Св. Писаніи. Нуждается въ значительныхъ ограниченіяхъ и заявленіе еп. Никодима, будто послѣ смерти Юстиніана «никто уже не обращаль вниманіе на Юстиніановы заноны». Уже само

тельнаго для всей Церкви. Вотъ съ этимъ- по себъ въ высшей степени невъроятно, чтобы законы Юстиніана, этотъ «последній продукть римской юридической науки, высшее усиліе концентраціи права» 1), законы, имъвшіе и еще имъющіе громадное вліяніе почти на весь цивилизованный міръ, потеряли всякое значение уже черезъ нъсколько літь послі своего изданія и именно тамъ, гдв были изданы. Но у насъ есть и фактическія доказательства, что, въ частности, законы Юстиніана о брак' священнослужителей действовали и въ данный періодъ. По общему правилу, действіе закона можеть быть отмінено только другимь закономъ, но никакихъ свътскихъ законовъ о бракѣ духовенства въ разсматриваемый періодъ посл'в Юстиніана издано не было, и частичная отмёна его законовъ сдёдана была только Львомъ Мудрымъ въ его 79 новелль. Мы знаемъ далье, что источникомъ дъйствующаго церковнаго права въ этотъ періодъ служили не только соборныя постановленія, но и постановленія светской власти, объединявшіяся въ практическихъ цъляхъ въ особые сборники, которые сначала прилагались къ сборникамъ каноновъ, а потомъ были и объединены съ ними. И воть въ такихъ источникахъ дъйствующаго церковнаго права этого времени мы встрвчаемъ и законы Юстиніана о бракв священнослужителей <sup>2</sup>). Уже въ первомъ та-

1) Диль, «Юстиніанъ», стр. 255. 2) Даемъ списокъ тъхъ мъстъ, гдъ 6 вышеупомянутыхъ законовъ Юстиніана приведены въ позднъйшихъ законодательныхъ, какъ свътскихъ, такъ и въ церковныхъ сборникахъ:

<sup>1)</sup> Kodeket I, III, 44: 1) BB Collectio XXV capitulorum (cm. Heimbach, Anecdota II), памятсарилистин (см. нешиваел, Алессиста II), намат-никѣ, составленномъ еще до 6 новедлы Юсти-ніана, 2) въ Collectio constitutionum Ecclesiast. I, 3, 45 (изд. Voelli et Justelli, Bibl. juris can. veteris, t. II, р. 1260), откуда внесенъ 3) въ-Номоканонъ Фотіа, 9, 26 (ср. Пъдолюч, изд. 1864 г., стр. 224). Ни въ какомъ другомъ позднъйшемъ памятник в свытского законодательства этотъ законъ, отмъненный 6-ю новеллой Юстиніана, не приводится и 4) Вальсамонъ приводить его въ толкованіи на ІХ, 29 Номоканона, упоминая, что онъ не имбеть силы. См. Нарбековъ, «Номоканонъ Фотія съ толкованіями Вальсамона», 1899 г., стр. 350. 2) Новелла 6, гл. 5. 1) въ сокращени въ Но-моканонъ 50 тит. 27, 26, гдъ она приведена въ

комъ сборникъ законовъ (въ 25 главахъ), приложенномъ къ сборнику каноновъ въ 60 титуловъ и составленномъ около 335 года<sup>1</sup>) содержится вышеприведенная конституція 530 года, помъщенная и въ Кодексъ.

. Въ сборникъ постановленій изъ новеллъ въ 87 главахъ, составленномъ Іоанномъ Сходастикомъ и вошедшемъ потомъ въ Номоканонъ въ 50 титулахъ, составленный въ концъ VI въка, помъщена и 123 новелла, говорящая о бракъ клириковъ. Какъ конституція, такъ и новеллы помещены и въ номоканонъ XIV титуловъ,

тексть, 2) данномъ Аванасіемъ Эмесскимъ въ его «Έπιτομη των μετά τον χώδικα νεαρων». Первый памяникъ пзданъ Uoelli et Justelli bibliotheca juris canon. vet. II, 603 сл., второй—въ Anecdota Heimbach'a, I. 3) въ Номоканонф Фо-тія 14 титул. 9, 29 (изд. Pitra. Juris eccles. historia et monumenta II, 445 сл. и 4) въ Толкованіи на Номоканонъ Вальсамона. Нарбековъ, ор. сіt., 349. Ав. Синтагма I, стр. 211—213; печатн. славян. Кормчая, ч. 2, гл. 44, 58 обор. Пу-

балью, 19, прим.

3) Новелла 22, лл. 42. 1) Въ извлечени въ Синопсисъ Василикъ (по изд. Zachariae, Jus graeco-гоманим, V, р. 198); 2) въ сокращени въ номоканонъ 50 титуловъ, титулъ 26, гдъ при-

въ номоканонъ 50 титуловъ, титуль 26, гдъ приводится изъ 3)вышеупомянутой Етигори Аванасія.
4) Новелла 123, гл. 12. 1) Въ Номоканонъ 50 титуловъ, въ титулъ 25, по изд. Uoelli, стр. 623; 2) въ Номоканонъ 14 титуловъ съ толкованіемъ Феодора Веста 9, 29; о немъ см. Рітга, ор. сіт, І, 660, П, 441; Krueger, въ Zeitschrift für Rechtsgeschichte IX, 185.: Zachariae, Die griechischen Nomocanonen, Petropoli 1877; В. Нарбековъ. Толкованіе Вальсамона на Номоканонъ Фотія, 1889 г., стр. 143—215. 3) Въ Василикахъ, ПІ, 1, 24 (27), по изд. Неішвась а. 4) Въ Синопсиев Василикъ 18, 3. стр. 434 по изд. Zach. 5) Въ Номоканонъ Фотія и 6) въ Толкованіи Вальсамона, І, 23, по изд. Voelli, стр. 840, по изд. Нарбекова, стр. 79—82.
5) Новелла 123, гл. 14. 1) Номоканонъ 50 ти-

5) Новелла 123, гл. 14. 1) Номованонъ 50 титуловъ Арренdіх сар. ессі. 6, стр. 662 и tit. 25, 26, стр. 632, 633, изд. Voelli; 2) Вышеупомянутый номованонъ Веста, 9, 29; 3) Эпанагога, титулъ 8, гл. 12 (въ изд. Zachariae, Coll. librorum juris graeco-roman. ineditorum, Lipsiae 1852, стр. 79; 4) Номованонъ Фотія 14 титуловъ I, 8 (ссылва); Нарбевовъ, ор. сіт II, 61); 9, 29, въ сокращеніи; (Нарбевовъ, 350, текстъ 2). 5) Въ Василивахъ, III, 1, 31, 32, ср. Синтагма Властаря Г. 2 (VI, р. 153, Пηδαλιον р. 224 прим.).
6) Новелла 137, гл. II. 1) Въ сокращеніи въ Эпанагогъ 8, 3 (Zach. стр. 77); 2) Въ Василивахъ, откуда (III, 1, 7) это мѣсто приводится 3) въ Номованонъ Фотія (Uoelli, стр. 840; Нарбевовъ, 78) и 4) у Вальсамона въ толкованіи на 5) Новелла 123, гл. 14. 1) Номованонъ 50 тв-

бековъ, 78) и 4) у Вальсамона въ толкованіи на Номоканонъ Фотія 1, 23. Нарбековъ, стр. 81—82).

1) Zachariae, Geschichte des griechisch-römichen Rechts, S. 6.

составленномъ, въроятно, около 629 года 1) Следовательно, законы Юстиніана о бракахъ клириковъ примѣнялись въ этотъ періодъ такъ же, какъ прим'внялись и другіе свътские законы, касающиеся Церкви. А послъднее несомнънно настолько, что Бинеръ даже считаетъ лишнимъ это доказывать 2).

Однако, не совсемъ не правъ въ данномъ случав и еп. Никодимъ. Вышеприведенные законы Юстиніана выполнялись не въ полномъ объемъ. Строго выполнялась лишь та часть законовъ, которая являлась повтореніемъ каноновъ, но не та, въ которой устанавливался новый порядокъ. Мы видели, что этотъ новый порядокъ, касавшійся не второбрачія, а лишь брака послі хиротоніи. сволидся къ тремъ пунктамъ: 1) къ признанію незаконности браковъ, совершаемыхъ послъ хиротонін, съ юридическими последствіями такого признавія для женъ и дътей, 2) къ наказанію самихъ клириковъ за такіе браки лишеніемъ не только священнослуженія, но и духовнаго званія (Кодексь 1, 3, 44), 3) къ отміні подъ угрозою наказанія 10 правила анкирскаго собора (Новелла 123). Изъ этихъ трехъ новшествъ Юстиніана строго соблюдалось только одно второе, какъ не противорачащее установившейся церковной практик и канонамъ. Вообще Юстиніанъ, какъ и другіе византійскіе императоры, признавали, что всь законы, касающіеся Церкви, должны

1824, S. 161.

<sup>1)</sup> См. Проф. В. Н. Бенешевичъ, «Канон. Сборникъ XIV титуловъ. Спб. 1905, стр. 229. Напр. въ одномъ изъ такихъ церковныхъ соорин-ковъ свътскихъ законовъ, въ такъ наз. «Col-lectio 93 сарітит», включенномъ впосл'ядствіи и въ древне - славянскую Кормчую, въ заглавін говорится, что пом'єщаются здієє новеллы Юстиніана «ἐπ περιουσίας τὴν οἰπείαν ἰσχὺν ἔχοντες», и въ числѣ этихъ, «отъ избытка своего крѣпость имущихъ», новеллъ въ главахъ 42, 44—47 помѣщена часть 123 новеллы Юстиніана, касающаяся браковъ клириковъ. Проф. В. Н. Бенешевичъ составленіе «Collectio» относить къ 6 въку. См. В. Н. Бенешевичъ, «Древне-славянская Кормчая XIV титуловь бевь толкованій». Сиб. 1907. Т. І, вын. 3, стр. 739, 773—774. Ср. Его же, «Каноническій сборникъ XIV титуловъ». Сиб. 1905, стр. 269—272, 287.

2) Geschichte d, Novellen Justinian's, Berlin

практикъ неръдко нарушали этотъ принципъ. Но признание браковъ заключенныхъ послъ хиротоніи незаконными не согласовалось ни съ канонами, требовавшими лишь изверженія изъ сана такого клирика, ни практикой, еще во времена Тертулліана удовлетворившейся лишь однимъ этимъ наказаніемъ. Поэтому, уже въ первыхъ свонхъ новеллахъ Юстиніанъ отміняеть свой суровый законъ 1) и естественно, что онъ не соблюдался какъ при немъ, съ 536 года, такъ и послъ него, почему онъ и не вносился въ церковные сборники свътскихъ законовъ.

Но если первое новшество Юстиніана было совершенно отминено имъ же самимъ, то послъднее-отмъна 10 анкирскаго правила, хотя и не было отменено, однако врядь ли строго соблюдалось. Здёсь свётскій законъ сталкивался съ церковнымъ

строго согласоваться съ канонами, хотя на а, какъ доказываетъ Вальсамонъ 1), въ такихъ случаяхъ уступалъ законъ свътскій, какъ менве авторитетный сравнительно съ канономъ, подтверждаемымъ двойнымъ авторитетомъ и Церкви и государства. Мы уже видели, что общеобязательное значение 10 анкирскаго правила было признано и халкидонскимъ соборомъ и императорами и потому несомнино находились люди, руководившіеся и послі 123 новеллы не ею, а анкирскимъ правиломъ, чъмъ и объясняется, главнымъ образомъ, появленіе того «не малаго числа людей», женившихся после хиротоніи, о которомъ говорить 3 правило трулльскаго собора.

Повидимому, довольно строго соблюдалось лишь одно нововведение Юстиніана-это лишеніе священнослужителей не только священства, но и духовнаго званія. Это нововведеніе удержалось во всёхъ позднейшихъ сборникахъ даже посл'в трулльскаго собора и было отм'внено лишь 79 новеллой Льва Мудраго.

Итакъ, въ тотъ 150-летній періодъ, о которомъ говоритъ еп. Никодимъ, церковныя законоположенія о бракв священнослужителей оставались тѣ же самыя, что и до Юстиніана, и дишь строгость наказанія за нарушение ихъ была усилена, и значеніе 10 правила анкирскаго собора стало н'асколько неопределеннымъ, поскольку оно, булучи отменено императорской новеллой, не было формально отминено Церковью. Последнее и было сделано Трулльскимъ соборомъ.

«Въ концѣ VII стольтія быль снова поднять этотъ вопрось (о бракв духовенства), пишетъ еп. Никодимъ, такъ какъ не было никакого каноническаго постановленія, которое было бы обязательно для всей Церкви... Изданіе новаго государственнаго закона не казалось върнымъ средствомъ, такъ какъ и его могла постигнуть участь Юстиніановых в законовъ. По-

i) Такъ толкуетъ 6, 22 и 123 новеллы уже Діоннеій Готофредъ въ примъчаніяхъ къ уже діонисти Тотопредь во примъчанням ва своему изданію «Corpus iuris civilis» Юстиніа-на въ примъчаніямъ къ поу. 22 сар. 43, р. 75, ср. поу. 6, р. 19. (Мы пользовались изданіемъ 1662 г., Lugduni). Между тъмъ, еп. Никодимъ въ своихъ «Правилахъ съ тумаченьимъ» (Изл. III-е, I; 446—450, ср. 494—592) на основания этого, отмъненнаго уже самимъ Юстиніаномъ, закона доказываетъ, что существующая правтика русской церкви, допускающей бракъ послѣ снятія сана, неправильна. Здёсь еп. Никодимъ стоитъ на католической точкъ зрѣнія, не признающей брака посл' хиротонін законнымъ въ связи съ ученіемъ о неизгладимости благодати священства, что признается и австрійскими законами. Подробиве о законности нашей практики будеть сказано въ главъ о второбрачи въ Русской Церкви. Чишманъ (Ор. cit. 476—482) также до-казываетъ, что 44 гл. III титула кодекса дъйствовала и въ позднъйшее время, но доводы его намъ не представляются убъдительными. Вальсамонъ въ толковании на номоканонъ Фотия (IX, 29) говоритъ, что 44 глава III титула ко-декса о признаніи пезакопными браковъ по руконоложени не соблюдается, но отказывается объяснить причину этого, хотя ранве самъ же замъчаетъ, что въ Василики этого закона внесено не было, и даже совътуетъ на этомъ основании пе обращать вниманія на этоть законь. См. Проф. Вас. Нарбековь. Номоканонь Фотія сь толкованіемъ Вальсамона. Казань 1899, ІІ, 350, ср. 48. Не быль внесень этоть законь и въ Эпанагогу. Помъщение же его въ церковныхъ сборникахъ свътскихъ законовъ объясняется, повидимому, зависимостью ихъ отъ перваго такого сборника (Coll. XXV сар.), явившагося еще до изданія 6 новеллы.

<sup>1)</sup> Въ толкованіи на номоканонъ Фотія І, см. Нарбековъ, «Номоканонъ» II, 49; ср. Синтагма Властаря, К, гл. 5.

Юстиніанъ II Ринотметъ рішиль урегулировать этотъ вопросъ постановлениемъ вселенской Церкви, которому должны были подчиниться всё священныя лица. Съ начала 691 года засъдалъ Трулльскій соборъ. Императоръ предложилъ собору решить вопросъ и издать законъ, на что соборъ и согласился».

Мы уже видели, насколько несправедливо утверждение еп. Никодима, что тогда не было никакого каноническаго постановленія, обязательнаго для всей Церкви. Объ этомъ свидетельствуеть и самый текстъ 3 и 6 трулльскихъ правиль, который говорить не о какомъ-то новомъ порядкъ, ими впервые устанавливаемомъ, а о порядкъ, уже существующемъ и лишь вновь подтверждаемомъ (ачачеобречог), въ виду того, что многіе («не малое число людей») по невыдынію его нарушили, хотя некоторые изъ этихъ нарушителей уже прежде соборнаго опредпленія (πρὸ δὲ τῆς ἡμῶν ἐπιγνώσεως) «полезное познали и вло отъ себя отсекли». Очевидно, и неисполнение закона вследствие невъдънія и исполненіе его по ознакомленіи съ нимъ предполагаетъ существованіе самаго закона, и, следовательно, законъ, воспрещающій бракъ послі хиротоніи и второбрачіе священнослужителямъ не только существоваль, но и быль изв'єстень большинству и исполнялся имъ.

Неправильно передаеть еп. Никодимъ и содержание постановленныхъ соборомъ правиль. Онъ пишеть: «Обративъ вниманіе на то, что въ это время было не мало людей, которые, будучи священниками, два раза женились, а также и такихъ, которые после рукоположенія вступили въ бракъ, соборъ издалъ правило, которое по этому послыднему вопросу, т. е. о священникахъ, женатыхъ после рукоположенія, повеліваеть подвергнуть таковыхъ священниковъ на короткое время епитиміи, развести ихъ со своими женами, но посл'в выполненія ими своей епитиміи дать

этому, тогдашній византійскій императоръ сти». Такимъ образомъ, по епископу Никодиму выходить, что, хотя вопросъ шель и о второбрачіи и о бракв после хиротоніи, соборъ издалъ определеніе только относительно послёдняго. На самомъ дёлё это не такъ. З правило Трулльскаго собора рѣзко разграничиваетъ эти оба вопроса и сначала даетъ опредъление относительно перваго, т. е. второбрачія священнослужителей, а потомъ уже относительно брака посл'в хиротоніи, а еп. Никодимъ просто выпускаетъ то, что опровергаетъ его взглядъ.

О второбрачныхъ въ соборномъ опредвленіи сказано: «согласно опредёляемъ, чтобы связавшіеся вторымъ бракомъ и, даже до пятагонадесять дня протекшаго мъсяца Іануаріа, минувшаго четвертаго индикта, шесть тысячь сто девиносто девятаго года, оставшіеся въ порабощеніи грѣху и не восхотъвшіе истрезвитися отъ него, подлежали каноническому изверженію изъ своего чина. Что же касается до тахъ, которые, хотя впали въ таковой грехъ второбрачія, однако прежде сего нашего опредвленія полезное познали, и зло отъ себя отсёкли, и несвойственное и незаконное совокупленіе далече отринули, или у которыхъ жены второго брака уже умерли, и которые притомъ возэръли по обращению, вновь поучаясь пеломудрію, и отъ прежнихъ своихъ беззаконій скоро отбітнувь, пресвитеры ли то или ліаконы: о таковыхъ разсуждено, да удержатся отъ всякаго священнаго служенія, или дъйствованія, пребывая подъ епитиміею нікоторое опреділенное время, а честію седалища и стоянія да пользуются, довольствуясь предсёданіемъ и плача предъ Господомъ, да простить имъ грахъ невадвнія. Ибо несообразно было бы благословлять другого тому, кто долженъ врачевать собственныя язвы».

Такимъ образомъ, соборъ прежде всего счель нужнымъ издать определение о второбрачныхъ. Не смотря на снисхождение, которое соборъ хочеть, по его заявленію, оказать второбрачнымъ, согрѣшившимъ по имъ снова прежнія ісрархическія должно- невідінію, онъ присуждаеть ихъ къ изверженію и только для тіхт, которые до опреділеннаго срока разстались со своими женами и раскаялись во своемъ гріхів, находить вовможнымъ ограничиться воспрещеніемъ священнослуженія на всю жизнь и епитимією. Итакъ, ни особыя обстоятельства, ни снисхожденіе, ни раскаяніе и исправленіе не ділають вовможнымъ совміщеніе второбрачія и священнослуженія.

Но и на это соборъ смотритъ, какъ на исключительную милость <sup>1</sup>), повторять которую на будущее время онъ категорически воспрещаетъ, и предписываетъ, чтобы строго исполнялись апостольскія правила 17 и 18, опредъляющія за второбрачіе и за женитьбу на второбрачной не запрещеніе лишь въ священнослуженіи, а лишеніе сана и священнаго званія. Это-то важнійшее предписаніе собора, установляющее или, точніе, подтверждающее норму церковнаго отношенія къ второбрачнымъ священнослужителямъ, обязательную для

1) Эта милость состояла въ томъ, что къ раскаявшимся и разошедшимся съ женами второбрачнымъ, соборъ нашелъ возможнымъ примѣнить не 17 и 18 апостольскія правила, а 27 правило Василія Великаго, выдержку изъ котораго соборъ и приводитъ. Правило это тласитъ: «о пресвитеръ, по невъдѣнію обязавшемся неправильнымъ бракомъ, я опредѣлилъ, что должно, т. е. пресвитерскимъ сѣдалищемъ пусть онъ пользуется, отъ прочихъ же дѣйствій пресвитерскихъ да удержится; ибо таковому довольно прощенія. Благословляти же другихъ долженствующему врачевати собственным язвы не подобаетъ. Но вто сего не имѣетъ, по причинъ грѣха невѣдѣнія, тотъ какъ преподастъ другому? Того ради да не благословляетъ всенародно, ни особь, и тѣла Христова не раздаетъ другимъ, ниже иное служеніе да совершаетъ: но довольствуяся священнослужительскимъ мѣстомъ, да плачется предъ другими и предъ Господомъ, дабы отнущенъ былъ ему грѣхъ невѣдѣнія». Подъ неправильными браками адѣсь слѣдуетъ разумѣть браки въ недозволенныхь степеняхъ родства, Такимъ образомъ, приравнивая второбрачіе нѣкоторыхъ священнослужителей, и притомъ уже отказавшихся отъ него, къ незаконнымъ бракамъ, соборъ ввидитъ въ этомъ особенное снисхожденіе. Трулььскій соротъ въ своемъ 26 правилѣ буквально повторяетъ 27 правило Василія Великаго, добавляя лишъ: «само же по себѣ явствуетъ, яко таковый неправильный бракъ разрушится и мужъ отнюдъ не будетъ имѣть сожительства съ тою, чрезъ которую лишился священнодъйствіа».

всёхъ церквей и на всё времена, епископъ Никодимъ и находитъ возможнымъ совершенно игнорировать, а останавливаетъ свое вниманіе лишь на опредёленіп собора относительно переаго брака послё хиротоніи, и исходитъ изъ этого опредёленія въ своихъ дальнёйшихъ разсужденіяхъ относительно вдовыхъ священнослужителей, желающихъ вступить въ бракъ, т. е., конечно, второй. Но отношеніе собора къ первому браку послё хиротоніи, совершенно иное, чёмъ къ второбрачію 1).

«Сочетавшихся же съ единою женою, говорится во второй части 3 правила, аще поятая ими была вдовица, подобно и тёхъ, которые по рукоположении пріобщились единому браку, т. е., пресвитеровъ, діаконовъ и иподіаконовъ, по устраненіи отъ священнослуженія на нѣкоторое краткое время и по епитиміи, паки возстановляти на свойственныя имъ степени, съ возбраненіемъ возводити ихъ на иный высшій степень, и при томъ, явно, по расторженіи неправильнаго сожитія».

Такимъ образомъ, соборъ приравниваетъ запрещеніе перваго брака послѣ хиротоніи, какъ только церковное предписаніе, къ другому церковному предписанію—запрещенію брака на вдовѣ, но не къ апостольскому запрещенію второбрачія. Не считая себя въ правѣ не только отмѣнить, но не сдѣлать изъятіе изъ апостольскаго предписанія о второбрачіи, соборъ, какъ высшая церковная власть, находитъ возможнымъ сдѣлать изъятіе изъ церковнаго предписанія относительно священнослужителев,

<sup>4)</sup> Говоря о второбрачін и о первых бракахь посль хиротоніи, соборь въ каждомъ случав употребляеть совершенно разнородныя выраженія. Второбрачныхь онъ называеть «δουδιγάνας μους περιπαρέντες», «δουλωθέντας τη άμαρτία», «της διγάνιας μύσει παραπεσάντες», «παρανομηθέντες», а самый второй бракь—«ξένη ταύτη και νόθος συμπλοχή», «τραύμα», «άνέμημα», τοτда какъ къ первому браку посль хиротоніи соборь не приміньнать его то «άθέσμον συνοιχέσιον», т. е. сожительствомъ вопреви постановленію, поль которымь можно разумёть императорскій указъ, напр., одну изъ новелль противь такого брака Юстиніана.

женившихся на вдовѣ — послѣ хиротоніи до изв'єстнаго срока и дозволяеть имъ священнослужение послѣ епитимии и расторженія неправильнаго сожитія. Но, сдёлавъ изъятіе изъ этихъ церковныхъ предписаній, соборъ въ то же время запрещаеть дёлать таковыя изъятія на будущее время, а повелвваетъ, чтобы виредь строго исполнялось не только 17, но и 18 апостольское правило, запрещающее бракъ на вловъ: «отнынъ же опредъляемъ и возобновляемъ правило, которое гласитъ... взявшій въ супружество вдову... не можетъ быть епископомъ, ни пресвитеромъ, ни діакономъ, ниже вообще въ спискѣ священнаго чина». А въ шестомъ правилъ тоже говорится относительно женившихся послѣ хиротоніи: «понеже речено въ апостольскихъ правилахъ, что изъ производимыхъ въ клиръ безбрачныхъ, токмо чтецы и пъвцы могутъ вступати въ бракъ, то и мы, соблюдая сіс, опредвляемь: да отнынв ни иподіаконъ, ни діаконъ, ни пресвитеръ, не имбетъ позволенія, по совершеніи надъ ними руконоложенія, вступати въ брачное сожительство: аще же дерзнетъ сіе ученити, да будетъ изверженъ». Затъмъ, очевидно, имъя въ виду 10 правило анкирскаго собора 1), соборъ отминиль допущенное этимъ правиломъ не временное лишь, а и постоянное изъятіе изъ него для діаконовъ, заявившихъ о вступленіи въ бракъ до рукоположенія и постановляеть: «но аще кто изъ поступающихъ въ клиръ восхощетъ сочетаться съ женою по закону брака, таковый да творить сіе (не посл'є, а) прежде рукоположенія во иподіакона, или діакона или пресвитера».

Такимъ образомъ, 3 и 6 правило Трулльскаго собора содержать три положенія: 1) Второбрачіе ни въ какомъ случат несовм'встимо со священнослужениемъ (пр. 3). 2) Бракъ послѣ хиротоніи и бракъ на вдовв не служить такимъ абсолютнымъ препятствіемъ къ священнослуженію, почему, какъ прежде иногда допускались такія изъятія, такъ и самъ соборъ находить возможнымь сдёлать такое изъятіе для нікоторыхь священнослужителей (пр. 3). 3) Однако, впредь такихъ изъятій ни для женившихся на вдовахъ (пр. 3), ни для женившихся послѣ рукоположенія (пр. 6) допускать нельзя. 6 правило является, такимъ образомъ, лишь какъ бы продолжениемъ конца третьяго правила, опредълнющаго норму священно-брачнаго законодательства для будущаго времени и добавляетъ къ 17 и 18 апостольскимъ правиламъ еще 26, давая, такимъ образомъ, высшую церковную санкцію предписанію 14 главы 123 новеллы Юстиніана. Поэтому совершенно неправильно представляетъ взаимоотношение 3 и 6 правила еп. Никодимъ, утверждая, что первое (3-е) правило определяетъ основное ученіе о бракъ священныхъ лицъ, что священникъ можетъ жениться и послъ рукоположенія, а второе (6) постановляеть какова должна быть практика по понятіямъ того времени. Первое правило, по еп. Никодиму, выражаеть опредёление вселенскаго собора и признаніе, что священникъ, хотя бы онъ и послѣ рукоположенія вступиль вь бракъ, можетъ все-таки оставаться свяшенникомъ и совершать священныя службы алтаря и что рукоположение въ сущности не есть препятствіе къ браку. «Впрочемъ, прибавляетъ еп. Никодимъ, этого подтвержденія и признанія соборъ, какъ авторитетный органъ вселенской церкви, не могъ не выразить, ибо это учение Священнаго Писанія 1), т. е. предписаніе божествен-

<sup>1)</sup> На что указываеть Аристинъ. («Правила съ толкованіями» стр. 465). Отношеніемъ къ 10 пр. анкирскаго собора объясняется, въроятно, и то обстоятельство, почему 26 апостольское правило приведено не въ 3 трульскомъ правилѣ, а въ особомъ 6. Хотя въ 3 правилѣ говорится, какъ о второбрачныхъ и женившихся на вдовѣ, такъ и о женившихся послѣ хиротоніи, однако тамъ приведены лишь 17 и 18 ан. правила, устанавливающія практику относительно первыхъ и вторыхъ, но не 26, устанавливающее практику относительно трстыихъ.

<sup>1)</sup> Гдв въ Св. Писаніи содержится ученіе о дозволительности брака посль хиротоніи, еп. Никодимъ не указываеть по той вполнѣ основательной причинѣ, что такого мѣста въ Св. Писаніи пѣтъ.

наго права. Имъя это въ виду, другое правило того же собора (6-е) должно считать такимъ постановленіемъ, которое, хотя и существовало въ отдельныхъ поместныхъ церквахъ, вызвано было теперь условіями того времени, когда засъдалъ этотъ соборъ и постановиль свое р'вшеніе, прим'вняясь къ понятіямъ большинства трудльскихъ отцовъ о священническомъ бракѣ; и, слъдовательно, это правило временное, подлежащее изм'вненію, когда наступили бы другія условія времени и когда возвратились бы у церковныхъ законодателей тѣ понятія о бракъ вообще священныхъ лицъ, которыя были у писателей священныхъ книгъ Новаго Завѣта» 1).

На самомъ дълъ, основное учение о бракъ священныхъ лицъ содержитъ не 3-е лишь правило, а и 6-е, и кромв того 3 правило содержить это основное учение не тамъ, гдв его указываеть еп. Никодимъ, не въ словахъ о дозволительности священнослуженія для нікоторыхъ женившихся на вдовахъ и послѣ рукоположенія, а въ самомъ концѣ правила, гдѣ приводятся 17 и 18 апостольскія правила, а часть третьяго правила. говорящая о снисхождении къ женившимся на вдовахъ и посл'в руконоложенія, указываетъ не на основное ученіе, а только на изъятіе изъ приміненія этого основного ученія, допускаемое соборомъ вслідствіе исключительныхъ обстоятельствъ. Такъ именно смотрелъ на дело и самъ епископъ Никодимъ, когда ему не приходилось защищать второбрачія, въ своихъ «Правилахъ съ тумаченьима» 2). «Въ этомъ (3) правиль, пишеть онъ здёсь, буквально повторяются 17 и 18 апостольскія правила и опреділяется, чтобы предписанія этихъ правилъ

впредь соблюдались въ полной строгости. Остальное, о чемъ говоритъ это трулльское правило, какъ върно замъчаетъ Зонара въ толкованіи на это правило, (Σύνταγμα ΙΙ, 314), потеряло свое значеніе, какъ опредёленіе, вызванное тогдашними обстоятельствами и изданное по снисхожденію къ этимъ обстоятельствамъ». Дъйствительно, иное понимание правила невозможно. Если бы соборъ, дъйствительно, признавалъ, что рукоположение не есть препятствие къ браку, то за что же онъ сталъ бы запрещать священнослужение на нъкоторое время и налагать епитиміи на вступившаго въ бракъ послѣ хиротоніи по невѣдѣнію? Почему бы онъ сталъ допускать ихъ до священнослуженія только посл'в «расторженія неправильнаго сожитія» и запрещать навсегла возведение ихъ на «высшій степень»? Почему бы онъ сталъ приравнивать бракъ посл'в хиротоніи къ браку на вловъ, всегда запрещавшемуся въ церкви (Апост. пр. 18)? Почему бы, наконецъ, онъ запретилъ на будущее время дъдать подобныя изъятія, которыя онъ допустиль самь? Все это, очевидно, потому, что основное церковное учение не допускало брака послъ хиротоніи или, другими словами, видило въ хиротоніи препятствіе къ браку 1), каковое основное ученіе и

<sup>1)</sup> Изд. 1-е, стр. 39—40; изд. 2-е, стр. 81—82. Такимъ образомъ, по мнчнію еп. Никодима, трульскій вселенскій соборъ уклонился отъ ученія о бракъ, изложеннаго въ Новомъ Завътъ. Но епископу Никодиму показалось это лишь благодаря тому, что самъ онъ, какъ мы видѣли («Церк. Въд.» 895—898), смотритъ на ученіе Св. Писанія о бракъ сквозь призму протестантскаго ученія о немъ.
2) Изд. 3-е, стр. 444.

<sup>1)</sup> Нужно, однако, зам'втить, что эта излюб-ленная ен. Никодимомъ формула, заимствованная изъ католическаго церковнаго права (Ordinatio est impedimentum matrimonii), и поставленная имъ въ заглавіи своего труда, не совсъмъ удобна, поскольку она не точно выражаеть существо дела. У католиковь, вследствіе существованія целибата, хиротонія, дійствительно, является препятствіемь кь браку, такь что тамъ формула эта вполнъ умъстна. Но въ православной Церкви, гдв целибата нътъ, и гдъ брачная жизнь священнослужителей продолжается и послъ хиротоніи, хиротонія препятствіемъ къ браку вовсе не является и потому доказывать, что хиротонія, какъ таинство, не можеть служить препятствіемь для другого таинства—брака, какъ ділаеть еп. Никодимь, это значить ломиться въ открытыя двери. Если же православная церковь требуеть, чтобы начало брачной жизни имбло мфсто до хиротоніи, то не потому, что будто бы одно таинство препятствовало другому:- въ такомъ случав брачная жизнь послѣ хиротоніи была бы не дозволительна, -а по тъмъ же основаніямъ, по ка

выражено въ 6 трулльскомъ правиль, такъ же какъ основное ученіе церкви о недопустимости, второбрачія и брака на вдовѣ выражено въ концѣ 3 трулльскаго правила.

Тотъ фактъ, что соборъ нашелъ возможнымъ предоставить по снисхождению священнослужение женившимся послъ хиротоніи, вовсе не доказываеть того, что основное церковное ученіе допускаеть бракъ послъ хиротоніи, а доказываетъ лишь то, что хотя основное церковное учение и запрещаетъ бракъ послѣ хиротоніи, но что церковь, установившая такую практику еще со времени апостоловъ, вправћ делать и изъятія изъ него въ чрезвычайныхъ случаяхъ. Но именно это допущение священнослуженія лицамъ, женившимся послі рукоположенія, еще болье оттыняеть недопустимость второбрачія духовенства. Считая себя въ правъ сдълать изъятіе изъ церковнаго правила о недопустимости перваго брака послѣ хиротоніи, вселенскій соборъ не допускаеть и мысли о томъ, что это можно сделать и относительно второбрачія священнослужителей, не допускаеть, очевидно потому, что видить въ запрещении

кимъ и вообще въ преподаваніи таннствъ върующимъ Церковь соблюдаеть извъстную послъдовательность, напр., крещенье всегда предшествуетъ всъмъ другимъ таинствамъ, миропомазаніе-всѣмъ другимъ кромь крещенья, покаяніе обычно предшествуеть причащеню, елеопома-наше обычно бываеть посл'я всёхъ другихъ гаинствъ и т. д. Однако, было бы странно говорить, что, напр., муропомазаніе является препятствіемь для крещенья и т. п. Д'ало зд'ась вовсе не въ томъ, что одно таинство препятствуетъ другому, дъло не въ самихъ таинствахъ, а въ воспринимающемъ ихъ вфрующемъ, духовное развитие котораго совершается въ извъстной закономфрной последовательности. То же самое нужно сказать, въ частности, и относительно брака и хиротоніи. Таинство брака должно предшествовать таинству хиротоніи, а не на-оборотъ, вовсе не потому, что послъднее является препятствіемъ для перваго, а потому, что таинство хиротоніи должно преподаваться такимъ лицамъ, въ духовномъ развитіи которыхъ уже миноваль тоть періодь, когда они нужда-лись въ таинствъ брака, т. е. когда они уже ржшили важнъйшій вопрось личной жизни о брачномъ или безбрачномъ состояніи и, являясь уже вполнъ опредълившимися, установившимися («sedati», по прекрасному выражению каноновъ св. Ипполита) людьми, могутъ взять на себя иго церковно-общественнаго служенія.

второбрачія не церковное лишь правило, какъ правило о первомъ бракв послв хиротоніи, а ученіе Св. Писанія, предписаніе Божественнаго права. Даже на бракъ на вдов'в, какъ тоже видъ второбрачія, хотя бы онъ имълъ мъсто до хиротоніи, соборъ смотритъ строже, чимъ на первый бракъ после хиротоніи и, находя возможнымъ оказать за оба проступка въ прошломъ одинаковое снисхождение, онъ постановляеть, чтобы въ будущемъ первый проступокъ карался лишеніемъ сана и духовнаго званія, а второй лишь лишеніемъ сана-Такимъ образомъ, еп. Никодимъ правъ въ своемъ утвержденіи, что запрещеніе брака (перваго) послъ хиротоніи не есть предписаніе Божественнаго права, но онъ не правъ въ утвержденіи, что вообще церковное ученіе допускаеть бракъ послъ хиротоніи и еще болве не правъ, когда на основании изъятій, сдівланных церковію изъ церковнаго же запрещенія брака посл'є хиротоніи, дълаетъ выводъ о необязательности и откровеннаго ученія о несовмістимости второбрачія и хиротоніи.

Итакъ, Трулльскій вселенскій соборъ внесъ очень немного изм'вненій въ существовавшее до него священнобрачное законодательство. О второбрачіи онъ не постановиль ничего новаго, а относительно перваго брака послѣ хиротоніи онъ санкціонировалъ отмену 10 правила анкирскаго собора, сдёланную еще въ 546 году Юстиніаномъ. Но другое нововведеніе Юстиніана, удержавшееся и до Трулльскаго собора и послъ, наказание за бракъ послъ хиротоніи лишеніемъ не только священнаго сана, но и званія, соборъ не подтвердиль ясно, а лишь присоединиль къ 26 апостольскому правилу, гдв наказаніе за такой бракъ не было указано совершенно, наказаніе, указанное въ 1 правилѣ неокессарійскаго собора, т. е. изверженіе, распространивъ такимъ образомъ 1 неокесарійское правило, говорящее лишь о пресвитерахъ, и на діаконовъ и иподіаконовъ. Подъ извержениемъ же въ этемъ правиль по толкованию Аристана 1), повто- ванная облава на православныя души и ренномъ въ нашей Кормчей, следуетъ разумъть лишь лишение священства, а не чести и съдалища, т. е. принадлежности къ духовному званію. Между тімь, за второбрачие и за бракъ на вдовъ соборъ, следуя 17 и 18 апп. правиламъ, установилъ и то и другое. Все же остальное въ его постановленіяхъ о бракѣ священнослужителей имбеть значение лишь временной

С. Троицкій.

2 5000

Въроисповъдный вопросъ въ Западной Россіи.

IV.

Успѣхи католической пропаганды неръдко принисываются апатіи, бездъятельности и всякимъ инымъ отрицательнымъ качествамъ православнаго духовенства, которому противоноставляется католическое духовенство — энергичное, деятельное и всемь отсутствуеть, а «склоненіями и убё-«примърно благочестивое», что-де «естественно обезпечиваеть ему победу». Несостоятельность такого рода объясненія ясна изъ того уже, что въдь съ 1905 года православное духовенство не изменилось, положение же въроисповъднаго вопроса съ 1905 года значительно измёнилось. Ясно, что дело не въ духовенстве, а въ чемъ-то другомъ. Дъло въ томъ, что положение православнаго духовенства осталось неизмѣннымъ, положение же католическаго духовенства ръзко измънилось: оно получило полную свободу действій и широко повело католическую пропаганду, de jure запрещенную, de facto же идущую открыто и правильно организованную. Акть 17 априля 1905 года этимъ совершенно извращенъ: имъ допущенъ лишь свободный переходъ изъ православія въ инославіе, въ действительности же пошло форменное «душехватство», систематическая, широко организо-

Все это, конечно, не устраняеть обязанности православнаго духовенства беречь своихъ овецъ, охраняя ихъ отъ ксендзовскихъ сътей. Но развъ оно не выполняетъ или уклоняется отъ этой обязанности? Возможны, конечно, исключенія, но вообще должно признать, что православное духовенство отнюдь не относится апатично къ польско-ксендзовской работь и бережеть своихъ овецъ. Если работа эта сдерживается къмъ, то именно и только православнымъ духовенствомъ. А что она сдерживается, свидетельствуеть уже тоть факть, что болье 500/0 изъявляющихъ желаніе перейти въ католицизмъ остаются въ православіи посл'я пастырскаго ув'ящанія.

Следуеть, однако, указать на многія внівшнія условія, парализующія діятельность православнаго духовенства и содействующія успахамъ ксендзовъ. Прежде

уловление ихъ всякими незаконными и неправильными способами и путями, до физическаго насилія включительно. При чемъ же тутъ православное духовенство? Прекратить ксендзовскую пропаганду оно не можеть, хотя она и противозаконна; оно не можеть даже бороться съ нею, потому что она ведется келейными и въ большинствѣ случаевъ совершенно неуловимыми путями, при чемъ собственно религіозный вопросъ. т. е. вопросъ о религіозной истинф, въ ней почти даже не играетъ роли. Ничакихъ религіозныхъ споровъ ксендвы не только не ведутъ, но и не допускаютъ: не разъ дёлались попытки устройства публичныхъ диспутовъ по вопросу о религіозной истинь, но ксендзы всегда и ръшительно отказываются отъ этого. Пропаганда ведется на почвъ не столько религіозной, сколько соціально - экономической; православныя души улавливаются не религіозной истиной, вопросъ о которой сожденіями» иного рода, какого именноподробно говорилось въ предыдущихъ письмахъ.

<sup>1) «</sup>Правила съ толкованіями» 972, 973.

всего, отношение польскаго общества къ ксендзамъ совсвиъ иное, чвиъ отношение русскаго общества къ своимъ настырямъ. Какъ справедливо указываетъ одинъ местный д'ятель, «въ то время, какъ посл'яднее относится къ своему духовному пастырю чисто формально и видить въ немъ, прежде всего, требоисправителя, почему въ большинствъ равнодушно къ его судьбъ и не такъ-то скоро отзывается на его призывы, особенно, если они обращены къ щедрости прихожанъ, католическій приходъ живетъ одною сплоченною жизнью со своимъ пастыремъ. Дело здесь, обыкновенно, не въ личности ксендза, а въ исторически воспитанномъ уваженіи католика къ духовному сану, чего нътъ въ мъстномъ русскоиъ обществъ».

Русское общество въ Западной Руси бол ве многочисленно, чемъ польское: кроме пом'вщиковъ, зд'всь почти все чиновничество русское, а поляки только пом'вщики. Между тімь, воть обычная праздничная картина здёсь: въ церкви исключительно крестьяне, возл'в же костела толиятся экипажи, и въ немъ все мъстное и окрестное панство. Русскимъ чиновникамъ «некогда» посвшать церковь, а русскіе помещики не считають это своей обязанностью, въ костель же съвзжаются всв польскіе поміщики изъ 20-30-верстной околицы. Получается, такимъ образомъ, представленіе, что лъйствительно католицизмъ — «панская ввра», а православіе-«хлопская». На этой именно почвъ и ведется пропаганда среди темнаго народа: «брось хлонство, иди въ панскую въру», -- говорить ксендзовскіе клевреты. Инымъ это и льстить. Повинно ли, однако, въ этомъ православное духовенство? Возлів ксендза группируется все містное польское общество, въ которомъ онъ находить и нравственную и матеріальную поддержку, а священникъ въ большинствъ случаевъ совершенно одинокъ: мъстное русское общество живеть какъ бы внѣ своей приходской жизни и очень часто даже дру-

въ немъ священникъ не находитъ: стараются, наобороть, «не вившиваться» въ религіозныя діла-одни по своему индиферентизму къ религіи, другіе-по желанію сохранить «лойяльность» предъ поляками, съ которыми водятъ компанію.

Вообше, общественное положение ксендза много способствуетъ его дъятельности: въ польскомъ обществъ ксендзъ-persona grata: ему отведится первое м'всто, ему оказываются общіе почеть и уваженіе, къ нему всв подходятъ подъ благословеніе, даже женщины прикладываются къ его рукв. Священника вы редко встретите въ русскомъ домф: это можетъ оскорбить гостейполяковъ и его, поэтому, не приглашаютъ. Отрицательныя качества, даже пороки, ксендзу прощаются и ихъ тщательно покрывають. А провинись въ чемъ священникъ-сами русскіе станутъ шельмовать его на всёхъ перекресткахъ.

Ксендзы, говорять, образованные священниковъ, потому последние и не могутъ соревноваться съ ними. Но это сущій вздоръ: только въ городахъ встр'вчаются ксендзы съ акалемическимъ образованіемъ, въ селахъ же всв они-семинаристы, какъ и священники. Курсъ же католическихъ семинарій нисколько не выше православныхъ. Но ксендзъ совершенно иначе воспитанъ. Какъ справедливо говоритъ отмѣченный выше западно-русскій діятель: «Церковная политика Рима была и есть наступательная, почему ксендзъ прежде всего-фанатикъ, человъкъ, проникнутый нетерпимостью въ въроисповъдныхъ вопросахъ и въ церковной практикъ. Такимъ его дълаеть іезуитское воспитание въ католическихъ семинаріяхъ, гді его учать не стісняться нравственными принципами и средствами, лишь бы они вели ad majorem Dei gloriam». Туть, дъйствительно, правсславнымъ свяшенникамъ, воспитаннымъ въ духѣ высокой евангельской нравственности, трудно соревноваться съ ксендзами. Но какое же нужно лицемвріе, чтобы ставить это ему жить съ ксендзомъ. Никакой поддержки въ упрекъ! Сообразно восцитанію, обставлена и вся "«пастырская» діятельность ксендва. Очень върно рисуеть ее тоть же авторъ: «Окончившій курсъ католической семинаріи первоначально получаеть м'єсто викарнаго ксендза и поступаеть подъ руководство умудреннаго опытомъ декана, что служить хорошею школой для его пастырской деятельности. При выполнении последней, ему дозволяется говорить и дёлать все, что ведеть къ успъхамъ католичества, лишь бы это ускользало отъ взгляда и уха м'естной русской администраціи, обыкновенно не отличающейся своею бдительностью и ревностью къ русскому дёлу и православію. Если даже когда-нибудь недостаточно ловкій и сще не напрактиковавшійся въ іезуитскихъ хитростяхъ ксендзъ и понадется, то онъ всегда найдетъ защиту у своей епархіальной власти. Поистин'в отеческая попечительность католических бискуповъ, администраторовъ и капитулы-общеизвестны; епархіальная католическая власть старается всячески выгородить провинившагося ксендза, а въ крайнемъ случав наказываетъ ссылкой въ монастырь («подъ началъ»), гдв его встрвчають не только удобства, но прямо комфорть; кром'в того, его ждеть повышеніе по службь, а общество его окружаеть ореоломъ мученика».

А вотъ какъ рисуетъ ксендзовскую «пастырскую д'ятельность» другой западнорусскій діятель, дополняющій картину перваго: «Заодно съ польскими панами и, опираясь на ихъ денежныя средства, действують ихъ върные слуги, ксендзы, воспитанные на језуитскихъ правилахъ и привыкшіе руководствоваться всегда положеніемъ, что «ціль оправдываеть средства». Иностранецъ никогда не повъритъ вамъ, если вы ему скажете, что въ нашемъ крав существуетъ горсточка людей, которые дълають, что имъ угодно, нарушають чуть ли не ежедневно законы, развращають подчиненное имъ населеніе, заставляють страдать, терпъть убытки всъхъ жителей нашего края, и никому до этого дела нетъ, никто не обращаетъ на это вниманія, селыхъ дамочекъ... Обращаюсь прямо къ

Ксендзъ всенародно въ костелъ и внъ его извергаеть хулы на православіе, погребаеть и крестить православнаго по католическому обряду, отрываеть дётей оть семьи, развращаетъ женщинъ на исповеди и т. п., чуть-ли не ежедневно--и что же? Изъ множества дёль уголовнаго характера, про которыя разскажеть вамъ любой житель деревни или города, православный или даже католикъ, не зараженный польскимъ вздоромъ, сотая, можетъ быть, часть доходитъ до суда и оканчивается десятирублевымъ штрафомъ! Подобный приговоръ ксендзамъ на руку: онъ получитъ рублей двъсти добровольныхъ пожертвованій!»

Еще болье тенденціозны обычныя (изъ вражьяго стана) уверенія, будто въ нравственномъ отношении ксендзы стоятъ выше православныхъ священниковъ, почему-де «и авторитеть ихъ въ народе выше». Каковъ нравственный уровень ксендзовъпоказало недавнее ченстоховское дело ксеназа-монаха Мацоха (ограбившаго свой монастырь, убившаго брата и бѣжавшаго съ его женой). Конечно, дело это исключительное, приведшее въ ужасъ все польское общество! Но, какъ разъясниль печатно ксендзъ Д-въ въ газетв «Goniec Poranny», ужасаться туть нечему: католическое духовенство, вследствие безбрачия своего, утопаеть въ развратв. Воть что говорить объ этомъ ксендзъ Д-въ, которому, конечно, хорошо извастна закулисная жизнь своихъ собратьевъ и котораго едва-ли кто заподоврить въ тенденціозномъ сгущеніи красокъ:

«Когда нъкоторые наши скандалики слишкомъ ужъ замътны, то для объясненія ихъ мы обыкновенно говоримъ: «каково общество, таково и духовенство». Этотъ аргументь я считаю слишкомъ шаблоннымъ. Общество имфетъ право требовать отъ ксендза, чтобы онъ обладалъ болье высокими достоинствами. Но, Бога ради, пусть это общество вступаетъ въ единение съ ксендзами не только за рюмкою, не только при подысканіи для нихъ и для себя вексендзу. Мы видимъ его на амвонъ, произносящимъ прекрасныя проповёди, видимъ его любезность при сношеніяхъ съ людьми, видимъ его мужество при защитъ извъстныхъ истинъ, видимъ его трудолюбіе въ конфессіональ и мы говоримь о такомь ксендзъ: это хорошій ксендзъ-этоть имбеть призваніе. Но не заглядывайте за кулисы этого человъка, тамъ вы увидите самый уродливый эротизмъ, часто безумныя страсти, насилія, совершаемыя часто надъ несовершеннолътними. Не смотрите туда, потому что имюнете и скажете: это животное! Установилось даже нѣкоторое попустительство общества въ отношении ксендзовъ, попустительство, выражающееся въ томъ, что какъ дома, такъ и въ разныхъ гостиницахъ, на эротическія злоупотребленія ксендзовъ смотрятъ сквозь пальцы и говорять: что же, вёдь ксендзъ тоже человёкъ. А, между тёмъ, упускается изъ виду, что удовлетвореніе этихъ плотскихъ потребностей обходится вообще дорого, а для ксендзовъ тёмъ болёе, а потому неизбёжными являются: вымогательство у прихожанъ, займы въ кассахъ, предпріятія, иногда совершенно несоотвътствующія сану, а затвиъ, въ концв концовъ... Объ этомъ коечто могъ бы разсказать Мацохъ».

Какъ средство воздёйствія на испорченныхъ собратій своихъ, ксендзъ Д—въ рекомендуетъ «хлыстъ» и «бичъ», такъ какъ моральнымъ воздёйствіемъ исправить ихъ, по его увёренію, уже нельзя: слишкомъ глубоко проникла зараза! «Для защиты отъ заражающей насъ нравственной гангрены недостаточны, говорить онъ, напоминанія о высотё сана, недостаточны обращенія къ чести и т. п., но необходимо употребить хлыстъ, сначала въ формё деликатной, если же это не поможетъ, то прибёгать къ нравственному бичу».

Не лучше и гражданская нравственность ксендзовъ. Въ недавнемъ громкомъ пропессъ о подлогъ завъщанія польскаго князя огинскаго фигурировалъ (и осужденъ) авиль столько продерзости, столько гадоксендзъ Петкевичъ, въ качествъ участника сти, столько соблазна, что дальнъйшее его

подлога завъщанія. Но это еще пустяки въ сравнении съ деломъ ксендза Клепацкаго, который въ своекорыстныхъ интересахъ воспользовался даже исповедью. Вотъ вкратит содержание этого характернаго дела: въ Вильне проживали две дряхлыхъ старушки-сестры Ревковскія. Старушки имъли состояніе, были религіозны и набожны и часто исповедывались у мъстнаго ксендва Казиміра Клепацкаго. Во время этихъ исповедей Клепацкій уговориль своихъ духовныхъ дочерей передать ему управление ихъ имуществомъ. Сдёлавшись управляющимъ сестеръ, Клепацкій при помощи угрозъ и застращиванья вынудиль старухъ подписать въ пользу его безденежныя купчія крѣпости на ихъ дома и, отобравъ отъ сестеръ все ихъ состояніе, началь держать несчастныхъ въ черномъ тала. Въ дало вмашались родственники Ревковскихъ, и ксендзъ оказался подъ судомъ.

Въ числѣ обвиненій, которыя сыплются на православное духовенство и которыми стараются оправдать усп'яхи ксендзовской пропаганды, не последнее место занимаеть также, какъ извёстно, «поголовное пьянство» священниковъ, что-де сильно дискредитируеть православіе въ глазахъ наdода и заставляеть его переходить въ католичество. Что это обвиненіе такъ же лживо, какъ и тенденціозно-не разъ доказывалось фактами и цифрами: въ отношении алькоголизма православное духовенство занимаетъ последнее место въ ряду всехъ другихъ сословій. А каковъ въ этомъ отношеніи уровень католическаго духовенства? Вотъ интересный документъ, оглашенный на томъ же процессъ Огинскаго относительно одного изъ участниковъ егоксендза Домбровскаго. Документъ этотъдонесение Владивостокского римско-католическаго настоятеля, въ которемъ говорится: «Ксендзъ Домбровскій, въ бытность свою военнымъ капелланомъ въ Приамурьт, проявиль столько продерзости, столько гадо-

ь

L

-

۱,-

0

1-

**a**:

Ю

0-

n-

ГО

тельно нетерпимо. Въ пьяномъ видѣ, въ присутствіи офицеровъ, смінвшихся надъ нимъ, онъ катался на ослъ, въ совершенно пьяномъ видъ присутствовалъ на вечеръ у начальника штаба, генерала Зарубина, приставалъ тамъ къ прислугв и гувернанткъ. Онъ такъ вель себя, что одинъ изъ свидътелей его пребыванія въ гостяхъ говориль, что ему за такое поведение надо было бы дать пощечину. Во время своей цовздки въ Хабаровскъ ксендзъ Домбровскій въ пьяномъ виді растеряль церковную утварь, потомъ онъ попаль въ участокъ, составили о немъ протоколъ; къ исполнению своихъ обязанностей онъ относился крайне небрежно».

Можеть быть это единичный факть? Можеть быть это исключение? Если бы даже это и было исключение, то и въ такомъ случай оно было бы очень характерно: ксендзъ Домбровскій, уличенный въ такомъ безобразномъ пьянствѣ и разгулѣ и въ такомъ безобразномъ поведенія, дошедшемъ до того, что онъ «въ пьяномъ видъ растерялъ церковную утварь и попалъ въ участокъ», остался и по-сейчасъ остается ксендзомъ, какъ будто самое обыкновенное дъло! И дъйствительно, это самое обыкновенное дёло. Въ польской книгѣ одного ксендза (скрывшаго свое имя)-«Пастырская медицина» читаемъ: «Мы знали молодыхъ ксендзовъ, которые черезъ три-четыре года по выходь изъ семинаріи умирали отъ б'ёлой горячки». Отчего происходить былая горячка-пояснять, конечно, не нужно: это всёмъ хорошо извъстно.

А вотъ картинное изображение «ксендзовской трезвости», рисуемое ксендзомъ же въ польскомъ журналь:

«Начиная съ самыхъ высшихъ костельныхъ сановниковъ и кончая последнимъ новопосвященнымъ ксендзомъ, который, можетъ быть, сдёлалъ уже заемъ, чтобы скро- мшу, болье дорогую передъ чудотворною нить свое посвящение водкою... Всё ксенд- иконою и более дешевую где-нибудь въ зы пьють — и пьють безмёрно. При всякомъ другомъ мёстё, и складываеть свои по-

пребываніе на Дальнемъ Восток'в положи- удобномъ случай вино у ксендзовъ льется ръкою. Часто случается, что римско-католические ксендзы целыми партіями по нескольку человекъ переёзжають отъ сосёда къ соседу на карты, распутство и на разные распаляющіе напитки. Съ этою же пълью любять они выважать въ города.

- Чемъ могу служить, спросиль однажды кельнеръ римско-католическихъ ксендзовъ, пріфхавшихъ въ одну изъ Варшавскихъ гостиницъ?
  - Принеси вина, отвѣчалъ пробощъ.
  - Какого прикажете?
- Такого, какое Матка Боска пивала. Кельнеръ смутился. Такого, говоритъ, я не знаю.
- А вотъ то, что стоитъ 25 рублей бутылка, отвътилъ ксендзъ.

И этотъ отецъ духовный, который пьетъ вино по 25 рублей за бутылку, пишетъ далее журналь, вынуждень вымогать отъ своихъ прихожанъ десятки или даже сотни рублей за требы. Не разъ беднякъ продаетъ последнюю корову, последнее достояніе семьи, чтобы удовлетворить духовнаго отпа».

Лалве авторъ (полякъ) описываетъ фактъ, свидътелемъ котораго лично былъ, какъ въ Ченстохов' въ алтару подошла къ ксендзу, въ присутствіи нісколькихъ десятковъ дюдей, женщина со словами: «Отецъ духовный, прошу васъ о исповъди-я была здёсь у одного ксендза Паулина, но онъ пьянь и слушаль меня по-пьяному. Спаси мою душу, такъ какъ я не могла исповъдываться, какъ следуетъ».

Возмущенный авторъ-очевидецъ (ксендзъ) говорить по этому поводу: «Воть какъ исполняють духовныя просьбы ксендзы въ томъ пунктв, гдв ежегодно собираются десятки тысячь народа! А, между тымь, нашъ польскій народъ набожно несеть и везетъ не разъ свою вдовью лепту въ Ченстоховъ на жертву, чтобы закупить

КC

Ka

pi

I,J

CE

Ш

Ka

HI

Ц

Be

Ш

TO

К

CA

បរំ

л

б

ce

жертвованія, чтобы... увеличить запась распаляющихъ напитковъ въ правовърно-римскихъ ченстоховскихъ костельныхъ винныхъ погребахъ, охраняемыхъ монахами лучше, чъмъ чудотворный образъ Богородицы и его народныя богатства».

И оказывается, что православные переходять въ католицизмъ изъ-за «поголовнаго пьянства» священниковъ! Это ужъ буквально, что называется, «съ больной головы на здоровую». Нужно ли еще говорить о «примърномъ благочестіи» ксендзовъ? Вышесказанное прекрасно характеризуетъ его.

Вопреки старательно укореняемымъ враждебной православію печатью («освободительно»-инородческой) въ русском обществъ лживо - тенденціознымъ предразсудкамъ, следуетъ признать разъ навсегда, какъ безспорную истину: православное духовенство въ отношении образовательнаго уровня стоить нисколько не ниже католическаго духовенства, въ отношении же нравственномъ, въ отношении благочестия и во всёхъ другихъ отношеніяхъ (за исключеніемъ матеріальной обезпеченности) стоить выше, неизмѣримо выше, - католическаго. Не последнее должно ставить въ примеръ (какъ это обычно делается) православному духовенству, а наоборотъ. Исключенія могутъ быть, конечно, вездь, но когда говорится о чемъ-нибудь, имъются въ виду не исключенія, а общее правило.

Такимъ образомъ, усиёхи католической пропаганды ни въ какомъ случай и ни въ малейшей степени нельзя приписывать достоинствамъ католическаго духовенства и недостаткамъ православнаго. Подобнаго соотношенія въ действительности нётъ: это тенденціозныя ламентаціи, которыми хотятъ лишь прикрыть ксендзовскія беззаконія, злоумотребленія и насилія. Православное духовенство въ Западной Россив сообще стоить на высотё своего призванія и дёлаеть съ своей стороны все возможное къ парадизовалію польско-ксендзовской работы, направденной къ окатоли-

ченію 'и ополяченію Западной Руси, т. е. къ «одбудеванію ойчизны».

Чёмъ же, въ такомъ случай, объясняется такое моральное вліяніе, такая моральная сила ксендзовъ, играющихъ своими прихожанами, какъ пъшками, и заставляющихъ ихъ слівно дівлать то, что имъ (ксендзамъ) угодно? Почему перевысь въ выроисповыдной борыбы оказывается на сторонв католицизма, похищающаго тысячи православныхъ душъ? Въ отвътъ на эти вопросы приведемъ сльдующую выдержку изъ недавно вышедшей польской брошюры Антонія Шеха: «Народъ слушаетъ ксендза, какъ безпомощное стадо своего пастуха, и идетъ туда, куда указываеть ксендзъ. Народъ признаетъ благомъ то, что ксендзы ему вдалбливаютъ, признаетъ безсознательно, безсмысленно, такъ какъ мыслить его никто не научилъ. Напротивъ, мыслить-то ему и до сего времени не разръшается. Народъ славословитъ тъхъ, кого ксендзы приказываютъ славословить, и ненавидить тёхъ, кого ненавидятъ ксендзы. Находясь въ вичной вражди между собою, въ въчной зависти другъ къ другу, въ въчныхъ распряхъ изъ-за болве доходныхъ приходовъ, изъ-за милостей своихъ епископовъ, ксендзы немедленно выступають всё, какъ одинъ человёкъ, если подъ соломенную крышу безъ ихъ въдома и безъ ихъ цензуры попадаетъ какая-нибудь книжка. Читать народъ можетъ только то, что велить ксендзъ. Учиться можеть только такъ, какъ желаетъ ксендзъ; сноситься можетъ только съ теми людьми, съ которыми разрѣшаетъ ксендвъ. Ксендвъ ведетъ списокъ книгъ, которыя можно брать въ руки, ксендзъ рвшаетъ, какія газеты можно читать, какія слёдуеть бросать въ огонь. Если кто-нибудь и вздумаеть оказать ксендзу сопротивление, то, въ концъ концовъ, онъ все-таки вынужденъ бываетъ подчиниться могуществу конфессіонала. Нужно очутиться среди народа, нужно пожить съ нимъ на почвъ приходской жизни, чтобы имъть возможность представить себъ во всей

Воть вь этой-то ксендзовской тираніи и все дёло: благодаря ей, все католическое населеніе составляеть армію ксендзовъ, которые направляють и ведуть ее, куда и какъ хотятъ, - армію, которая сліпо творитъ волю ксендзовъ, какъ нвкое «святое дёло». Ксендзъ приказываетъ чинить насилія надъ православными членами смішанныхъ семей для обращенія ихъ въ католицизмъ, — и католики чинятъ надъ ними насилія, приводя ихъ, въ концв концовъ, въ костелъ; ксендвъ приказываетъ вести въ костелъ православныхъ, желающихъ жениться или выйти замужъ за католиковъ, - и последніе ихъ приводять; ксендзъ приказываетъ крестить детей изъ смвшанныхъ браковъ въ католицизмъ и ихъ несуть въ костель; ксендвъ приказываетъ католикамъ обращать въ католицизмъ ихъ рабочихъ, -и обращаютъ и т. д. А польскимъ панамъ и приказывать ничего этого неть надобности: окатоличение Западной Руси, какъ средство ополяченія ея, для нихъ «натріотическое» дёло «одбудованія ойчизны» и они сами усердно служать ему.

Такимъ образомъ, и идетъ процессъ полонизаціи Западной Руси чрезъ окатоличеніе ея,—процессъ, который самъ собой, кенечно, не остановится. Православное же духовенство остановить его не можетъ: это не въ его власти. «Не надо,—скажемъ словами графа М. Н. Муравьева,—вводить себя въ заблужденіе и нужно знать, что, доколѣ римское католичество будетъ господствовать въ краѣ и не будетъ поставлено въ положеніе зависимое, дотолѣ мы не можемъ быть увѣрены въ моральномъ преобладаніи въ краѣ и въ его умиротвореніи»...

А. Волынецъ.

--

Учено-литературная дъятельность В. О. Пъвницкаго.

Почившій 12-ю іюля профессоръ Кіевской духовной академін, Василій Өедөрө- № 30, стр. 1312—1316.

вичь Певницкій 1), помимо своей церковнопроповёднической и общественной дёятельности, еще болье извъстенъ своими научными трудами. Его имя, какъ ученаго, извъстно не только представителямъ и любителямъ богословской науки въ Россіи, но и всему образованному русскому обществу. Учено-литературные труды Василія Өепоровича многочисленны и разнообразны. Онъ писалъ и по патрологіи, и по сравнительному богословію, и по пастырскому, а болье всего-по гомидетикь. Отъ него затымъ осталась масса словъ, поученій, богословскихъ чтеній, річей, статей религіознонравственнаго, педагогическаго и публицистическаго характера и критическихъ замътокъ по предмету избранной имъ спеціальности.

Особаго вниманія заслуживають труды Василія Өедоровича по пастырскому богословію: 1) «Священникъ. Приготовленіе къ священству и жизнь священника». Изд. 5-е. Кіевъ, 1897; 2) «Служеніе священника въ качествъ духовнаго руководителя прихожанъ». Изд. 3-е. Спб. 1898; 3) «Свяшенство. Основные пункты въ ученіи о пастырскомъ служеніи». Изд. 2-е. Кіевъ, 1897 и другіе. Названныя сочиненія Василія Федоровича представляють переработку его лекцій по пастырскому богословію, которыя онъ читаль въ періодъ съ 1869 года по 1884-й, и потому могутъ служить дучшимъ критеріемъ для оценки его профессорскихъ чтеній. Написанныя просто и убъдительно и притомъ примънительно къ условіямъ современной жизни, эти сочиненія Василія Оедоровича производять глубокое и неотразимое впечатление и уже лавно следались настольными книгами русскихъ пастырей. Многократное изданіе этихъ сочиненій служить наидучшимь фактическимъ подтвержденіемъ жизненности высказанныхъ въ нихъ сужденій.

Не менве замвчательны и учено-литера-

Некрологъ его см. въ «Церк. Вѣд.» 1911 г. № 30, стр. 1312—1316.

турные труды Василія Өедоровича по гомилетикъ.

Особенно замвчательнымъ является сочиненіе Василія Федоровича, подъ заглавіемъ: «Церковное краснорфчіе и его основные законы». Изд. 2-е. Спб., 1908. Этотъ трудъ, долгое время печатавшійся въ академическомъ журналь «Труды Кіевской духовной академіи» (1900—1905 г.г.), есть систематическое изложение взглядовъ автора по теоріи пропов'ядничества, сложившихся у него въ течение его полувековой научной работы въ избранной спеціальности. По своему плану это сочинение Василія Өедоровича располагается применительно къ существующимъ учебнымъ пособіямъ по гомилетикъ и захватываетъ собою всъ, входящія въ нихъ, положенія. Въ названномъ сочинении авторъ, съ присущей ему живостью и простотой, трактуеть о проповеди, какъ особомъ виде красноречія, о содержаніи пропов'єдей, ихъ форм'є, характерь, популярности и о приготовленіи къ пропов'вдничеству. По своимъ великимъ достоинствамъ, эта книга Василія Оедоровича является однимъ изъ самыхъ ценныхъ и наилучшихъ руководствъ по гомилетикъ.

Изъ другихъ гомилетическихъ трудовъ Василія Федоровича общаго характера засдуживають вниманія его статьи: 1) «Въ какомъ видъ можетъ и должна быть поставлена каседра гомилетики» (Тр. К. Д. А. 1863 г., № 5) и 2) «Проповъдь. Ея характеристика и методъ ея составленія». (Тамъ же, 1888 г., № 1).

Затемъ перу Василія Федоровича принадлежить цёлый рядь сочиненій, посвященныхъ имъ изученію проповъдничества въ его историческомъ развитіи.

Изъ такихъ его трудовъ особаго вниманія заслуживаеть изследованіе, подъ заглавіемъ: «Святый Григорій Двоесловъ — его пропов'єди и гомилетическія правила». Кієвъ, 1872 г., за которое авторъ его въ томъ же 1872 году быль удостоень высшей учеже историческаго характера и следующія проповедничества,

статьи Василія Өедоровича, напечатанныя имъ въ академическомъ журналь: 1) «Святый Іоаннъ Креститель, какъ пропов'вдникъ покаянія» (1868 г., № 1); 2) «Образъ Господа и Спасителя нашего Інсуса Христа, какъ учителя» (1868 г., №№ 9 и 10); 3) «Проповъдь въ первенствующей Церкви христіанской» (1875 г., № 6); 4) «Церковная пропов'ядь въ в'ыкъ мужей апостольскихъ» (1876 г., № 2): 5) Слёды проповедничества въ древнейшей отеческой письменности» (1878 г., №№ 1 и 3); 6) «Оригенъ и его проповъди» (1879 г., №№ 2 и 11. 1880 г., №№ 3 и 4); 7) «Ближайшіе сотрудники Оригена въ дёлё церковной проповѣди» (1883 г., № 3); 8) «Св. Ипполить, епископъ Рима, и дошедшіе до насъ памятники его проповедничества» (1885 г., №№ 1 и 2); 9) «Св. Григорій Чудотворедъ, епископъ Неокесарійскій, и приписываемыя ему проповъди» (1884 г., № 3); 10) «Образованіе отцевъ-пропов'єдниковъ IV в.» (1892 г., №№ 9 и 10); 11) «Проповъди св. Максима, епископа Туринскаго (V-го в.)» (1868 г., №№ 5 и 6); 12) «Арелатскіе пропов'ядники (V—VI-го в.в.)—Иларій и Кесарій» (1870 г., № В з и 6); 13) «Св. Левъ Великій и его пропов'єди» (1871 г., №№ 1 и 2); 14) «Беседы св. Григорія Великаго на пророка Ісзекіиля» (1871 г., № 3); 15) «Порядки и обычаи при сказываніи пропов'ядей въдревней Церкви (III—V в.в.)» (1885 г., №№ 4, 10 и 11. 1886 г., №№ 1, 3 и 5); 16) «Къ исторіи древне-христіанской проповъди» (1890 г., № 7); 17) «Епифаній Славинецкій, одинь изъглавныхъ д'язтелей русской духовной литературы въ XVII в.» (1861 г., №№ 8 и 10); 18) «Слово Стефана Яворскаго, митрополита Рязанскаго и Муромскаго» (библіографич. свёдён.) (1874 г., №№ 7, 10 и 12. 1875 г., №№ 1, 3, 5, 9 и 10. 1877 г., №№ 4 и 5), и 19) «Проповѣдническіе труды митрополита Кіевскаго Евгенія» (1867 г., №№ 9 и 10).

Считая необходимымъ провфрить слоной степени доктора богословія. Такого жившуюся у насъ теорію церковнаго Василій Оедоровичь

и

3

Й

ŭ

й

a

T-

)--

)-

m

ъ

полгое время занимался изучениемъ теорій проповёдничества у другихъ христіанскихъ народовъ. Плодомъ этихъ занятій Василія Өелоровича были следующее его труды, напечатанные въ академическомъ журналь: 1) «Позднъйшіе протестантскіе гомилетики» (1886 г., № 11); 2) «Чтенія о пропов'єди Брукса» (1887 г., № 12), и 3) «Изъ исторіи гомилетики» (1893 — 1899 г.г.). Последній трудь автора представляеть изъ себя рядъ статей подъ слёдующими частными наименованіями и подраздёленіями, а именно: А) «Гомилетика блажен. Августина» (1893 г., № 1); Б) «Среднев вковыя гомилетики» (1893 г., №№ 6, 8 и 10); въ частности: а) «Гомилетика Эразма Роттердамскаго» (1894 г., №№ 3, 7 и 8); б) «Практическія пособія для пропов'єдниковь въ средневѣковой литературѣ» (1894 г., №№ 9 и 10); в) «Сборники историческаго содержанія, бывшіе въ употребленіи у средневъковыхъ проповъдниковъ» (1895 г., №№ 1, 2 и 7); г) «Гомилетика въ новое время послѣ реформаціи Лютера» (1896 г., № 1); д) «Гомилетика Герарда Гиперія» (1896 г., № 5); е) «Гомилетическая теорія Шпенера» (1896 г., № 8); ж) Гомилетика Мосгейма» (1896 г., № 11); в) «Французская гомилетика изъ эпохи блестящаго развитія французской проповъди» (1897 г., № 1); и) «Фенелоновы разговоры о краснорвчіи» (1897 г., № 5); і) «Краснорвчіе—добродвтель Теремина» (1897 г., № 11); к) «Теорія религіозной річи Шлейермахера» (1898 г., № 1); д) «Гомилетика Александра Швейцера» (1898 г., № 6); м) «Теорія духовнаго краснорѣчія Юнгмана» (1898 г., № 12. 1899 г., № 2), и н) «Гомилетика или теорія пронов'єди Вине» (1899 г., № 8).

Заслуживають также вниманія статьи Василія Оедоровича критико-біографическаго характера: «О проновѣдяхъ архієнископа Херсонскаго Димитрія» (Тр. К. Д. А. 1890 г., № 11), «О словахъ и рѣчахъ архієнископа Херсонскаго Сергія» (Тамъ же, 1893 г., № 12), критическія замѣтки о проновѣдяхъ митрополита Кіевскаго Платона, архі-

епископа Харьковскаго Амвросія, архіепископа Херсонскаго Никанора, епископа Костромского Александра (Библіогр. Лист. при Рук. для сельск. паст. за 1884 г.), протоіерея А. Ключарева (Лист. дух. библіограф. и журналист. 1873 г.) и многихъ другихъ.

Особую группу литературныхъ трудовъ Василія Оелоровича составляють его слова и ръчи. Въ ряду этихъ трудовъ его на первомъ місті должны быть поставлены «Слова», которыя Василій Өедоровичь произносиль на вечернемъ богослужении, известномъ подъ именемъ «пассій», совершаемыхъ въ Кіевъ въ пятницы первыхъ четырехъ недёль великаго поста. Начиная съ 1861 года, эти слова почти неопустительно печатались въ академическомъ журнадъ, а въ 1905 году всв эти слова Василія Өедоровича редакціей «Миссіонерскаго Обозрвнія» были изданы особой книгой, подъ заглавіемъ: «Сборникъ словъ, произнесенныхъ въ церкви Кіево-Братскаго монастыря на вечернемъ богослужении, извъстномъ подъ именемъ пассій». Спб., 1905. Въ сборникъ 44 слова, сказанныя Василіемъ Оедоровичемъ въ теченіе 1858— 1904 г.г. на самыя разнообразныя темы.

Василію Өедоровичу принадлежить затъмъ немало словъ и ръчей надгробныхъ, которыми онъ провожалъ въ загробную жизнь некоторыхъ Кіевскихъ первосвятителей и всёхъ своихъ сослуживцевъ. Вытекая изъ глубины его любящаго сердца. эти слова Василія Өедоровича всегда отличались необыкновенной искренностью. Особенно замвчательнымъ является слово Василія Өедоровича, въ которомъ онъ оплакиваль смерть близкаго своего друга и товарища, профессора Кіевской академін И. И. Малышевскаго (Тр. К. Д. А. 1897 г., № 2). По глубинв выраженных въ немъ чувствъ и искренности, это слово Василія Фелоровича является однимъ изъ самыхъ наилучшихъ его словъ. Большинство надгробныхъ рвчей напечатаны Василіемъ Өедоровичемъ въ академическомъ журналъ, а частію въ «Воскресномъ Чтеніи».

Наконецъ, Василію Федоровичу принадлежить множество статей религіозно-нравственнаго, педагогическаго и публицистическаго характера, напечатанныхъ въ разныхъ журналахъ.

Вольшинство статей Василія Өедоровича религіозно-правственнаго характера напечатано въ журналѣ «Воскресное Чтеніе». Воть некоторыя изъ нихъ: 1) «Владычество человека надъ неразумною тварью» (1856—1857 г.г., №№ 31—32)—это было первое печатное произведение почившаго; 2) «О религіозно-нравственномъ чтеніи» (1879 г., № 1); 3) «Религія въ обществѣ человъческомъ» (1880 г., №№ 35-36); «Религія и нравственность» (1880 г., №№ 40-42); «Религія и семейство» (1880 г., №М 45-48); «Редигія и воспитаніе» (1881 г., №№ 8—12); «Христіанство и просвѣщеніе» (1881 г., №№ 48—49. 1882 г., № 1); «Христіанство и прогрессъ» (1882 г., № 6); «Рабочій трудъ въ язычествѣ и христіанствъ» (1882 г., №№ 27-29); «Слуги и господа» (1882 г., №№ 48—49); «Присяга и ея значеніе» (1883 г., №№ 9—11); «Өомино невѣріе» (1883 г., № 17); «Христіанское ученіе о счастіи» (1883 г., № 28). «О бережливости» (1883 г., № 29); «Скорби человъческія» (1882 г., №№ 30—31); «Скорбь при гробахъ близкихъ намъ людей» (1883 г., №№ 35—37) и другія. Какъ перечисленныя, такъ и многія другія статьи Василія Федоровича религіозно-правственнаго содержанія, напечатанныя въ «Воскресномъ Чтеніи», составили особый, изданный въ 2-хъ выпускахъ редакціей «Миссіонерскаго Обозрвнія», «Сборникъ статей по вопросамъ христіанской віры и жизни»; Спб., 1901—1903.

Изъ статей Василія Өедоровича педагогическаго характера особаго вниманія заслуживають следующія: 1) «Жизнь и школа» (Тр. К. Д. А. 1862 г., № 3); 2) «О значеніи классическихъ языковъ въ системъ образованія» (Тамъ же, 1863 г., № 11); 3) «Что могуть ожидать въ будущемъ наши духовно-учебныя заведенія» тельность. Своими многочисленными науч-

(Тамъ же, 1864 г., № 9); 4) «По вопросу о преобразованіи академій» (Тамъ же, 1867 г., № 5) и многія другія.

Изъ статей Василія Өедоровича публицистическаго характера могуть быть указаны слъдующія: 1) «Религіозно-церковные вопросы въ Германіи» (Правосл. Обозр. 1861 г., № 1); 2) «Западный взглядъ на болгарскій вопросъ» (Тр. К. Д. А. 1861 г., № 7); 3) «Требованія по отношенію къ духовной журналистикъ въ нашемъ читающемъ обществъ» (Тамъ же, 1861 г., № 9); 4) «Положеніе богослововъ, готовящихся къ духовному званію въ Германіи» (Тамъ же, 1864 г., № 8); 5) «Нигилисты». Характеристика одного изъ современныхъ направленій («Отцы и діти» Тургенева) (Тамъ же, 1862 г., № 4) и многія другія.

Въ последнее время Василій Өедоровичь все более и более углублялся въ вопросы потусторонняго человъческого бытія, плодомъ чего явился рядъ статей по вопросамъ христіанской эсхатологіи. Таковы его чтенія въ публичныхъ собраніяхъ Кіевскаго религіозно-просвѣтительнаго общества «О промыслѣ Божіемъ», «О счастіи», «О загробной жизни». Какъ плодъ христіански уб'вжденнаго ума, глубоко вдумчивой мысли и возвышенно - настроенной души, эти чтенія Василія Өедоровича производять глубокое и неотразимое впечатлъніе и вызывають сердечное умиленіе.

Перу Василія Өедоровича принадлежить также несколько статей по патрологіи и сравнительному богословію.

Въ краткой стать в нътъ возможности перечислить всё учено-литературные труды Василія Федоровича, которые онъ, помимо академическаго журнала, печаталь въ «Воскресномъ Чтеніи», «Православномъ Обозриніи», «Русской Бесьдів», «Вістників Юго-Западной Россіи», «Руководствѣ для сельскихъ пастырей», «Церковныхъ Въдомостяхъ», въ разныхъ сборникахъ, а также издаваль и отдёльно. Уже изъ приведеннаго, но далеко не полнаго, перечня трудовъ Василія Өедоровича видно, какъ была обширна его учено-литературная дія-

и

И

1

Ъ

Ъ

a

1-

Ъ

**1**-

**q** -

ными трудами онъ внесъ цвнный вкладъ въ сокровищницу отечественной богословской литературы и снискалъ себф всеобщую извъстность. Безъ преувеличенія можно сказать, что нътъ уголка въ нашемъ общирномъ отечествъ, гдъ бы не было извъстно его имя.

Последніе три года своей жизни Василій Федоровичь посвятиль воспоминаніямь о прожитомъ, плодомъ чего явились весьма интересныя статьи, подъ заглавіемъ: «Мои воспоминанія», напечатанныя въ журнадахъ «Руководство для сельскихъ пастырей» за 1909 г. и «Трудахъ Кіевской духовной академіи» за 1911 г. Въ этихъ воспоминаніяхъ авторъ подробно описываєть свое дётство, обученіе въ духовномь училищь и семинаріи, студенческіе годы и начальную служебную деятельность. Но довести свои воспоминанія до конца Василію Федоровичу не суждено было.

Къ сказанному объ учено-литературной дъятельности Василія Федоровича остается лишь прибавить, что въ 1905 г., когда исполнилось 50-лѣтіе достойнаго служенія покойнаго въ Кіевской академіи, появилась книга: «Пятидесятилѣтній юбилей Василія Федоровича Піъвницкаго». К. 1905, гдѣ болѣе или менѣе подробно перечислены почившаго учено-литературные труды, а также изображено и его важное значеніе для русской богословской науки и въ частности—для Кіевской академіи.

В. Б.

## хроника.

Отпускъ епископамъ—Никону, Палладію и Алевсію. — Навначеніе іером. Гурія въ коммиссію по реформѣ духовно-учебныхъ заведеній. — Облаченія и священные сосуды для бѣдныхъ церквей въ Турпіи. — Экскурсія изъ Сербіи. — Третье епархіальное училище въ Москвѣ. — Новый малистръ богословія. — Возглашеніе имени Великой Княтини Ксеніи Александровны при службахъ въ деркви Ялтинской гимназіи. — Новая стипендія при С.-Петербургскомъ духовномъ училищѣ. — С разрѣшенія отпусковъ желѣзнодорожнымъ служащимъ для говѣнія. — Новое братство.

Преосвященный Никонъ, епископъ Вопогодскій и Тотемскій, уволенъ въ отпускъ внутри Имперіи для поправленія здоровья, таты, офицеры, профессора, адвокаты;

съ 20 августа по 5 октября. На время его отпуска ріменіе текущихъ епархіальныхъ діль поручено преосвященному Антонію, епископу Вельскому, второму викарію Вологодской епархіи, разсмотрініе же діль наиболіє важныхъ преосвященный Никонъ сохранитъ за собою.

Разрѣшенъ отпускъ на  $1^1/_2$  мѣсяца преосвященному Пермскому Палладію, для посѣщенія Кіево-Печерской лавры, Новоаеонскаго Симоно-Кананитскаго монастыря и нѣкоторыхъ другихъ обителей Южной Россіи.

Разрѣшенъ также отпускъ на одинъ мѣсяцъ, съ 15 іюля по 15 августа, преосвященному Алексію, епископу Великоустюжскому, первому викарію Вологодской епархіи, для поѣздки въ С.-Петербургъ, Москву и Тулу.

\*\*\*

Для участія въ работахъ Коммиссіи, образованной при Святвинемъ Сунодв для составленія проекта уставовъ и штатовъ среднихъ духовно-учебныхъ заведеній, вызванъ экстраординарный профессоръ Казанской духовной академіи по каеедрв калмыцкаго языка, іеромонахъ Гурій.

\*\*
Святьйшимъ Сунодомъ поручено Хозяйственному Управленію изготовить и выслать въ распоряженіе Россійскаго Императорскаго посольства въ Константинополь 10 комплектовъ священническихъ облаченій и 5 комплектовъ священныхъ сосудовъ для раздачи, по усмотрънію посольства, нуждающимся православнымъ церквамъ въ Турціи.

На этихъ дняхъ вывъжаеть изъ Сербіи въ Россію, для обозрвнія Одесской выставки, большая экскурсія, въ которой приметь участіе около 500 человвкъ представителей всвхъ круговъ сербскаго общества. Среди нихъ будутъ находиться и вкоторые министры, предсвдатель скупщины, депутаты, офицеры, профессора, адвокаты;

врачи, купцы, крестьяне, наконецъ, въ числь экскурсантовъ же будутъ находиться одинъ сербскій архіерей и нісколько духовныхъ лицъ. Духовныя лица предполагаютъ 6 августа совершить въ Одесскомъ каеедральномъ соборѣ молебствіе о здравіи Государя Императора. Повздка эта можетъ имъть громадное значение, такъ какъ будеть содъйствовать развитію русско-сербскихъ добрососъдскихъ отношеній посредствомъ распространенія въ Сербіи вірныхъ представленій о Россіи. Святьйшимъ Сунодомъ поручено высокопрессвященному архіепископу Херсонскому Димитрію распорядиться о придоставленіи прибывающимъ съ экскурсіею духовнымъ лицамъ соотвётствующаго пом'вщенія и объ удовлетвореніи ихъ желанія совершить 6-го августа молебствіе о здравіи Государя Императора въ Одесскомъ канедральномъ соборъ.

Въ виду чрезмърнаго переполненія существующихъ въ Московской епархіи двухъ епархіадьныхъ женскихъ училищъ, Святъйшимъ Сунодомъ, согласно ходатайству высокопреосвященнаго митрополита Московскаго, разръшено открыть, съ наступающаго 1911 — 1912 учебнаго года, въ Москвъ третье епархіальное женское училище, съ отнесеніемъ содержанія его на изысканныя мъстныя средства и съ помъщеніемъ, временно, въ училищномъ зданіи Московскаго Скорбященскаго монастыря.

Исправляющій должность доцента Московской духовной академіи по канедрів Священнаго Писанія Ветхаго Завіта, священникъ Димитрій Рождественскій, за представленное имъ въ совіть Московской духовной академіи сочиненіе, подъ заглавіемъ: «Книга пророка Захаріи. Исагогическое изслідованіе. Выпускъ 1. Введеніе. Писатель и его время. Анализъ содержанія книги», признанъ совітомъ академіи достойнымъ степени магистра богословія, въ каковой степени и утвержденъ Святійнимъ Сунодомъ.

Причту Григоріе \* Вогословской церкви при Ялтинской Александровской мужской гимназіи разрѣшено возглашать по церковному чиноположенію на ектеніяхъ и на великомъ выходѣ при служеніи въ сей церкви, послѣ имени Наслѣдника Цесаревича, имя Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Ксеніи Александровны, состоящей Почетною Попечительницею пансіона при названной гимназіи.

При С.-Петербургскомъ Александро-Невскомъ Антоніевскомъ духовномъ училищъ учреждена Святъйшимъ Сунодомъ стипендія имени протоіерея Михаила Лебедева и жены его Елисаветы Лебедевой на пожертвованный душеприказчикомъ умершей Елисаветы Лебедевой, дъйствительнымъ статскимъ совътникомъ Петромъ Вознесенскимъ, капиталъ въ 1000 рублей, въ свидътельствъ 4% об ренты.

Святьйшимъ Сунодомъ разрвшено совершать ежегодно 30-го імня, въ день храмового праздника С.-Петербургскаго Іоанновскаго женскаго монастыря, послв Божественной литургіи, крестный ходъ вокругъ названнаго монастыря.

Въ виду поступившей въ Министерство Путей Сообщенія жалобы на одного изъ начальствующихъ лицъ жельзной дороги, не разрѣшающаго будто бы служащимъ этой дороги кратковременныхъ отпусковъ для исполненія христіанскаго долга исповъди и Св. Причастія, Министерствомъ разъяснено управляющему означенной жельзной дорогой, что, согласно циркуляру бывшаго Департамента жельзныхъ дорогъ, отъ 25 апрѣля 1885 г. за № 3445, желѣзнодорожные служащіе должны быть отпускаемы въ храмы для говинія, исповиди и пріобщенія Св. Таинъ по-очереди и не въ одинъ только Великій постъ, а, но возможности, и въ другіе посты.

5-го сего іюня въ 1 часъ дня въ актовомъ заль Яранскаго духовнаго училища соЬ

0

Ť

)-

30

Ъ

1,

Ъ

Ъ

ე-

Ъ

е-

y

ъ,

0-

ЦИ

не

3-

ľЪ

0-

стоялось открытіе вновь учреждаемаго братства для помощи беднымъ воспитанникамъ училища. Предъ открытіемъ братства совершено было молебное пвніе предъ святыми иконами: Спасителя, Божіей Матери и небеснаго покровителя братствасвятителя и чудотворца Николая, причемъ о, протојерей мъстнаго собора О. Н. Ивановъ сказалъ краткую рѣчь. По окончаніи молебствія и окропленія присутствовавшихъ святою водою, состоялось первое собраніе братства. При этомъ смотритель училища П. Н. Сумароковъ сказалъ нъсколько словъ для ознакомленія собравшихся съ исторіей возникновенія и утвержленія устава братства и съ необходимостью, давно назрѣвшею, въ учрежденіи полобнаго типа, издавна лелвемаго Христовою Церковью, -- братской помощи. Затвиъ о. настоятель собора, какъ предсвдатель общихъ собраній братства, прочелъ накоторые §§ устава братства. Затамъ, на основаніи § 6 и § 7 устава братства, постановдено было избрать въ почетные члены братства преосвященнъйшаго Іоанникія, епископа Кирилловскаго, какъ своимъ вкладомъ положившаго начало этому доброму дёлу. Послё чего состоялось избраніе должностныхъ дицъ, и общее собраніе было объявлено закрытымъ, а началось собраніе членовъ совёта братства. Изъ постановленій собранія сов'та братства отмъчены быть должны следующія два: 1) напечатать 300 экземпляровъ устава братства, изъ коихъ десять представить г. начальнику губерніи и разослать по 1 экземпляру: а) членамъ-учредителямъ; б) бывшимъ преподавателямъ и начальствующимъ училища, понынѣ здравствующимъ и в) бывшимъ ученикамъ училиша, нынъ состоящимъ на государственной или общественной вообще службь, съ приглашениемъ вступить въ члены братства или оказать ему какое-либо содъйствіе и 2) разослать о.о. благочиннымъ Яранскаго духовно-училищнаго округа подписные листы для сбора добровольныхъ пожертвованій въ кассу братства.

Устроеніе въ Баръ-градѣ русскаго храма святителя Николая и страннопріимницы при немъ для паломниковъ 1).

II. Причины исключительнаго почитанія святителя Николая въ нашемъ Отечествѣ.

Гді же причина того исключительнаго почитанія, которое воздается русскимъ народомъ великому угоднику Николаю? Почему именно въ Россіи преимущественно прославляется великій архипастырь грековосточной Церкви, проходившій свое служеніе въ одномъ изъ городовъ Ликійской области въ Малой Азія?

Тайну такого исключительнаго въ церковной жизни русскаго народа событія раскрываеть, прежде всего, житіе святителя Николая. Изъ него видно, что святитель Николай, родившійся около 280 г. въ Ликійскомъ городѣ Патарѣ, отъ юныхъ лѣть vcовершадся во всякомъ добромъ дёдё и носиль на себъ знаменіе Божественной благодати. Проникнутый страхомъ Божіимъ, который возрасталь въ немъ подъ вліяніемъ изученія слова Божія, всецёло преданный подвигамъ поста и молитвы, святитель Николай еще въ молодости заявилъ себя подвигами благотворенія и не только роздаль бъднымъ все свое имущество, унаслъдованное отъ родителей, но и другихъ привлекалъ своимъ примфромъ и поощреніемъ къ дъламъ милосердія и любви къ ближнему. Въ санв пресвитера святитель Николай совершилъ путеществіе въ Палестину для поклоненія Гробу Господню и во время этого странствованія чудесно укротиль морскую бурю, угрожавшую кораблю и морякамъ гибелью, и исцёлиль больныхъ отъ тяжкихъ телесныхъ недуговъ. Когда же святитель заняль архіепископскую канедру въ Мурахъ Ликійскихъ, онъ совершенно отказался отъ себя и жилъ всецёло для другихъ, -- для своей паствы, для бъдныхъ

¹) Продолженіе. См. № 30 «Церк. Вѣдом.».

и больныхъ, для прославленія имени Божія среди народовъ, для созиданія царства Божія на вемль. Его строгое и точное соблюденіе ученія о вірів и всёхъ уставовъ Церкви, горячая ревность объ утвержденія православія и искорененіи ересей, заявленная особенно на первомъ вселенскомъ соборѣ въ борьбѣ съ злочестивымъ Аріемъ, его исповъдничество за имя Христово въ кровавое гоненіе Діоклетіана, широкая благотворительность, истинно богоугодная жизнь, миротворчество среди враждующихъ и властная защита невинно осужденныхъвотъ некоторыя изъ доблестей великаго угодника Божія, подробно и определенно раскрытыя въ его житіи. По церковному прославленію, святитель быль «правиломъ ввры и образомъ кротости, воздержанія учителемъ, стяжавшимъ смиреніемъ высокая, нищетою богатая», спасителемъ невинныхъ. Для пастырей онъ былъ-добрый архипастырь, для недужныхъ-врачъ-исцвлитель, для бвдствующихъ-избавитель, гръшникамъ-заступникъ, нищимъ-сокровище, скорбящимъ — утвшитель, путешествующимъ-спутникъ, въ морт находящимся-опытный кормчій. Подобно солицу, онъ согрѣвалъ всю свою наству свѣтозарными лучами своихъ благодатныхъ дарованій и, живя среди народа, путеводиль его въ дълахъ въры и благочестія. «Святитель весь быль милость и любовь, -- самый видь его быль подобень лику ангела и неотразимо привлекалъ къ себъ». Онъ совершалъ чудеса и благод втельствоваль народу не только при жизни своей, но и по смерти, -- то спасаеть народь отъ голода, ему угрожавшаго, то избавляеть корабль отъ гибели и оть потопленія, то вырываеть изъ рукъ палача мечъ, занесенный надъ тремя невинно осужденными гражданами, то освобождаеть изъ плена или изъ темницы несправедливо заключенныхъ, то врачуетъ угасшее зрвніе сербскому царевичу Стефану и исцёляетъ разслабленнаго юношу, то чудесно возвращаетъ похищенныя имвнія и т. д. О чудесахъ, заступленіи и помощи рое подобіє съ открытымъ; добрымъ и

великаго угодника Божія одна древне-русская рукопись выражается следующимъ образомъ: «Вся поднебесная исполнися чудесъ святаго Николы: иди въ греки-тамо удивляются, и въ латинвхъ чудятся, и въ сурвяхъ хвалятся. Приди въ Русь и виждь, яко нѣсть града, ни села, идѣже не бѣша чудеса многа умножена св. Николы».

Такимъ образомъ, житіе изображаетъ святителя Николая «полнотою добродътелей», которыми опредвляется совершенная христіанская святость, приближающая людей къ Богу и отверзающая имъ царство небесное. И въ пресвътломъ ликъ, дъяніяхъ и чудесахъ святителя русскому народу предстало полное воплощение собственныхъ его духовныхъ стремленій, завътовъ и упованій, здісь выразилось его представление о совершенной благодатной праведности и проявились въ истинномъ и подлинномъ отображени всв возвышенныя особенности чистой и непорочной религіозно-правственной жизни, къ осуществленію которой русскій народъ стремился отъ первыхъ временъ своего историческаго бытія и въ достиженіи которой видёль одну изъ основныхъ народныхъ своихъ задачъ. Кромъ того, русскій народъ въ свойствахъ своей души и характера, въ исторической своей обстановкъ и дъятельности нашель некоторые признаки сходства, близости и сродства съ личнымъ характеромъ великаго угодника Божія, съ его доброд втедями и благодатными дарованіями. Въ самомъ дёль, милосердіе и состраданіе святителя къ бёднымъ, больнымъ и несчастнымъ, его защита невинно осужденныхъ и несправедливо заключенныхъ, рѣшительное и смѣлое выступленіе за правду, помощь пострадавшимъ отъ бъдствій на сушь и на морь-эти и подобныя правственныя черты духовнаго облика святителя Николая напоминаютъ подвиги состраданія и великодущія русскаго народа, заявленныя и въ его исторіи, и въ письменности, устанавливають некото-

и

Ь

þ

и

,-

0

i-

e

Ъ

)-

0

ъ

CO

И

0-

смёлымъ характеромъ русской натуры, съ наиболье сокровенными запросами и стремленіями нашего народа - богоносца. И это незримое духовное сродство общей народной души съ совершеннымъ образомъ Мурликійскаго святителя еще болве приблизило къ намъ великаго угодника Божія, создало особенныя у насъ отношенія къ его имени и памяти и слівлало ликъ его наиболве привлекательнымъ пля русскаго народа и достойнымъ его благоговъйной любви и глубокаго уваженія. А ватьмъ, великія знаменія и чудеса святителя, которыми исполнена вся русская земля и ознаменована вся русская исторія, еще болье объединили весь православный русскій народъ въ безграничной върв въ святителя Николая и покрыли неувядаемою великою славою его пресвитлое имя отъ сввера Россіи до юга и отъ востока до запада. Наконецъ, ежедневная служба святителю, перешедшая на Русь изъ Византіи со времени принятія христіанства и поставившая этого угодника въ церковно-редигіозномъ самосознаніи русскаго народа наравив съ св. Іоанномъ Предтечею, безплотными Силами и апостолами Христовыми, въ теченіе длиннаго ряда ваковъ украпляла русскій народъ въ его установившемся возареніи на великаго угодника Божія и, вместе съ другими отмъченными основаніями, также содъйствовала исключительному почитанію на Руси святителя Николая.

III. Мурликійскій вопросъ въ его историческомъ развитіи.

Въ глубинъ безграничнаго по въръ и любви сердца русскаго народа, проникнутаго исключительнымъ чувствомъ благоговвнія къ имени, лику, двяніямъ и чудесамъ святителя Николая, неизмённо сохранялась и живеть свётлая память и о мізстахъ Востока и Запада, связанныхъ съ преславнымъ образомъ великаго угодника

протекла архипастырская діятельность свя. тителя Николая, и особенно Баръ-градъ, куда въ 1087 году были перенесены чествыя его мощи.

Муры-столица и митрополія Ликійской области, въ юго-западной части Малой Азіи, процвітавшая во время святителя Николая и служившая крупнымъ пунктомъ мъстной церковной и гражданской жизни-Дентельностью святителя здёсь преимущественно былъ прославленъ канедральный храмъ Новый Сіонъ, гдѣ великій угодникъ совершаль богослуженія и быль погребень послѣ своей праведной кончины 6-го декабря 343 г. Мощи святителя, почивавшія въ Новомъ Сіонъ, служили предметомъ всеобщаго почитанія и привлекали въ Муры многочисленныхъ поклонниковъ изъ среды византійскаго духовенства и народа. Свято сохранялся и честный храмъ святителя, при которомъ въ VI въкъ быль созданъ монастырь, устроенный по строгому общежительному уставу. Въ VIII веке, когда византійская Церковь обуревалась иконоборческимъ движеніемъ, монастырь Новый Сіонъ опустъль, вследствіе жестокаго гоненія его обитателей, воздвигнутаго противъ нихъ сильною въ городѣ иконоборческою партіей. Въ половинѣ IX вѣка. послѣ возстановленія иконопочитанія, церковная жизнь въ Мурахъ вновь получила правильное развитіе и опять достигла большого подъема. По-прежнему покровителемъ города и всей Ликійской области почитался и быль ревностный защитникъ православія святитель Николай, къ мошамъ котораго и притекали преданные въръ и святой Церкви византійцы восточныхъ и западныхъ провинцій имперіи. Въ XI вѣкѣ въ исторіи города наступила другая пора. Сарацины, давно угрожавшіе восточнымъ предаламъ Византійской имперіи, въ половинь этого стольтія не разъ опустошали прибрежные города и области Малой Азіи. Въ одно изъ своихъ нашествій они разо-Божія. Для русскаго вірующаго сердца рили и Муры Ликійскія, разогнали містбезконечно дороги и Муры Ликійскія, гді ное населеніе, многихъ изъ жителей умертвили, а храмы и обители разграбили и осквернили. Вследъ затемъ начался упадокъ города, который, въ свою очередь, привель къ знаменательному событію перенесенія святыхъ мощей святителя Николая изъ Муръ Ликійскихъ въ Баръградъ, находящійся въ Апуліи, области южной Италіи. Слава Муръ Ликійскихъ, связанная съ пребываніемъ здісь честныхъ останковъ великаго святителя, послъ этого померкла, перешла въ область исторіи и сохранилась лишь, какъ свид'ятельство свътлаго прошлаго въ судьбъ этого города. Въ средніе віка и новійшее время прекратилось и паломничество благочестивыхъ людей въ Муры Ликійскія, какъ вслёдствіе оскудёнія славы города и опуствнія его, такъ и вследствіе трудностей путешествія. Даже такіе знаменитые русскіе паломники и знатоки православнаго Востока, какъ Василій Григоровичь Барскій и епископъ Порфирій Успенскій, не оставили въ своихъ письменныхъ трудахъ никакихъ следовъ путешествія въ этотъ городъ. Лишь во второй половинь XIX выка возникла попытка отчасти воскресить былую славу знаменитаго города, связанная опять съ именемъ Россіи и съ дъятельностью одного изъ лучшихъ и преданнъйшихъ православію ся сыновъ-Андрея Николаевича Муравьева. По его почину и усердію, быль возбуждень такъ называемый Мурликійскій вопросъ, колорый привлекъ къ себъ вниманіе многихъ выдающихся деятелей Россіи, имель свою исторію и завершился лишь въ самое недавнее время. Любопытно отметить некоторыя частности въ развитіи этого вопроса.

Въ началъ 1850 года извъстний ревнитель православія и паломникъ Андрей Николаевичь Муравьевъ, по чудесно сложившимся обстоятельствамъ своего благочестиваго странствованія по святымъ мъстамъ Востока, посътилъ развалины древнихъ Муръ Ликійскихъ. Развалины нъкогда величественнаго монастыря «Новый Сіонъ» и небольшой полутемный храмъ съ

значительно поврежденною мраморною гробницею святителя Николая произвели на благочестиваго русскаго паломника сильное впечатление ѝ вызвали у него, съ одной стороны, живъйшую радость отъ созерцанія безмольныхъ свид'йтелей д'яній и чудесъ ведикаго Мурликійскаго архіепископа, а съ другой-грусть и скорбь, по поводу пребыванія этой святыни въ полномъ запуствніи. И здісь же у благочестиваго падомника возникла мысль-возстановить церковь Новаго Сіона въ Мурахъ Ликійскихъ для прославленія великаго угодника Божія и для торжества святой православной въры. Возвратившись на родину, А. Н. Муравьевъ свои мысли и чувства по Мурликійскому дёлу излиль въ особомъ письми къ Московскому митрополиту Филарету, закончивъ его слъдующими трогательными словами: «Да совершится это дело молитвами великаго святителя и чудотворца... Умоляю вась и всёхъ православныхъ ревнителей церкви раздёлить со мною сострадание (къ бъдствующимъ Мурамъ) дъйственнымъ оказаніемъ помощи»... И, дъйствительно, Московскій святитель охотно пришелъ на помощь испытанному ревнителю православія. Съ благословенія и при содъйствіи митрополита Филарета, А. Н. Муравьевъ получиль отъ Святайшаго Сунода разръшение произвести по всей Россіи сборъ пожертвованій на возстановленіе древней базилики въ Мурахъ Ликійскихъ. На собранныя деньги А. Н. Муравьевъ, чрезъ посредство русскаго консула на Родосъ г. Дуцци и жителя ближайшаго къ Мурамъ мёстечка Кастель-Россо Антона-аги, купилъ какъ развалины церкви, такъ и прилегающій къ нимъ земельный участокъ, а затъмъ пріобръль (1852 г.) султанскій фирманъ на возстановленіе разрушеннаго храма и распорядился приступить къ возстановленію древней базилики, поручивъ это дело старшинамъ мъстечка Кастель-Россо и туземному Карнава. Крымская главному мастеру война между Турціей и Россіей прекра-

÷

1

**)-**-

[-

)-

I-

IJ

R

١.

новиться лишь въ 1858 г., при содъйствіи упомянутыхъ посредствующихъ лицъ. Къ счастію для діла, въ томъ же 1858 г. въ Муры случайно прибыль известный своими трудами въ Константинополѣ художникъ-архитекторъ Зальцманъ и въ теченіе почти двухъ летъ руководилъ возстановленіемъ містной базилики. По его плану предполагалось расчистить всв развалины и на ихъ остаткахъ возсоздать новую церковь. Но недостатокъ денегъ, краткость времени и требованіе м'істныхъ жителейгрековъ о скоръйшемъ открытіи храма для богослуженій заставили строителей отказаться отъ намеченнаго плана. Была лишь расчищена главная часть и два боковые предвла древняго храма, возобновлены ствны и покрыты своды, — и этимъ собственно работы и были совершенно и навсегда закончены. Возстановленный храмъ, освященный греческимъ митрополитомъ Писидіи, въ епархіи котораго онъ и находится, быль ввёрень мёстному греческому духовенству и сталь обслуживать религіозныя нужды жителей села Демре, существующаго на развалинахъ Муръ Ликійскихъ, и его окрестностей. Гораздо труднве было А. Н-чу Муравьеву закрвнить за однимъ опредъленнымъ собственникомъ новое цвиное пріобретеніе въ Мурахъ Ликійскихъ. По странной сдучайности, какъ въ султанскомъ фирманъ, выданномъ въ 1852 году А. Н. Муравьеву на возстановленіе Мурликійской базилики, такъ и въ письмв великаго визиря къ Конійскому генералъ-губернатору, строжайше подтвердившему въ 1868 году первый оффиціальный документь, не было въ точности обозначено, кому именно эти документы выданы и какому определенному собственнику принадлежать упомянутыя въ нихъ владвнія. Такое коренное нарушеніе правового порядка имело своимъ печальнымъ посл'єдствіемъ то, что А. Н. Муравьевъ, состоявшій въ дійствительности собствен-

тила начатое дело, которое и могло возоб- нія, должень быль заняться приведеніемь въ ясность отмеченнаго правового вопроса и вновь возбудить д'вло о собственник'в, по турецкимъ законамъ, Мурликійскаго владвнія. Хлопоты А. Н-ча по этому двлу совпали по времени съ назначениемъ на должность Императорскаго посланника въ Константинополв его родственника, графа Н. П. Игнатьева, которому онъ и посившиль передать всё свои права и руководительство дальнейшимъ ходомъ дела. А такъ какъ графу Н. П. Игнатьеву нельзя было, по его положенію, выступить пріобретателемъ земельнаго участка въ Турціи, то права на собственность были предоставлены тещ'в графа, княгин'в Аннъ Матвъевнъ Голицыной, которая въ 1870 году, когда турецкое правительство разрѣшило иностранцамъ пріобрѣтать земельные участки въ предвлахъ имперіи, и получила законные документы на Мурликійское владініе А. Н. Муравьева. Но опять произошла крайне досадная случайность или даже оплошность со стороны Императорскаго вице-консула на Родосъ В. О. Юговича, которому было поручено привести въ ясность и въ законную форму земледельческія права княгини А. М. Голицыной: въ выданныхъ турецкимъ правительствомъ документахъ (табу и тескере) земельныя пріобр'втенія княгини въ Мурахъ Ликійскихъ были отнесены къ разряду такъ называемыхъ «эрази-мирья», которыя, по турецкимъ законамъ, возвращаются въ собственность правительства, если въ течение трехъ льть со дня приобрътенія не будуть воздъланы или застроены. И впоследствии это ограничительное условіе имало роковое значеніе для русскаго земельнаго пріобратенія въ древнемъ каөедральномъ городъ великаго святителя и чудотворца Николая.

Между тымь, графь Н. П. Игнатьевь, озабоченный судьбою и преуспаниемъ Мурликійскаго діла, предложиль русскому монастырю святаго Пантелеимона на Аоонъ никомъ Мурликійскаго ценнаго пріобрете- принять церковь и земли въ Мурахъ въ сколько монаховъ. Руководители Пантелеимоновскаго монастыря неохотно согласились на это предложение могущественнаго русскаго посланника въ Константинополъ, такъ какъ, съ одной стороны, опасались вызвать недовольство вселенскаго патріарха, а съ другой — не разсчитывали на притокъ ни паломниковъ, ни доходовъ во вновь возстановленномъ місті поклоненія, находившемся далеко въ сторон в отъ вс вхъ путей сообщенія. Въ 1871 году при Мурликійской церкви поселились два іеромонаха изъ аеонскаго Пантелеимоновскаго монастыря, которые и совершали здёсь богослужение и завъдывали всъмъ церковнымъ хозяйствомъ. Въ томъ же году графъ Н. П. Игнатьевъ возбудилъ предъ Святейшимъ Сунодомъ ходатайство о разрешеніи авонскому Пантелеимоновскому монастырю произвести въ Россіи сборъ пожертвованій для постройки величественнаго храма въ честь святителя Николая на развалинахъ древней базилики IV въка, по плану архитектора Зальцмана, и для основанія здісь монастыря. Разрішеніе на производство сбора въ теченіе одного года последовало отъ Святейшаго Сунода лишь 4 декабря 1874 г.—6 января 1875 г., а сборщики—іеромонахъ Аванасій и монахъ Варсонофій прибыли въ Россію лишь въ 1876 году. Хотя время для сбора было крайне неудобно и совпало съ кануномъ русско-турецкой войны, тымь не менье авонскіе монахи въ сентябрі 1877 года передали въ Хозяйственное Управление при Святейшемъ Суноде 3.605 рублей, собранныхъ на Мурликійское д'вло. Кромв того, авонскимъ сборщикамъ удалось обезпечить и накоторые постоянные доходы въ пользу Мурликійскаго діла. Во время ихъ пребыванія въ Петербургѣ, здѣсь на Пескахъ воздвигалась часовня въ память чудеснаго избавленія Государя Императора Александра II отъ злодъйскаго покушенія въ Парижъ. Авонскіе иноки склонили строителей-жертвователей приписать эту часовию 1886 г. обратился къ покойному Августей-

свое зав'ядываніе и отправить туда ні- къ русской Мурликійской церкви святителя Николая Чудотворца, съ обращениемъ ея доходовъ на возстановление въ Мурахъ древней базилики надъ гробницею святителя, на что вскоръ и последовало со стороны Святвишаго Сунода надлежащее разришение. Эта часовня, обращенная потомъ въ Александро-Невскую церковь, съ 1880 года перешла въ въдъніе С.-Петербургскаго епархіальнаго начальства и до настоящаго времени имветъ назначение собирать пожертвованія на возстановленіе Мурликійской базилики Николая.

Между твиъ, по окончании русско-турецкой войны 1876—1878 годовъ, обстоятельства измѣнились очень неблагопріятно для Мурликійскаго русскаго владінія. Еще во время этой войны Пантелеимоновскіе монахи оставили Мурликійское русское владвніе и удалились на Авонъ. Въ Константинополъ болъе не состоялъ русскимъ посломъ и вліятельный на Востокъ графъ Н. П. Игнатьевъ, близко къ сердцу принимавшій важное Мурликійское дёло. Въ новомъ Императорскомъ посольстве въ Константинополъ обраружилось равнодушное отношеніе къ Мурликійскому ділу. Этимъ воспользовался писидійскій митрополить, въ епархіи котораго находилось русское владвніе и, съ разрышенія константинопольской патріархіи, водвориль въ русскомъ владении греческое духовенство, которое и стало здъсь распоряжаться на правахъ законнаго собственника. Турецкое правительство, въ свою очередь, одобрило такой образт. дъйствій вселенской патріархіи и въ 1879 г. выдало константинопольскому патріарху тескере (указъ), которымъ объявлялось, что впредь Мурликійская церковь навсегда должна находиться въ ведени патріархіи. Однако, графъ Н. И. Игнатьевъ не терялъ еще надежды на сохранение за русскими пріобр'втеннаго А. Н. Муравьевымъ Мурликійскаго владінія. Съ этою цілью онъ, отъ имени княгини А. М. Голицыной, въ Б

Ь

e

ь

Ъ

-

И

). •

τ,

r.

)-

0

Įα

и.

ъ

ТИ

p-

ъ.

зъ

Й-

славнаго Палестинскаго Общества, Великому Князю Сергію Александровичу, съ просьбою принять въ даръ права на церковь и земельные участки въ Мурахъ Ликійскихъ. Великій Князь, всегда въ высокой степени внимательно относивнійся къ нуждамъ русскаго паломничества за границей, вполнъ оцънилъ мысль передать Палестинскому Обществу заботу о поддержаніи и со временемъ о возобновленіи древняго Мурликійскаго храма, -и права на русское Мурликійское владініе были переданы Августвишему Председателю И. П. Палестинскаго Общества. А вскоръ послъ этого, именно въ сентябрв 1888 г., Св. Сунодъ, желая сосредоточить Мурликійское пъло въ въдъніи одного учрежденія, передаль Палестинскому Обществу и собранный на возстановление храма въ Мурахъ Ликійскихъ капиталъ, достигній къ тому времени 73.046 руб. 32 коп., и вмёсть съ твиъ принисалъ къ Обществу и самую часовию, а Великому Князю Сергію Александровичу предложилъ принять на себя званіе ся Ктитора, на что Его Высочество, съ Высочайшаго соизволенія, и изъявиль свое согласіе.

Великій Князь Сергій Александровичь, ставши во главъ Мурликійскаго дъла, съ свойственною ему предпріимчивостью и решительностью действій вновь возбудиль вопросъ о возвращении въ русское владъніе церкви и земельныхъ участковъ въ Мурахъ. Исполнителемъ воли и распоряженій Его Высочества по этому важному дылу было И. П. Палестинское Общество, которое, въ лицъ своихъ руководителей и ближайшихъ двятелей, и предприняло въ Константинополе рядъ меръ къ благопріятному разръшенію Мурликійскаго вопроса. Къ великому сожсальнию, ни могущественная поддержка Великаю Князя, ни разностороннія миры Палестинскаго Общества, ни помощь Императорскаго Русскаго посольства въ Константинополт не импли никакого успъха. Не вдаваясь въ подроб-

шему Предсъдателю Императорскаго Право- ное обозръние хода Мурликійскаго діла въ этомъ его состояніи, скажемъ дишь, что турецкое правительство, при оценка вновь возбужденнаго вопроса, прониклось подозрѣніемъ къ дѣятельности русскихъ и даже стало приписывать имъ намфреніе создать, при посредствъ предварительнаго водворенія въ Мурахъ, военную опору въ Средиземномъ морв. И не смотря на явную несообразность такого измышленія, навъяннаго страхомъ предъ Россіей послъ недавней побъдоносной ея войны съ Турціей, Оттоманское правительство въ окончательномъ своемъ постановленіи признало за русскимъ владеніемъ въ Мурахъ важное стратегическое (военное) значение. Въ свою очередь, турецкій Государственный Совъть, опираясь на то, что русское владвніе въ Мурахъ было отнесено въ документахъ княгини А. М. Голицыной къ разряду «Эразимирья», въ 1891 г. окончательно призналь «пріобрѣтенныя въ Mvрахъ русскими земли какъ бы потерявшими своихъ владельцевъ, въ виду того, что со времени пріобрѣтенія онв не обрабатывались, и посему подлежащими, согласно существующимъ въ Турціи законамъ о земельной собственности, отобранію и внесенію въ кадастръ (списокъ владівній) на имя правительства».

> Постановленія турецкаго правительства положили конецъ русскому Мурликійскому двлу. Теперь уже не можеть быть и рѣчи о возстановленіи нашихъ правъ какъ на церковь, такъ и на земельный участокъ въ Мурахъ. От всякой подобной попытки теперь приходится отказаться безповоротно и навсегда, какт отт совершенно безнадежной. Даже возбуждение сложнаго тяжебнаго дела потребовало бы значительнаго времени, причемъ исходъ его, и при измѣнившемся въ Турціи гражданскомъ стров, представляется болве чить сомнительнымъ. Но, къ утвшенію всего православнаго русскаго народа, въ настоящее время, взамёнъ вопроса Мурликійскаго, отошедшаго въ область исторіи,

вполн'в естественно и неизб'яжно возникло другое живое и насущное д'яло—Барійское.

(Продолжение следуеть).

### و و و و و و و

### Отъ совъта С.-Петербургской духовной академіи.

Расписаніе пріємных и дополнительных экзаменовъ въ августь—сентябрь 1911 года.

Августа 15-го (понедёльн.)— заканчивается пріемъ прошеній о допущеніи къ поступленію въ академію по экзаменамъ (и безъ экзаменовъ кончивш. высш. уч. зав.). 16-го (втор.)—окончательное составленіе списковъ, съ провёркою документовъ, волонтеровъ. 17-го (среда)—медицинскій осмотръ желающихъ поступить въ стуленты акалеміи.

А. Письменныя испытанія волонтеровъ: 18-го (четв.)—по обличительному богословію—И. П. Соколовъ, П. С. Смирновъ. 19-го (пятн.)—по психологіи—В. С. Серебрениковъ, Д. П. Миртовъ. 20-го (субб.) — поученіе—преосвященный ректоръ, епископъ Георгій, іеромонахъ Веніаминъ.

Б. Устныя испытанія волонтеровъ: 22—23— (понедѣльн.-вторн.)—исторія древней церкви— И. Е. Евсѣевъ, А. И. Брилліантовъ, Б. В. Титлиновъ, 24—25 (среда-четв.)—Священное Писаніе Новаго Завѣта—преосвященный ректоръ, епископъ Георгій, инспекторъ С. М. Заринъ, Н. Н. Глубоковскій. 26—27 (пятн.-субб.)—греческій и латинскій языки—прот. М. И. Орловъ, И. А. Карабиновъ, Н. В. Малицкій.

31-го августа—1-го сентября (среда-четв.)— догматическое богословіе—А. А. Бронзовъ, прот. П. И. Лепорскій, Н. И. Сагарда.

В. Дополнительныя испытанія студентовъ I—IV курсовъ. Августа 22—23-го—исторія древней церкви. Исторія русской Церкви. Церковнославянскій изыкъ съ палеографіей и истор. русск. литературы. 25-го—нфмецкій языкъ. Французскій языкъ. Англійскій языкъ. 26-27-го-еврейскій языкъ. Библейская исторія. Библейская археологія. Церковное право. Литургика. Латинскій языкъ. 31 августа—1 сентября—догматическое богословіе. Патрологія (ПІ курс.). Сентября 2-го-гомилетика. Исторія Славянских дерквей н Румынской. Пастырское богословіе съ ас тикой. Исихологія. Систематическая философія. Исторія философіи. Общая гражданская исторія. Русская гражданская исторія. Патрологія (IV курс.). Дидактика съ методологіей наукъ, преп. въ дух.-учебн. заведен. 3-5-го-(субб.-понед.)канцелярскій подсчеть балловъ и провърка его совътской коммиссіей. 6-7-го (вторн.-среда)засъдание совъта. 8-го (четв.) - по окончании литургін-молебень предъ началомь учебныхь занятій.

## объявленія.

ОТЪ Донской духовной консисторіи симъ объявляєтся, что въ оную 18 апръля 1911 г. вступило прошеніе жены крестьянина Наталій Васмльевой Дубовой, жительствующей въ гор. Александровско-Грушевскомъ, Донской области, о расторженій брака ен съ мужемъ Иваномъ Павловымъ Дубовымъ, вънчаннаго причтомъ Александро-Невской церкви города Александровско-Грушевскаго, 1-го октября 1900 года. По заявленію просительницы Наталіи Васильєвой Дубовой, безвъстное отсутствіе ея супруга Ивана Павлова Дубоваго началось изъ города Александровско-Грушевскаго, Донской области, съ 1904 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстню отсутствіе немедленно доставить оныя въ Донскую духовную консисторію.

Отъ Екатеринославской дух. консисторіи симъ объявляется, что въ оную 8 мая 1908 года вступило прошеніе крестьянки Екатеринославской губ., Павлоградскаго увзда, Славянской вол. и села, Параскевы Романовой Пивневой, жительствующей въ селъ Славянскъ Славянской вол., Павлоградскаго увзда, о расторженій брака ея съ мужемъ Гавріиломъ Григорьевымъ Пивенъ, вънчаннаго причтомъ Свято-Духовской перкви села Доброволья, Павлоградскаго увзда, 16-го января 1874 года. По заявленію просительницы Параскевы Романовой Пивневой, безвъстное отсутствіе ея супруга Гавріила Григорьева Пивня началось изъ села Славянки, той же вол., Павлоградскаго убзда. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдыня о пребледній безевстно отсутствіе свъріила Григорьева Пивия, обявываются немедленно доставнть оныя въ Екатеринославскую духовную консисторію.

Оть Екатеринославской дух. консисторія симъ объявляется, что въ оную 10 мая 1910 года вступило прошеніе крестьянки Орловской губ., Елецкаго уъзда, Покровской вол. и села, Наталіи Михайловой Ооминой, урожденной Кисилевой, жительствующей въ гор. Ростовъ на-Дону, Ящичная ул., д. 84, о расторженіи брака ея съ мужемъ Борисомъ Оедоровымъ Ооминымъ, вънчаннаго причтомъ Покровской церкви села Покровскаго, 4 ноября 1901 года. По заявленію просительницы Наталіи Михайловой Ооминой, безвъстное отсутствіе ея супруга Бориса Оедорова Оомина началось изъ дер. Филенокъ, Ястребовской вол., Елецкаго уъзда, Орловской губ., съ 1904 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдвнія о пребываніи безенстно отсутствить объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдвнія о пребываніи безенстно отсутствующаго Бориса Оедорова Оомина, обязываются немедленно доставить оныя въ Екатеринославскую духовную консисторію.

Отъ Екатеринославской дух. консисторіи симь объявіяєтся, что въ оную 4 февраля 1911 г. вступило прошеніе крестьянина деревни Алексъевки, Алферовской вол., Верхнеднѣпровскаго уѣзда, Екатеринославской губ., Кириліа Федорова Кравченко, жительствующаго въ дер. Алексъевкъ, о расторженій брака его съ женой Мариной Христіановой Кравченко, урожденной Усовой, вънчаннаго причтомъ Николаевской церкви с. Саксагани, Верхнеднъпровскаго уѣзда, 11-го сентября 1898 года. По заявленію просителя Кириліа Федорова Кравченко, безвъстное отсутствіе его супруги Марины Христіановой Кравченко началось изъ села Алексъевки, съ 23 сентября 1898 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безевсетно отсутствие имерины Христіановой Кравченко, обязываются немедленно доставить оныя въ Екатеринославскую духовную консисторію.

Отъ Московской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 14 марта 1911 г. вступило прошеніе статскаго совътника Никандра Александрова Крыжановскаго, жительствующаго въ гор. Москить, Пръсненской части, 3 уч., по Большой-Пръснъ,

въ д. Кочубея, кв. 32, о расторжени брака его съ женой Еленой Ивановой Крыжановской, вънчаннаго причтомъ Кіево-Лукьяновской Оедоровской церкви 16 сентября 1888 года. По заявленію просителя Никандра Александрова Крыжановскаго, безв'єстное отсутствіе его супруги Елены Ивановой Крыжановской началось изъ мъстечка Мурафа, Ямпольскаго убъзда Подольской губ., болье 5 льтъ тому назадъ. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть снъдънія о пребываніи безвыстно отсутствующей Елены Ивановой Крыжановской, обязываются немедленно доставить оныя въ Московскую духовную консисторію.

Оть Подольской духовной консисторів симъ объявляется, что въ оную 16 ноября 1909 г. вступило прошеніе крестьянки Мареы Романовой Рыбакъ, урожденной Бълоусъ, жительствующей въ сель Кохановкъ, Винницкаго уъзда, Подольской губерніц, о расторженіи брака ея съ мужемъ Иваномъ Онисимовымъ Рыбакомъ, вънчаннаго причтомъ Успенской церкви села Кохановки, Винницкаго уъзда, Подольской епархіи, 4 мая 1897 года. По заявленію просительницы мареы Романовой Рыбакъ, безвъстное отсутствіе ея супруга Ивана Онисимова Рыбакъ началось изъ села Кохановки, Винницкаго уъзда, Подольской губерніц, съ 1901 года. Силою сего объявленія, вст мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвистно отсутствірощаго Ивана Онисимова Рыбака, обязываются немедленно доставить оныя въ Подольскую духовную консисторію.

Отъ Подольской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 26 апръля 1911 г. вступило прошеніе почетнаго граждан. Саввы Емельянова Крыжановскаго, жительствующаго въ с. Корытной, Балтскаго уъзда, Подольской губ., о расторженіи брака его съ женой Александрой Захаровой Крыжановской, урожденной Волянской, вънчаннаго причтомъ Димитріевской церкви села Мягкородъ, Гайсинскаго уъзда, Подольской епархіи, 27 октября 1891 года. По заявленію просителя Саввы Емельянова Крыжановскаго, безвъстное отсутствіе его супруга Александры Захаровой Крыжановской началось изъ с. Корытной, Балтскаго уъзда, Подольской губ., съ 26 марта 1893 года. Силою сего объявленія всё мъста и лица, могушія имъть свъдънія о пребываній безевьютно отсутствующей Александры Захаровой Крыжановской, обязываются немедленно доставить оныя въ Подольскую духовную консисторію.

Отъ Подольской духовной консисторіи симъ объявляєтся, что въ оную 21 апръля 1911 г. вступило прошеніе бывшаго австрійскаго подданнаго владислава Фердинандова Лворжака, жительствующаго въ гор. Каменцъ - Подольскомъ, о расторженіи брака его съ женой Анной Димитріевой Дворжакъ, урожденной Лукьяновой, вънчаннаго причтомъ Благовъщенской церкни города Кишинева, 16 января 1880 года. По заявленію просителя Владислава Фердинандова Дворжака, безвъстное отсутствіе его супруги Анны Димитріевой Дворжакъ началось изъ гор. Кишинева, Бессарабской губ., съ 1880 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстню отсутствующей Анны Димитріевой Дворонсакъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Подольскую духовную консисторію.

Отъ Полтавской духовной консисторію симъ объявляется, что въ оную 31 января 1911 г. вступило прошеніе жены крестьянина Анны Сергъевой Съкачъ, о расторженіи брака ел съ мужемъ Өедоромъ Кирилловымъ Съкачъ, вънчаннаго причтомъ Преображенской церкви села Великаго Каневца, Золотоношскаго уъзда, 27 мая 1898 года. По заявленію просительницы Анны Сергъевой Съкачъ, безвъстное отсутствіе ея супруга Өедора Кириллова Съкачъ началось изъ села Великаго Каневца, съ 1903 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могушія имъть свъдънія о пребываніи безевствно отсутствова Съкачъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Полтавскую духовную консисторію.

Отъ Полтавской духовной консисторіи симъ объявляєтся, что въ оную 7 марта 1911 года вступило прошеніе казака Антона Данилова Карандышь, о расторженіи брака его съ женой Ольгой Михайловой Карандышъ, вънчаннаго причтомъ Покровской церкви м. Груни, Эъньковскаго уъзда, 6-го мая 1901 года. По заявленію просителя Антона Данилова Карандышъ, безвъстное отсутствіе его супруги Ольги Михайловой Карандышъ началось изъ м. Груни, Эвньковскаго увзда, съ 1903 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребывания безевъстно отсутствующей Ольги Михайловой Карандышъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Полтавскую духовную консисторію.

Отъ Полтавской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 10 декабря 1910 г. вступило прошеніе жены казака Неонилы Семеновой Волошиной, о расторженіи брака ея съ мужемъ Иваномъ Кодратовымъ Волошинымъ, вънчаннаго причтомъ Рождество-Богородичной церкви с. Лисняковъ, Пирятинскаго уъзда, 21 мая 1880 года. По заявленію просительницы Неонилы Семеновой Волошиной, безвъстное отсутствіе ея супруга Ивана Кодратова Волошина началось изъ села Нечипоровки, Пирятинскаго уъзда. Силою сего объявленія встя мъста и ища, могущія имъть свъдънія о пребываніи безевсемно омсумствующаю Ивана Кодрамова Волошина, обязываются немеденно доставить оныя въ Полтавскую духовную консисторію.

Отъ Полтавской духовной консисторіи симъ объявляєтся, что въ оную 23 ноября 1910 г. вступило прошеніе жены казака Мареы Федоровой Шаповаль, урожденной лысенко, о расторженіи бряка ея съ мужемъ Николаемъ Ивановымъ Шаповаль, вънчаннаго причтомъ Преображенской церкви гор. Гадяча, 18 мая 1903 года. По заявленію просятельницы Мареы Федоровой Шаповаль, безвъстное отсутствіе ея супруга Николая Иванова Шаповала началось изъ гор. Годяча, съ 1905 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о прабледніи беземстно отсутство и метолая Иванова Шаповала, обязываются немедленно доставить оныя въ Полтавскую духовную консисторію.

Отъ Саратовской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 28 декабря 1910 г. вступило прошеніе крестьянина дер. Евсюковки, Съверской вол., Балашовскаго увада, Флора Тихонова Лаптева, жительствующаго тамъ же, о расторженіи брака его съ женой Анастасіей Ефремовой Лаптевой, урожденной Васюниной, вънчаннаго причтомъ Рождество-Богородицкой церкви села Клейменки, Балашовскаго увада, 10 октября 1888 г. По заявленію просмтеля Флора Тихонова Лаптева, безвъстное отсутствіе его супруги Анастасіи Ефремовой Лаптевой началось паъ дер. Евсюковой, съ 1891 года. Силою сего объявленія всв мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвыстью отсутствией Анастасіи Ефремовой Лаптевой, обявываются немедленно доставить оныя въ Саратовскую духовную консисторію.

ОТЪ Саратовской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 23 декабря 1910 г вступило прошеніе поселянина собствен. Александра Андреева Рейсбихъ, жительствующаго въ селъ Новой Норкъ, Камышинскаго уъзда, о расторженіи брака его съ женой Варварой Максимовой Рейсбихъ, урожденной Михайловой, вънчаннаго причтомъ Одигитріевской перкви слоб. Карпово-Обрывской, Донецкаго округа, 13-го январи 1899 года. По ваявленію просителя Александра Андреева Рейсбихъ, безвъстное отсутствіе его супруги Варвары Максимовой Рейсбихъ началось изъ города Асхабада, съ августа 1902 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безевьстно отсутствіе упребываніи безевьстно отсутстві упребываніи безевьстно отсутстві упребываніи безевьстно отсутстві всть отребываніи безевьстно отсутстві упребываніи безевьстно отсутствующей Варвары Максимовой Рейсбихъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Саратовскую духовную консисторію.

Отъ С.-Петербургской духов. консисторіи симъ объявляется, что въ оную 27 января 1911 г. вступило прошеніе жены крестьянина Могилевской губ., Климовичскаго увзда, дер. Малой Антоновки, Анны Косьминой Пузанковой, жительствующей при ст. Шувалово, С.-Петербургскаго увзда, о расторженіи брака ея съ мужемъ Исаакомъ Аггъевымъ Пузанковымъ, вънчаннаге причтомъ Студенецкой церкви. По заявленію просительницы Анны Косьминой Пузанковой, безявстное отсутствіе ея супруга Исаака Аггъева Пузанкова началось изъ дер. Малой Антоновки, Климовическаго увзда. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть спъдънія о пребываніи безепстно отсутство исторію.

Отъ Ставропольской духови. консисторіи симъ объявляется, что въ оную 18 мая 1911 года вступило прошеніе крестьянки Ставропольской губ., Прасковейскаго уъзда, Степной волости, Александры Димитріевой Петреченко, урожденной Андрейченко, жительствующей въ стан. Грозненской, Кизлярскаго отдъла, Терской области, о расторженіи брака ел съ мужемъ Максимомъ Фомпнымъ Петреченко, вънчаннаго причтомъ Рождество-Богородицкой церкви села Степного, Ставропольской губерніи, 11 января 1891 г. По заявленію просительницы Александры Димитріевой Петреченко, безвъстное отсутствіе ел супруга Максима фомина Петреченко началось изъ станицы Ахметовской, Кубанской обл., съ 1900 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребывалии безвъстно отсутствіе немедленно доставить оныя въ Ставропольскую духовную консисторію.

ОТЪ СТАВРОПОЛЬСКОЙ ДУХОВН. КОНСИСТОРІИ СИМЪ Объявляется, что въ оную 2 марта 1911 геда вступило прошеніе крестьянки Екатеринославской губ.; Славяносербскаго уъзда, Еленовской волости и села; Феодосіи Давидовой Литвиновой, жительствующей въстан. Костромской, Майкопскаго отдъла, Кубанской обл.; о расторженій брака ея съ мужемъ Михаиломъ Николаевымъ Литвиновымъ, вънчаннаго причтомъ Успенской перкви станицы Лабанской, Кубанской обл.; 4 февраля 1902 года. По заявленію просительницы Феодосіи Давидовой Литвиновой, безвъстное отсутствіе ея супруга Михаила Николаева Литвинова началось изъстаницы Лабанской, Кубанской области, съ 1903 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдвий о пребываніи безевстно отсутствеующаю Михаила Николаева Литвинова, обязываются

немедленно доставить оныя въ Ставропольскую духовную консисторію.

Оть Харьковской духовной консисторіи симь объявляется, что въ оную 26 апръля 1911 г. вступило прошеніе жены мъщанина Даріи Федоровой Бъй, жительствующей въ гор. Сумахъ, по Соборной ул., д. Альшулера, о расторженіи брака ен съ мужемъ Свльвестромъ Проковьевымъ Бъемъ, вънчаннаго причтомъ Пророко-Ильинской церкви города Бълополья, Сумскато уъзда, 20 января 1904 года. По заявленію просительницы Даріи Федоровой Бъй, безвъстное отсутствіе ен супруга Сильвестра Проковьева Бън началось изъ города Бълополья, Сумскато уъзда, съ 28-го марта 1905 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвъстню отсутство сторода Сильвестра Проковъева Бъл, обязываются немедленно доставить оныя въ Харьковскую духовную консисторію.

Отъ Харьковской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 7 мая 1911 года вступило прошеніе жены дворянина Евфросиніи Григорьевой фонъ-Бергъ, жительствующей въ гор. Харьковв, по Петинской ул., д. 4, о расторженіи брака ен съ мужемъ Миханломъ Іоакимовымъ фонъ-Бергъ, ввичаннаго причтомъ Троицкой соборной церкви города Керчи, Таврической епархіи, 20-го января 1902 года. По заявленію просительницы Евфросиніи Григорьевой фонъ-Бергъ, безвъстное отсутствіе ен супруга Миханла Іоакимова фонъ-Бергъ началось изъ гор. Таганрога, съ 1904 года. Силою сего объявленія всъ мъста и лица, могущін имъть свъдънія о пребываніи безепстно отсутствующаго Михаила Іоакимова фонз-Бергъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Харьковскую духовную консисторію.

Отъ Харьковской духовной консисторіи симъ объявляется, что въ оную 15 марта 1911 г. вступпло прошеніе жены мъщанина Елисаветы Ивановой Вепсъ, жительствующей въ гор. Сумахъ, д. С. Л. Демченко, о расторженіи брака ел съ мужемъ Эразмомъ Семеновымъ Вепсъ, вънчаннаго причтомъ Воскресенской перкви города Сумъ, 20 сентября 1898 года. По заявленію просительницы Елисаветы Ивановой Вепсъ, безвъстное отсутствіе ел супруга Эразма Семенова Вепсъ началось изъ гор. Сумъ, съ 13 ноября 1904 г. Силою сего объявленія вств мъста и лица, могущія имъть свъдънія о пребываніи безвыстно отсутствующаю Эразма Семенова Вепсъ, обязываются немедленно доставить оныя въ Харьковскую духовную консисторію.

Содержаніе: Высочайшь утвержденные одобренные Государственнымъ Совътомъ и Государственною Думою законы.—Высочайшы: телеграмма, приказъ, награды и благодарность.—Опредъленія Святъйшаго Сунода.—Приказы Оберь-Прокурора Святъйшаго Сунода. Прибавленія: Именующимъ себя уполномоченными отъ второго всероссійскаго съёзда «евангельскихъ христіанъ» г.г. Проханову, Матверу, Долгополову и Жидкову порученный миъ Святъйшимъ Сунодомъ отвътъ на ихъ «посланіе» Суноду отъ 19 апръля. 1911 г.—Высокопреосвященный Макарій, архіепископъ Томскій, какъ проповъдникъ.—Второбрачіе священнослужителей.—Въроисповъдный вопросъ въ Западной Россіи.—Учено-литературная дъятельность В. Ө. Пъвницкаго.—Хроника.—Устроеніе въ Баръ-градъ русскаго храма святителя Николая и страннопріимницы при немъ для паломниковъ.—Отъ совъта С.-Петербургской духовной академіи.—Объявленія.

Подписная цена на «церковныя въдомости» съ безплатнымъ прилоза границу 5 р. Отдёльные № по 14 к. съ пересылкой.

АДРЕСЪ РЕДАКЦІИ: С.-Петербургъ, Конногвардейскій бульваръ, д. 1

Ф При семъ №-рѣ всѣмъ подписчикамъ разсылаются въ видѣ безплатнаго приложенія къ «Церковн. Алфавитнаго указателя къ оффиц. части «Церк. Вѣдом.» за 1898—1910 г.г.

С.-Петербургъ, 28 іюля 1911 г. Редакторъ профессоръ М. Остроумовъ.

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.

Отъ Воронежскаго Епарх. Миссіонерск. Совъта.

Въ Воронежской епархіи вакантны мѣста двухъ епархіальныхъ миссіонеровъ—противораскольническаго и противосектантскаго, съ окладомъ жалованья 2000 руб. каждому. Для занятія должности миссіонеровъ требуются лица съ высшимъ богословскимъ образованіемъ, или опытныя въ миссіонеросмъ дѣлѣ, предпочтительно въ духовномъ санѣ. Желающіе занять одну изъ этихъ должностей имѣютъ подавать прошеніе на имя его высокопреосвященства, высокопреосвященства, высокопреосвященства, высокопреосвященства, съ приложеніемъ документовъ о своемъ образованіи и о своей прежней должности, а также съ приложеніемъ документовъ своемъ образованіи и освоей прежней должности, а также съ приложеніемъ своихъ печатныхъ миссіонерскихъ трудовъ, если таковые имѣются.

### объявленіе.

13-го августа текущаго года исполняется 50-ть льть со дня открытія мощей святителя Тихона Задонскаго. Святьйшимъ Сунодомъ разрышено ознаменовать это событіе празднествомъ по одобренной имъ программъ. Празднованіе будетъ продолжаться три дня—12, 13 и 14 августа. Въ немъ примуть участіе всё перкви Воронежской епархіи и города Ельца, но преимущественно перкви и монастыри города Задонска. 11-го августа прибудуть въ Задонскъ въ сообществъ хоругвеноспевъ два крестныхъ хода изъ Воронежа и Ельца.

Настоятель монастыря, архимандрить Наванаим.

ФИСГАРМОНІЯ.

Это лучшій другь двтей и взрослыхь и незамвнимое пособіе при обученіи пвнію. Наиболве благовучныя и несравненно дешевле заграничныхь изготовляются въ Бологовской музыкальной мастерской. Адресь: ст. Бологое, Ник. ж. д.

Е. И. плюснину. Разнообразнѣйшій выборь. Допускается разсрочка. Прейсъ-куранть

Разорочка платежа

CTADEIXT

Спинившій полную Капеллу, имѣвшій до окончанія Капелли РЕГЕНТСКУЮ и УЧИТЕЛЬСКУЮ ПРАКТИКУ, ищеть соотвётствующаго мѣста. Адресь: Станція «ДНО», импніе Марыно Дуброво, Ивану Ильичу Никольскому.

1—1

НУЖЕНЪ ЦЕРКОВНЫЙ СТОРОЖЪ

къ церкви на ст. Татарская, Сиб. жел. дор. (не штатими), непремънно басъ или барьтонъ, знающій перковное пъніе и чтеніе. Жалованья—19 руб. въ мъсянъ. Предложенія адресовать на ст. Татарская, Сиб. ж. д., священнику Петру Павскому. 1—1

Вышло изъ печати учебное руководство для VII кл. гимн.: «ПРАВ. ХРИСТ. ВЪРОУЧЕНІЕ», сост. свящ. М. Березинымъ, примън. къ прогр., изд. Св. Сунодомъ въ 1910 г. Ц. 75 к. Складъ изд.: Тверг, коммерч. училище, у составителя. У него же: «Руков. къ изуч. Катихизиса», изд. 2-е, ц. 50 к. 3—1

АПППКУ желаетъ открыть фарман., правосл., въ сель или мест., где наиболее нужд. въ таковой. Убедит. прошу о.о. сельскихъ священник. сообщить возм. подроб., где въ таковой есть настоят. потребность. Адр. сл. Владиміроска, Астрах. губ.; Постройка моста. А. Б. Бродовскому. 1—1

### СУСАЛЬНОЕ ЧЕРВОННОЕ ЗОЛОТО

для золоченія главь, крестовь, иконостасовь, кіоть и проч., 2 собственныхь мастерскихь

т./д. братьевь ГАВРІИЛА и ОЕОДОРА СМИРНОВЫХЪ.

Фирма существуетъ съ 1849 года.

Магазинъ на Варваркѣ, домъ Знаменскаго монастыря въ Москвѣ.

Подробные прейсъ-куранты по требованію высылаются безплатно. Пересылка товаровъ по почть скоро и аккуратно за нашъ счетъ. 10—5

Tobapnщectbo гатчинскаго saboда

А. С. ЛАВРОВА

Адресоваться: Гатчина — Контора завода или С.-Петербургъ, внутри Гостинаго двора складъ № 144.



Отдаленность завода отъ центра Россін потеряла теперь всякое значеніе, такъ какъ Правительствомъ уста-

новденъ съ 15 іюля 1899 года льготный тарифъ на перевозку какъ новыхъ колоколовъ, такъ и старыхъ, для персливки, въ <sup>4</sup>/<sub>400</sub> копейки съ пуда и версты.

ЛОКОЛЬНЫЕ ЯЗЫКИ ЛИТОЙ СТАЛЬ колокола готовые и на заказ Колокола до 1200 пудовъ. сильный и пріятный звукъ. න් රාම්ය මා වෙම පැමැත මා වෙම පැමැත මා වෙම පැමැත මා පැමැත මා පැමැත මා පැමැත මා පැමැත

PYMATE/BCTBO BY IPOHHOCT HACTPOÏEA IIO EAMEPTOHAME.

LYB.

BALLAH, HOBTOP.

HO ALPECY: r.



Золотая медаль.



Золотая медаль.





Золотая медаль.





Карлебадъ, Австрія. Золотая медаль.





Марсель Франція. Серебрянная медаль



Боровичи.

BPATEBB:

# НИКОЛАЯ и ЯКОВА УСА ЧЕВЫХЪ

Старъйшій въ гор. Валдав, Новгор. губ.; просимъ не смвшивать нашу фирму съ другими Валдайскими нашими однофамильцами, запросы делать по возможности заказными письмами по нижеука-Марсеп в Франція, занному адресу. Заводь награждень заграницей и въ Россіи за гармоничные, сильные звономъ, съ отличною отдёлкою, колокола и за чертежи разработанной колокольной гаммы высшими наградами.

Колокола отличаются пріятнымъ, сильнымъ звукомъ и прочностію, укращаются, по желанію, изображеніями святых иконь, портретами, орнаментами и надписями на разных языкахь. Заводь, находясь въ мёстности, недорогой по жизни, рабочимь рукамъ и топливу, имъетъ полную возможность всегда назначить прну колокодамъ болъе доступную, сравнительно съ другими завоизну колоколамъ болзе доступную, сравнительно съ другими заво-дами. Для заказовъ не менъе 500 пуд. въ штукъ заводъ даетъ особенно льготныя условія. Принимаются заказы на отливку новыхь и переливку старыхь колоколовь всевозможной величины, по самымь умівреннымь цінамь, сь разсрочкою платы для казенныхь и общественныхь учрежденій, сь доставкою таковыхь по желізнымь дорогамъ за счетъ завода и съ ручательствомъ за ихъ цёлость и дальнвишую прочность.

Колокола нашего завода находятся во всёхъ епархіяхъ Европейской Россіи, Кавказа, Закаспійскаго края, Туркестана и Даль-няго Востока; имъется множество одобрительныхъ отзывовъ, копій съ каковыхъ, отпечатанныя съ разръшенія цензурнаго комитета. съ каковыхъ, отпечатанныя съ разрёшенія цензурнаго комитета,

высылаются желающимъ немедленно.

Заводомъ между многими заказами выполнены следующіе: въ Парское Село, въ соборъ Гусарскаго Его Величества полка 700 пуд., въ С.-Петербургъ въ Преображенскій всей гвардіи соборъ, звопъ 300 пуд., въ г. Лугу, С.-Петерб. губ., 800 п., по заказу Рижской дух. консисторіи для 25 перквей епархіи 1200 пуд., станца новодух. консисторіи для 25 церквей епархіи 1200 пуд., станица Новоджерелієвка, Кубанской об., 735 пуд., с. Россошное, Орловской губерніи 1 колоколь 520 пудовь, с. Кесово, Тверской губерніи, 1 колоколь 500 пудовь, вь г. Грайворонь, Курск. губ., 2 колокола 600 пуд., село Архангель, Яросл. губ., 509 пуд., с. Некоузь, Ярославской губ., 450 п., Москва, къ храму Ваганьковскаго кладбища блавской губ., 450 п., Москва, къ храму Ваганьковскаго кладбища блавской губ., 450 п., Москва, къ храму Ваганьковскаго кладбища блавской губ., 450 п., Москва, къ храму Ваганьковскаго кладбища блавской губ., 450 п., Москва, къ храму Ваганьковскаго кладбища блавской губ., 450 п., Москва, къ храму Ваганьковскаго кладбища блавской губ., 341 пуд., въ с. Уварово, Тамб. губ. 320 пуд., с. Борисовка, Курск. губ., 316 пуд., с. Фелисово, Вологод. губ. 311 пуд., с. Стрѣлицы, Вологод. губ., 309 пуд., с. Подлѣсное, Симбир. губ., 1 колок. 324 п., станиц. Некрасовская, Кубанск. обл., 308 пуд., с. Николо-Станъ, Тверск. губ. 1 колок. 308 пуд., с. Утманово, 9 Волог. губ. 1 колок. 308 пуд., с. Неколо, 300 пуд., с. Пъны, 9 Волог. губ. 1 колок. 308 пуд., с. Пъны, 9 Волог. губ. 246 пуд., въ с. Рубановку, Таврическ. губ., 300 пуд., с. Пѣны, 9 Курск. губ., 246 пуд., въ г. Гродну, въ Борисоглъбскій монастырь, в простанъбскій монастырь, в простань бекій монастырь, в простань простань бекій монастырь, в простань гуо., 500 пуд., въ с. Гуолновку, таврическ. гуо., 500 пуд., с. прин, Курск. губ., 246 пуд., въ г. Гродну, въ Борисогивский монастырь, 210 пуд., с. Маковищи, Тверск. губ., 206 пуд., с. Устье, Вологодск. губ., 202 пуд., с. Хонвево, Тверск. губ., 200 пуд., с. Ново-Самаевка, Пензен. губ., 200 пуд., въ с. Сурушино. Тверск. губ., 200 пуд., Пензен. гус., 200 пуд., въ с. Сурушино, Тверск. губ., 200 пуд., с. Колюбаки, Псковск. губ., 146 пуд., с. Лукино, Москов. губ., 125 пуд., с. Ужуръ, Енисейск. губ., 125 пуд., въ г. Красноводскъ, Закасп. области, 100 пуд., въ сл. Петропавловскую, Харък. губ., 100 пуд. и множество другихъ.

сообщение съ валдаемъ желъзнодорожи. Съ заказами и справками обращаться: въ г. В А.ПДАИ, Новгородской губерніи, заводь братьевь УСАЧЕВЫХЬ.

ВАКАЗАПИ ОБРАЩАТЬСЯ ПО ВОЗПОЖНОСТИ ЗАКАЗНЫМИ ПИСЬМАМИ

въ нонторъ "ЦЕРКОВНЫХЪ ВЪДОМОСТЕЙ" (Конногвардейскій бульварг, д. 1). ПРОДАЮТСЯ:

# РОТОКОЛЫ ЗАСЪДАНІЙ

ВЫСОЧАЙШЕ учрежденнаго Предсоборнаго Присутствія, какъ общикъ собраній, такъ и шести отдёловь его, въ 4-хъ т., по цёнё 2 р. за томъ съ перес

 $\mathcal{L}(0)$ 

Содержание сихт томовт сладующее: о составъ Помъстнаго Собора, о порядкъ разсмотрінія и рішенія діль на соборі и преобразованіи центральнаго церковнаго управленія, о раздъленіи Россіи на церковные округа и организаціи ихъ, а также о преобразованіи мъстнаго перковнаго управленія, объ организацій церковнаго суда и пересмотр'в законовъ по д'внамъ брачнымъ вообще и о смъщанныхъ бракахъ, о благоустроеніи прихода, церковной школы, порядкъ пріобрътен церковной собственности, епархіальныхъ съвздахъ и участіи священнослужителей въ общественныхъ и сословныхъ учрежденіяхъ, о преобразованіи духовно-учебныхъ заведеній, по дёламь вёры: о единовёріи, старообрядчестві и другихъ вопросахъ вёры, о мірахъ къ огражденію православной вёры и христіанскаго благочестія отъ неправыхъ ученій и толкованій въ виду укрыпленія началь вёротерпимости въ Имперіи.

Указатель къ «Журналамъ и протоколамъ» 3 р.



Печатаются и въ непродолжительномъ времени поступять въ продажу въ Сунодальномъ книжномъ магазинь (Литейный, № 34) и складь (Кабинетская, 15)

СЛУЖБА и АНАОИСТЪ,

**→** НОАСАФУ, ↔

ЕПИСКОПУ БЪЛОГРАДСКОМУ.

Е. Калугина - Гено.

# Разсказы изъ Ветхаго Завъта,

составленниме по Библіи для чтенія дома и въ классѣ. Ц. 70 к., въ переп. 90 к. «Опредѣленіемъ Св. Сунода, отъ 14 іюня—1 іюля 1911 г. за № 4453, постановлено книгу эту допустить въ качествѣ учебнаго пособія при прохожденіи Свящ. Исторіи въ духовныхъ училищахъ, мужскихъ и женскихъ».

Продается во всѣхъ лучшихъ книжныхъ магазинахъ С.-Петербурга и въ книжномъ складѣ Училищнаго Совѣта при Св. Сунодѣ. 3—1



## Юлія Алексвевича Островскаго

Въ м Черномъ-Островъ, Подольской губерніи.
Принимаетъ заказы на изготовленіе церковныхъ колоколовъ, которые отливаетъ съ сильнымъ пріятнымъ звукомъ и переливаетъ разбитые, цѣны назначаетъ ниже цѣнъ другихъ заводовъ, въ платежъ допускаетъ сроки, за прочность колоколовъ выдаетъ долгольтнее ручательство и провозъ таковыхъ по желѣзнымъ дорогамъ принимаетъ на свой счетъ.

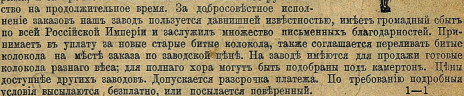
Съ заказами и справками обращаться поч. ст. Черный Островъ Подольской губ. въ колокольный заводъ Ю. А. ОСТРОВСКАГО.

За высокое качество и хорошую отливку колоколовъ фирма удостоена высшихъ наградъ.



# Ф. И. СКОПИНСКАГО СЪ СЫНОВЬЯМИ

въм. Немировъ, Подольской губерніи. Принимаеть заказы во всей Россійской Имперіи на перкозные различной величины колокола, которые отличаются с и иммъ и пріятнымъ звукомъ, прочностью и изящной отдё кой. Колокола изготовляются изъ высокаго качества матеріала, и за прочность ихъ высылается письменное ручатель-





учрежд. С. В. СМОЛЕНСКИМЪ. Начало занятій 1-го сентября. Прошенія—на имя П. А. Петрова—Спб., Мойка, 20, кв. 3. Программы—за три 7 коп. марки. 3—2

◆ При семъ №-рѣ разсылается всѣмъ подписчикамъ плакатъ о сборѣ пожертвованій въ пользу комитета по увѣковѣченію памяти русскихъ воиновъ, павшихъ на войнѣ противъ Японіи.

С.-Петербургъ. Сунодальная типографія.