

## екатеринославскія **\$ПЯРХІЯЛЬНЫМ КЪДОНОСТИ**.

МОВОВ ОВ ДАНІЕ БРАТСТВА СВ. ВЛАДИМІРА ПРИ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.

годъ 21-го Іюня **№ 18.** 1900 года. ххіх.

⊖ ОТДѢЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ. ⊖

## ВЫСОЧАЙШІЯ НАГРАДЫ.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданиъй шему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьй шаго Сунода, Всемилостивъй ше соизволиль, 3-го текущаго іюня, на сопричисленіе, за 50—льтнюю службу, къ ордену св. Анны 3-й степени священника Іоанно-Богословской церкви села Шолохова, Екатеринославскаго увзда, Алексія Стецкевича.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданнѣйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредѣленію Святѣйшаго Сунода, Всемилостивѣйше соязволилъ, 3-го текущаго іюня, на награжденіе, за труды по народному образованію, серебряными медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на груди, на Александровской лентъ діаконовъ

церквей: Николаевской с. Николаевки, Павлоградскаго увзда, Александра Діаковскаго и Петропавловской села Нижняго, Славяносербскаго увзда, Павла Донченко.

(Правит. Вѣстн. 10 іюня 1900 г. № 131).

## Перемѣны по службѣ.

ПЕРЕМЪЩЕНЫ: 5-го іюня священникъ села Сулицко-Лиманскаго, Екатеринославскаго увзда, Прокопій Котляревсній—въ село Вышетарасовку, того-же увзда; 2-го іюня діаконъ Свято-Троицкой соборной церкви г. Бахмута Сумеонъ Петрушевскій въ село Томаковку, Екатеринославскаго увзда; 8-го іюня—діаконъ Архангело-Михайловской церкви при Ростовской городской больницв Михаилъ Соколовскій въ село Крымское, Славяносербскаго увзда; 5-го іюня—псаломщикъ села Гупаловки, Новомосковскаго увзда, Петръ Доморацкій въ село Ново-Николаевку, Александровскаго увзда; псаломщикъ села Межирвча, Павлоградскаго увзда, Алексій Махотовскій въ село Архангельское, Бахмутскаго увзда.

РУКОПОЛОЖЕНЫ: во священника 25-го мая діаконъ села Екатериновки, Александровскаго увзда, Георгій Гончаровь въ село Ялту, Маріупольскаго увзда; 21-го мая—во діакона псаломщикъ села Васильевки, Новомосковскаго увзда, Николай Переливченко въ село Хорошево, того-же увзда.

**УМЕРШІЙ** 28-го мая законоучитель Екатеринославскаго реальнаго училища священникъ Іоаннъ **Орловъ** исключается изъ списковъ.

УТВЕРЖДЕНЫ ВЪ ДОЛЖНОСТЯХЪ ЦЕРКОВНЫХЪ СТАРОСТЪ къ церквамъ: села Знаменовки, Новомосковскаго уъзда, Илія Рицкій; села Платоновки, Маріупольскаго уъзда, крестьянинъ Леонтій Өедоровскій; села Смирнаго, Павлоградскаго уъзда, крестьянинъ Онисимъ Мирошниченко; села Лозовой, того-же уъзда, крестьянинъ Евтихій Свириденко; села Жолтаго, Верхнеднъпровскаго уъзда, крестьянинъ Василій Лисакъ и м. Юрьевки, Павлоградскаго уъзда, крестьянинъ Николай Левченко.

## Преподано Архипастырское благословеніе

прихожанамъ—единовърцамъ Свято-Духовскаго молитвеннаго дома села Городища, Славяносербскаго уъзда, за пожертвованіе въ означенный молитвенный домъ разныхъ иконъ греческаго письма, двухъ священническихъ облаченій и двухъ подсвъчниковъ, сто-имостью всего въ 257 руб.

## Выражается благодарность Епархіальнаго Начальства:

- 1) прихожанамъ Благовъщенской церкви села Криничекъ, Екатеринославскаго уъзда: Харитону и Еликонидъ Позняковымъ, пожертвовавшимъ въ мъстную церковь 100 рублей; Сумеону и Евдокіи Минаковымъ, пожертвовавшимъ въ ту-же церковь 100 рублей, и Акилинъ Коваленко, пожертвовавшей въ ту-же церковь 100 рублей лей и священническое облаченіе стоимостью въ 50 рублей;
- 2) крестьянамъ с. Каменского, Екатеринославскаго увада, Григорію и Акилинъ Задоя за пожертвованіе въ Свято-Троицкую церковь с. Аулъ, того-же увада, двухъ иконъ: «Успеніе Божіей Матери» и «Святый Феодосій Углицкій Чудотворецъ», стоимостью всего въ 340 рублей;
- 3) крестьянкѣ Ксеніи Кожушковой за пожертвованіе въ Покровскую церковь с. Карнауховскихъ хуторовъ, Екатеринославскаго уѣзда, серебряного вызлащеннаго потира, стоимостью въ 150 руб., и за устройство въ той-же церкви предъ иконостасомъ желѣзной рѣшетки, стоимостью въ 100 рублей;
- 4) землевладѣльцу-менониту Давиду Зудерману за пожертвованіе для храма села Шолохова, Екатеринославскаго уѣзда, башенныхъ часовъ стоимостью въ 250 руб., за прочія пожертвованія въ 1890—1894 годахъ на постройку того-же храма, выражавшіяся въ предоставленіи по семи десятинъ посѣвовъ, оцѣниваемыхъ мѣстнымъ волостнымъ правленіемъ въ 600 руб., и за пожертвованіе въ 1897 году 28 руб. на церковную школу;
- 5) дворянк'в Лидіи Сумеоновн'в Михно за пожертвованіе въ Николаевскую церковь села Михайловки-Лукашевой, Александровскаго у'взда, иконы св. Великомученника Пантелеимона съ кіотомъ и серебряной лампадой, стоимостью всего въ 140 рублей;
- 6) дворянк Параскев Арсеніевн Черняк за пожертвованіе въ ту-же церковь иконы св. Өеодосія Черниговскаго съ кіотомъ и лампадой, стоимостью въ 140 рублей;

- 7) прихожанамъ Михайловской церкви с. Камышевахи, Александровскаго увзда, за пожертвованіе 200 рублей на поновленіе иконостаса въ мъстной церкви
- и 8) дворянкѣ Параскевѣ Петровиѣ Кирпотиной, за пожертвованіе въ Михайловскую церковь с. Камышевахи, Александровскаго уѣзда, серебрянаго вызлащеннаго потира, стоимостью въ 105 рублей.

#### Отношеніе Епископа Владивостокскаго, отъ 12-го февраля 1900 года за № 447, на имя Его Преосвященства, Преосвященнѣйшаго Сумеона:

«Въ началѣ минувшаго года на окраинѣ нашей Россійской Имперіи по ВЫСОЧАЙШЕМУ повелѣнію открыта Владивостокская епархія. Въ числѣ многихъ нуждъ молодой епархіи, какъ самую выдающуюся и не териящую отлагательства въ своемъ удовлетвореніи, необходимо указать на недостатокъ приходскихъ храмовъ вообще и въ частности—въ епархіальномъ городѣ Владивостокѣ. Послѣдній имѣетъ всего одну только православную церковь небольшихъ размѣровъ, которая служитъ вмѣстѣ съ тѣмъ кафедральнымъ соборомъ. Между тѣмъ религіозныя нужды города Владивостока, населеніе котораго чрезвычайно быстро возрастаетъ, очень велики и географическое положеніе его на берегу Тихаго океана такъ важно, что чѣмъ скорѣе онъ украсится православными храмами, тѣмъ болѣе будетъ пользы для душевнаго спасенія его жителей и тѣмъ будетъ выше знамя православія на дальней окраинѣ Россіи.

Въ виду малопомъстительности единственной въ городѣ Владивостокѣ православной церкви, служащей вмѣстѣ съ тѣмъ и каоедральнымъ соборомъ, и за неимѣніемъ мѣстныхъ средствъ на постройку въ семъ городѣ новаго соборнаго храма, соотвѣтствующаго значенію православія на далекой окраинѣ Россіи и могущаго служить къ незамедлительному удовлетворенію церковно-религіозныхъ потребностей умножающагося съ каждымъ годомъ городскаго населенія, я возбудилъ предъ Святѣйшимъ Сунодомъ ходатайство объ испрошеніи ВЫСОЧАЙШАГО солзволенія на повсемѣстный, въ теченіе трехъ лѣтъ, 15 августа, съ 1900 года, кружечный по церквамъ Имперіи сборъ пожертвованій на сооруженіе въ городѣ Владивостокѣ новаго каоедральнаго собора, съ тѣмъ, чтобы собранныя въ указанный день кружкою деньги были препровождаемы мѣстными Консисторіями въ Владивостокскую Духовную Консисторію.

Согласно опредѣленію Святѣйшаго Сунода, отъ 11—23 августа 1899 года за № 3143, Г. Сунодальный Оберь-Прокуроръ имѣлъ счастіе испрашивать ВЫСОЧАЙШЕЕ соизволеніе на повсемѣстный, въ 15 день августа, трехлѣтній, съ 1900 года, сборъ пожертвованій на постройку вь городѣ Владивостокѣ новаго кафедральнаго собора и ЕГО ИМПЕРАТОРСКОМУ ВЕЛИЧЕСТВУ, на всеподданнѣйшемъ Господина Оберъ-Прокурора докладѣ по сему предмету, въ 11 день сентября минувшаго 1899 года, благоугодно было собственноручно начертать: «Согласенъ. Изъ своихъ средствъ Я жертвую 5 тысячъ руб.»

Объ изъясненныхъ ВЫСОЧАЙШЕМЪ соизволеніи и ВСЕМИЛО-СТИВЪЙШЕМЪ ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА пожертвованіи Святъйшій Сунодъ даль знать мить указомъ, отъ 5 ноября 1899 года № 7001, а г. Оберъ-Прокуроръ Св. Сунода сдѣлалъ распоряженіе къ напечатанію изъясненной ВЫСОЧАЙШЕЙ резолюціи въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ (напечатано: см. Церк. Вѣдомост. 1899 года № 41) и Правительственномъ Вѣстникъ.

Получивъ ВЫСОЧАЙШЕЕ разрѣшеніе и ВСЕМИЛОСТИВЪЙ-ШЕЕ ГОСУДАРЯ ИМПЕРАТОРА поощреніе къ постройкѣ новаго каеедральнаго собора въ городѣ Владивостокѣ, выразившееся въ дарованіи на это дѣло отъ МОНАРШИХЪ щедротъ 5 т. рублей, я съ Божьяго благословенія дерзаю приступить къ сбору пожертвованій на означенное святое предпріятіе, твердо уповая, что ревность о славѣ святаго Имени Божія подвигнетъ сердца русскихъ православныхъ людей къ пожертвованіямъ на постройку Владивостокскаго каеедральнаго собора.

Смѣю надѣяться, что на Святой Руси еще не оскудѣла рука дающаго, что посильная лепта православнаго люда пополнить скудную сокровищищу его окраинныхъ братьевъ и дастъ имъ возможность обогатиться храмомъ Господнимъ, въ которомъ до скончанія вѣка будетъ приноситься безкровная жертва за всѣхъ православныхъ христіанъ и съ сугубымъ благодареніемъ за жертвователей и благотворителей.

Въ этой надеждѣ обращаюсь къ Вашему Преосвященству съ всепокорнѣйшею просьбою благоволите Милостивый Архипастырь оказать зависящими распоряженіями свое содѣйствіе къ увеличенію разрѣшеннаго съ настоящаго 1900 года и впредь по 1902 исключительно, въ 15 день августа, за Божественною Литургією сбора на постройку каеедральнаго собора въ городѣ Владивостокѣ.

При чемъ я покорнъйше просилъ бы, если признано будетъ возможнымъ, сдълать распоряжение о производствъ сбора послъ про-

чтенія Евангелія непосредственно, или вообще отдѣльно отъ обычнаго церковнаго со́ора, и но произнесеніи особаго воззванія о семъ сборѣ, каковое воззваніе вмѣстѣ съ симъ въ потребномъ количествѣ экземпляровъ препровождается для разсылки во всѣ церкви ввѣренной Вашему Преосвященству епархіи. Вмѣстѣ съ симъ, согласно указу Св. Сунода, отъ 5 ноября 1899 года за № 7001, усерднѣйше прошу Ваше Преосвященство сдѣлать распоряженіе о доставленіи собранныхъ денегъ въ мѣстную Консисторію, а послѣднею—въ Владивостокскую Духовную Консисторію.

По обсужденіи изложеннаго отношенія Консисторія, съ утвержденія Его Преосвященства, 27 апрѣля—1 мая т. г. постановила: «Циркулярно предписать чрезъ благочинныхъ духовенству епархіи производить въ теченіе трехъ лѣтъ, начиная съ 1900 по 1902 годъ включительно, 15 августа сборъ на устройство соборнаго храма въ городѣ Владивостокѣ; собранныя деньги благочинные имѣютъ представлять безъ промедленія въ Консисторію, при этомъ они должны разъяснить причтамъ епархіи, что производившійся 15-го августа 1899 года сборъ на окончательное устройство Мстиславова храма въ гор. Владиміръ-Волынскѣ былъ одногодичный, почему таковой отнынѣ долженъ быть прекращенъ».

## Списокъ праздныхъ мѣстъ въ епархіи.

Священническія мѣста, показанныя въ № 17 Епархіальныхъ Вѣдомостей за 1900 годъ, всѣ праздны, за исключеніемъ Троицкой церкви с. Недайводы, Верхнеднѣпровскаго уѣзда, и Крестовоздвиженской церкви с. Вышетарасовки, Екатеринославскаго уѣзда.

Діаконскія м'яста, показанныя въ № 17 Епархіальныхъ В'ядомостей за 1900 годъ, всё праздны.

Псаломщическія мѣста, показанныя въ № 17 Епархіальныхъ Вѣдомостей за 1900 годъ, всѣ праздны, за исключеніемъ Николаевской церкви с. Ново-Николаевки, Александровскаго уѣзда, Успенской церкви с. Архангельскаго, Бахмутскаго уѣзда, Васильевской церкви с. Анадоліи, Маріупольскаго уѣзда и Архангело-Михайловской церкви с. Крымскаго, Славяносербскаго уѣзда.

они Экспения до Аксонополов<u>е о мінекто</u>роваці атакість г

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

## Отъ Совъта Екатеринославской Церковно-учительской школы при архіерейскомъ домѣ.

Пріемныя испытанія для вновь поступающихъ въ Церковно-учительскую школу учениковъ назначены на 21, 22 и 23 Августа сего года.

## Отъ Совъта Казанской Духовной Академіи о пріемъ въ началь будущаго 1900—1901 учебнаго года въ число студентовъ Академіи.

Въ Казанской Духовной Академіи имветь быть въ Августв мвсяцв настоящаго года пріемъ желающихъ поступить въ составъ новаго академическаго курса на следующихъ условіяхъ:

- 1) Въ студенты академіи принимаются лица всъхъ состояній православнаго исповъданія, окончившія вполнъ удовлетворительно курсъ семинаріи съ званіемъ студента или курсъ классической гимназіи съ аттестатомъ эрълости.
- 2) Просьбы о пріем'є въ студенты подаются на имя ректора академіи къ 15-му Августа.
- 3) Къ просъбамъ прилагаются слъдующіе документы: а) билетъ на проъздъ въ городъ Казань; б) семинарскій или гимназическій аттестать о вполнъ удовлетворительномъ выдержаніи экзамена изъ наукъ полнаго семинарскаго или гимназическаго курса; в) узаконенное метрическое свидътельство (а не выписка или справка) о рожденіи и крещеніи для лицъ, поступающихъ въ академію не по назначенію семинарскаго начальства, а по собственному желанію; лица же, поступающія въ академію по назначенію семинарскаго начальства, могутъ представить вмъсто свидътельства выписку изъ метрическихъ книгъ, надлежаще удостовъренную мъстною Консисторією; г) свидътельство о привитіи оспы и состояніи здоровья; д) документы о состояніи, къ которому проситель принадлежитъ, и е) лицами податнаго состоянія увольнительное отъ общества свидътельство; ж) лица, подлежащія въ настоящемъ году призыву къ отбыванію воинской повинности, обязаны представить свидътельство о

приписк' къ призывному участку и явк къ исполненію воинской повинности, если вышель къ тому срокъ.

- 4) Поведеніе желающих поступить въ академію должно быть обозначено балломъ 5 (пять); окончившіе курсъ въ учебномъ заведеніи за годъ и болье до поступленія въ академію должны представить одобрительное свидьтельство о своемъ поведеніи отъ мъстнаго подлежащаго начальства.
- 5) Лица духовнаго званія (вдовыя), желающія поступить въ академію, обязаны представить при своемъ прошеніи одобрительное свид'ьтельство епархіальнаго начальства о своемъ поведеніи.
- 6) Сверхъ того желающіе поступить въ студенты обязаны представить экземпляръ фотографической карточки съ собственноручной на ней подписью (о званіи, состояніи, образованіи, годъ рожденія).
- 7) Желающіе поступить въ студенты академіи, прежде принятія въ оную, подвергаются повърочному испытанію по слъдующимъ предметамъ: а) по догматическому богословію (воспитанники гимназій по пространному катихизису); б) по общей церковной исторіи; в) по русской церковной исторіи; г) по одному изъ классическихъ и д) по одному изъ новыхъ языковъ, по своему желанію. (Баллы по новымъ языкамъ на пріемныхъ испытаніяхъ впредь будутъ приниматься въ соображеніе не только при составленіи разряднаго списка, но и имъть значеніе при распредъленіи между принятыми казенныхъ и частныхъ стипендій). Кромъ сего, поступающіе въ академію должны дать два письменные отвъта: одинъ по нравственному богословію, другой, по основаніямъ философіи (воспитанники гимназій по словесности). На сочиненіе будетъ обращено особенное вниманіе, какъ на одно изъ дъйствительнъйшихъ средствъ къ оцънкъ зрълости сужденій и знанію отечественнаго языка.
- 8) Успѣшно выдержавшіе повѣрочное испытаніе принимаются въ студенты академіи: лучшіе на казенное содержаніе, а остальные на свое.
- 9) Своекоштные студенты допускаются въ академію только въ качествѣ пансіонеровъ и живуть въ зданіи академіи, подчиняясь всѣмъ правиламъ, установленнымъ для казеннокоштныхъ студентовъ. Число ихъ опредѣляется вмѣстимостью академическихъ зданій (послѣднія могутъ вмѣстить изъ студентовъ, имѣющихъ поступить въсоставъ будущаго перваго курса, вмѣстѣ съ казеннокоштными, не болѣе 35 человѣкъ). Внѣ зданій академіи своекоштнымъ студентамъ дозволяется жить только у родителей.

Примъчаніе. Съ 1894 года пріемъ студентовъ семинарій въ Казанскую академію усилился настолько, что численностью учащихся она превзопла всѣ прочія акалеміи. Эта многочисленность студентовъ Казанской академіи внушила повидимому семинаристамъ ошибочную мысль о томъ, будто поступить и просодержаться въ Казанской акалеміи легче, нежели въ прочихъ, Между темъ изъ печатныхъ журналовъ заседаній Совета видно, что число неудовлетворительно выдержавшихъ экзамены въ Казанской акалеміи и не удостоенныхъ принятія ежегодно бываеть большее, чёмъ въ нёкоторыхъ другихъ академіяхъ и не меньше, чъмъ въ какой бы то ни было. Что же касается по матеріальнаго обезпеченія студентовъ, то въ Казанской акалемін условія сего обезпеченія самыя неблагопріятныя сравнительно съ прочими академіями. Именно въ Казанской акалемін остаются лишенными всякаго пособія и обязанными вносить за себя полную пансіонерную сумму въ 1898/9 учеб. году: 134 студента изъ 184, въ Петербургской 51 студентъ изъ 235, въ Кіевской 15 изъ 205 и въ Московской 8 изъ 206 студентовъ. Правда, изкоторые студенты 3-го и 4-го курсовъ впродолженін послёдняго патилітія пользовались заимообразнымъ пособіемъ изъ Хозяйственнаго Управленія при Св. Синодъ, но въ таковыхъ пособіяхъ съ нынъшняго учебнаго года Высшею Духовною Властью отказано. Въ виду сего академическое начальство постановило значительно сократить пріемъ пансіонеровъ, о чемъ и сообщаетъ къ свѣдѣнію семинарскихъ начальствъ съ покорнъйшею просьбою предлагать воспитанникамъ, желающимъ поступить въ академію волонтерами и не им'вющимъ обезпеченія для платы за себя, предпочтительно избирать другія академіи.

### Извищение от Миссіонерских Курсовъ въ Казани.

По уставу Миссіонерскихъ Курсовъ на нихъ принимаются штатные слушатели (получившіе среднее образованіе/и вольно-слушатели по рекомендаціи Преосвященныхъ, если окажутся мѣста для нихъ въ классныхъ помѣщеніяхъ. Съ прошлаго года однако на курсы пожелали поступить столько лицъ, получившихъ среднее образованіе, что для вольныхъ слушателей рѣшительно нѣтъ мѣста, не только для проживанія внутри миссіонерскаго Спасскаго монастыря, но даже и для помѣщенія ихъ въ классѣ во время уроковъ, а потому и пріема вольных слушателей не будеть. Что же касается до штатных слушателей, то пріемъ прошеній съ требуемыми документами прекращается 15 Августа, а посл'єдующія зат'ємъ прошенія будуть отклоняемы за установленіемъ штата вновь принятыхъ слушателей, о чемъ и приводятся въ изв'єстность заинтересованныя лица.

## ВЫШЛА ЧЕТВЕРТЫМЪ ИЗДАНІЕМЪ КНИЖКА:

«Сказанія о чудотворныхъ иконахъ Божіей Матери, болѣе извъстныхъ и особенно чтимыхъ въ сердцѣ православнаго русскаго народа». Смоленскъ. Въ 8 д. 124 стр. Составилъ Ив. Сперанскій. Цѣна 25 к., съ пересылкою. Всѣхъ сказаній 29.

Училищнымъ Совътомъ при Св. Синодъ книжка эта, въ первомъ изданіи, допущена въ библіотеки церковно-приходскихъ школъ

и школъ грамоты.

Въ сказаніяхъ собрано все существенное, относящееся къ исторія той или другой описываемой иконы.

При значительной выпискъ можетъ быть сдълана уступка

oma 100/0 do 150/0.

#### У того-же автора имъются въ продажь сочиненія:

«Практическіе совѣты воспитанникамъ и воспитанницамъ, окончившимъ курсъ въ церковно-приходскихъ и сельскихъ школахъ изд. 3-е». Книжка эта Ученымъ Комитетомъ Мин. Н. Просв. допущена въ учительскія библіотеки начальныхъ народныхъ училищъ и въ безплатныя народныя библіотеки и читальни, а Училищн. Совѣтомъ при Св. Синодѣ—въ библіотеки церк.-прих. школъ. 156 стр. въ 16 д. Цѣна 20 коп., съ пересылкою. По отзывамъ рецензентовъ она можетъ быть весьма хорошимъ подаркомъ оканчивающимъ курсъ въ школахъ.

«Очеркъ исторіи Смоленской дух. семинаріи и подвѣдомыхъ ей

училищъ». 468+XXXIII стр., цѣна 2 р.

Книга эта, согласно заключенію Учебнаго Комитета, удостоена «Почетнаго Отзыва», на основаніи Высочайше утвержденнаго Положенія о конкурсахъ на преміи Митр. Моск. Макарія, и рекомендована для пріобрѣтенія въ библіотеки дух.-учебныхъ заведеній.



#### Редакторь, Секретарь Консисторіи С. Малиновскій.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Высочайшія награды. 2) Перемѣны по службѣ. 3) Преподано Архипастырское благословеніе. 4) Выраженіе благодарности Епархіальнаго начальства. 5) Отношеніе Епископа Владивостокскаго, на имя Его Преосвященства, Преосвященнѣйшаго Сумеона. 6) Объявленія и 7) въ особомъ приложеніи: Протоколы экстреннаго съѣзда депутатовъ духовенства Екатеринославской епархіи.

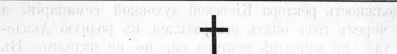
Дозволено цензурою. Екатеринославъ. 19-го Іюня 1900 года. Цензоръ преподаватель Семинаріи Вл. Таиентосъ.

## ЕКАТЕРИНОСЛАВСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

изданіе братства св. владиміра при духовной семинаріи.

21-го Іюня № 18 1900 года.

⊖ ОТДѢЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ. ⊖



## ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЫЙ ІОАННИКІЙ,

митрополить Қієвскій и Галицкій († 7-го іюня 1900 года).

Кіевская епархія и вся Россійская церковь лишилась одного изъ старѣйшихъ и выдающихся по своей замѣчательной и многоплодной дѣятельности архипастырей.

Въ среду 7 сего іюня послѣ непродолжительной, но тяжкой болѣзни скончался на 75 году жизни первенствующій членъ Святѣйшаго Синода, митрополитъ Кіевскій и Галицкій, высокопреосвященный Іоанникій.

Еще такъ недавно (ровно 7 мѣсяцевъ тому назадъ) вся Россійская церковь торжественно праздновала пяти-десятилѣтіе достославнаго служенія маститаго Владыки въ священномъ санѣ и возсылала горячія мольбы о продленіи жизни перво-іерарха русской церкви, но Промыслъ Божій рѣшилъ иначе.

Высокопреосвященный Іоанникій (въ мірѣ Іоаннъ Максимовичъ Рудневъ) былъ сыномъ бѣднаго діакона Тульской епархіи (родился 20 февраля 1826 г). Первоначальное образованіе получилъ въ духовно-учебныхъ

заведеніяхъ Тульской епархіи; по окончаніи семинаріи поступилъ въ Кіевскую духовную Академію, изъ которой вышелъ въ 1849 году первымъ магистромъ. Въ томъ же году молодой магистръ согласно давнему своему желанію принялъ постриженіе въ монашество и былъ назначенъ преподавателемъ Кіевской духовной Академіи. Въ 1856 году уже въ санъ архимандрита почившій Владыка былъ назначенъ инспекторомъ Кіевской Академіи; въ слъдующемъ году былъ переведенъ на должность ректора Кіевской духовной семинаріи, а еще черезъ годъ опять возвратился въ родную Академію уже въ качествъ ректора ея, но не надолго. Въ 1860 году архимандритъ Іоанникій былъ назначенъ ректоромъ столичной Петербургской духовной Академіи и въ 1861 г. возведенъ въ санъ епископа Выборгскаго, викарія Петербургской митрополіи.

Съ 1864 года начинается самостоятельное архіерейское служеніе почившаго Владыка, которое онъ проходиль въ пяти епархіяхъ—саратовской (1864—73 г.), нижегородской (1873—77 г.), грузинской (1877—82 г., при чемъ въ 1877 году былъ возведенъ въ санъ архіепископа), московской (въ санъ митрополита 1882—1891 г.) и кіевской (1891—1900 г.).

Много потрудился почившій Архипастырь на пользу церкви и государства въ указанныхъ пяти епархіяхъ и повсюду служеніе его ознаменовывалось рядомъ поистинъ великихъ и благихъ дъяній.

Къ сожалѣнію, размѣры нашей статьи не позволяютъ намъ даже вкратцѣ перечислить всѣ плоды дѣятельности почившаго Архипастыря и мы ограничимся лишь указаніемъ главнѣйшихъ изъ нихъ. Въ Саратовѣ покойный Владыка учредилъ братство св. Креста для борьбы съ расколомъ и духовно-просвѣтительный союзъ для распространенія истинно-христіанскаго. духовнаго просвѣщенія; здѣсь же трудами почившаго возникли пріютъ для малолѣтнихъ сиротъ духовнаго званія, учебно-заработный домъ для сиротъ всёхъ сословій, общество взаимопомощи духовенства и епархіальный свічной заводъ. Въ Нижнемъ Новгородъ за трехлътній періодъ своего служенія Владыка основаль извъстное нынъ своею успъщною миссіонерскою дъятельностію братство св. Креста, учебно-заработный домъ для сиротъ духовенства, ремесленное училище для тъхъ изъ дътей духовенства. которыя оказались неспособными къ научному образованію и пріють для малолітних сироть обоего пола. Въ Закавказскомъ краѣ вся дѣятельность почившаго направлялась главнымъ образомъ къ распространенію свѣта евангельскаго среди невѣрующихъ и къ возстановленію православія среди обитателей древней Иверіи. Тамъ же (въ Тифлисъ) трудами Владыки основано епархіальное женское училище и открыты внібогослужебныя собесѣдованія о предметахъ вѣры при духовной семинаріи. Девятилѣтнее управленіе Московской митрополіей ознаменовано открытіемъ Кирилло-Мееодіевскаго братства для содъйствія къ поддержанію прежнихъ и открытію новыхъ церковно-приходскихъ школъ въ епархіи; туть же открыто второе епархіальное женское училище, устроены общежитія при московской и виоанской семинаріяхъ, учреждено общество взаимопомощи для престарълыхъ и больныхъ членовъ духовенства. Не менъе благоплодною была дъятельность Владыки на послъднемъ мъстъ его служенія-въ Кіевъ. Здъсь имъ основано общество взаимопомощи духовенства и пожертвовано изъ своихъ личныхъ средствъ 50000 руб. на устроеніе богадільни для престарізлыхь лиць духовнаго званія, учреждено общество религіозно-правственнаго просвъщенія народа въ духѣ православной церкви, благоустроенъ епархіальный свічной заводь, приступлено къ постройкъ новаго грандіознаго зданія для духовной семинаріи, начата постройка благольпнаго храма при епархіальномъ женскомъ училищъ на средства, пожертвованныя Владыкою и проч.

Одно перечисленіе этихъ трудовъ достаточно говорить само за себя. Рѣдко на долю одного человѣка выпадаеть счастіе совершить столько добрыхъ дѣлъ. Горестная утрата, такъ неожиданно постигшая Кіевскую епархію, вызоветь несомнѣнно глубокую скорбь и искреннія слезы среди духовенства епархіи и всей Россіи и особенно среди вдовъ и сиротъ, потерявшихъ въ почившемъ Архипастырѣ истиннаго отца.

Но помимо всёхъ перечисленныхъ трудовъ, понесенныхъ почивнимъ на пользу управляемыхъ имъ епархій, Митрополитъ Іоанникій впродолженіе послёднихъ девяти лётъ своей жизни принималъ еще живое и непосредственное участіе въ управленіи всею Русскою Церковью, а въ послёдніе годы (съ 25 декабря 1898 г.) въ качествъ первосвятителя Русской Церкви былъ ръшителемъ самыхъ важныхъ и трудныхъ вопросовъ нашей церковной жизни. И здёсь онъ явилъ себя, какъ пастырь мудрый, право правящій слово истины, съ волею непреклонной, когда настояла нужда въ оказаніи справедливости или въ обузданіи зла, но вмёсть съ тъмъ съ характеромъ мягкимъ, раствореннымъ любовію, когда нужно было оказать благость и снисходительность.

Дивное воистину явленіе представляеть въ Бозѣ почившій святитель своими трудами, своею обильной благими плодами жизнью, и потому за него будуть непрестанно возноситься молитвы къ Богу и въ сердцахъ всѣхъ вѣрныхъ сыновъ Православной Церкви будетъ жить къ нему та нелицемѣрная признательность, которую такъ горячо выразила ему вся Русская Церковь въ недавніе еще дни юбилейнаго торжества.

Обрядъ погребенія почившаго перво-іерарха Русской Церкви былъ совершенъ 12 сего іюня Высокопреосвященнымъ Владиміромъ, Митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ. Тъло почившаго погребено въ Крестовоздвиженской церкви при ближнихъ пещерахъ Кіевопечерской лавры, рядомъ съ тъломъ Митрополита Арсенія.

# Каждому изъ православныхъ христіанъ необходимо знать прежде всякаго ученія другого—ученіе св. въры и посъщать для сего Божій храмъ.

(Винбогослужебная бесьда, главнымъ образомъ для простыхъ слушателей).

«Вѣкъ живи-вѣкъ учись», - говорить умная пословица. Въ самомъ дълъ, не на то ли человъкъ и на свътъ родился, чтобы учиться, пріобрътать необходимыя для него познанія: иначе на что-бы ему и разумъ данъ? Всякая вещь на что нибудь да создана, къ чему нибудь да служить: въ противномъ случав на что она? И разумъ данъ отъ Господа человвку на то, конечно, чтобы онъ зналъ и разумълъ все, что дълаетъ его истиннымъ человъкомъ; нътъ сего, -- мы -- люди только по имени. Что-же необходимо знать человъку? Мало-ли что надо знать намъ! Только не всякій то знаеть, что требуется отъ него. Иной почти ничего не знаеть, а думаеть о себъ, что онъ куда какъ разуменъ. Непохвально это: своимъ только одумомъ, умомъ, мало упражнявшимся въ пріобрѣтеніи познаній, въ обученіи грамоть, въ наукахъ, не проживешь по человъчески. Пускай вы знаете свои обыденныя дъла, занятія: тоть умість хозяйничать по дому, —приготовить пищу, убрать скотину, всему указать свое місто, дать порядокъ; этоть разумбеть свое ремесло, мастерство, должность, - онь хорошій сапожникъ, портной, слесарь, плотникъ, поваръ, кучеръ, швейцаръ, лакей, писецъ, чиповникъ, учитель и т. д. Все это хорошо и нужно, —но хорошо тогда лишь, когда вы при этомъ заботитесь, работаете не для тъла одного, не для того только, чтобы оно одно покоилось, ніжилось, достаточно фло, пило, не хуже другихъ одвалось, и вообще чтобы испытывало довольство въ необходимомъ для него; иначе сказать, - когда вы при этомъ не забываете и о душ'в своей, заботитесь о доставленіи пищи и ей, —даже больше того, когда вы о душъ своей, о необходимой для нея пищъ думаете прежде всего. А почему такъ? Душа наша, какъ созданная по образу Божію и по подобію, гораздо по-лучше и по-дороже тъла. Тъло-это земля и въ землю превратится; все, что собираемъ для тѣла. — всѣ блага земныя: богатство. достатокъ, внѣшнія достоинства, разныя преимущества, честь, слава, — непостоянны и не прочны, не для всъхъ полезны: большое состояніе, питая наклонность къ роскоши, вызывая надменность, горделивость и т. д., приводить многихъ къ разоренію, къ преступленіямъ, къ пренебреженію состороны лучшихъ людей общества; внёшнияя честь, преимущества довели многихъ до забвенія правды, справедливости, заглушають у многихъ лучшія человіческія, доставляющія отраду и утъщение, чувства, привязанности и т. под.; по смерти нашей земныя блага никакъ ужъ не могутъ служить человъку. Душа же наша разумна и безсмертна; блага духовныя: правда-истина, миръ съ Богомъ и ближними, радость о Дусь Свять, благодать, - всьмъ благи и полезны; душа есть ввъренный намъ Богомъ талантъ, объ употреблении котораго мы должны будемъ отдать строгій отчеть; она есть основаніе нашего временнаго и вѣчнаго счастія, по слову самого Бога и какъ предназначенная къ вѣчной блаженной жизни за гробомъ. Какой-же, теперь, нуженъ хлібъ душі: Понятно, не такой, какого просить тъло наше: у души есть свой хлъбъ: это-прежде всего слово Божіе, все, содержащееся въ немъ; это добрыя, богоугодныя дёла. Такъ воть, говорю опять, иной думаеть и говорить, что онъ куда какъ разуменъ! А въ самомъ дѣлѣ онъ часто не знаетъ и того важнаго, что около него лежить; что предъ самими глазами его совершается; что надлежить знать прежде всего другого, для собственнаго желанія же нашего истиннаго блага. Воть, напр., вы ходите въ храмъ Божій и слушаете Всенощное Бдініе, Литургію — обідню, -а знаете ли такъ, какъ следуетъ знать, т. е. по разуму св. Церкви и ея служителей, и какъ знаютъ истинно грамотные люди, что тутъ дълается, —читается, поется, священно дъйствуется, —предъ вашими глазами? Воть вы зовете священника окрестить младенца, совершить браков'внчаніе, масломъпособоровать больного, отп'ть, похоронить покойника, ходите на испов'ядь, причащаетесь св. Христовыхъ Тапнъ, - приглашаете батюшку вашего приходскаго отслужить молебень, паннихиду, освятить новый домъ, колодезь, поля и т. п. Знаете, что все это такое? На что или къ чему это дълается? Не знаете? Не хорошо; крѣнко не хорошо! Дѣла эти все самыя важныя, спасительныя, которыя долгь и Слово Божіе велить знать непременно каждому православному христіанину. Велико званіе христіанина. Это не какое нибудь званіе мирское и человъческое, какъ напр., гражданское, военное, или какое пибудь состояніе, въ род'ь, напр., купеческаго, крестьянскаго, которое относится къ настоящей жизни. Н'ять, - это званіе духовное, Божественное, которое одно даеть право на будущую блаженную жизнь. Но, какъ извъстно, всякое званіе налагаеть на человіка свои обязанности и никакого званія нельзя носить напрасно. Вёдь и начальникъ, какъ и всякій иной: судія-ли, учитель, или инженеръ, архитекторъ и т. п., потому называются таковыми, что они исполняють свои обязанности; и воинъ потому воинъ, что служитъ царю и отечеству. И купецъ, если не будетъ заниматься торговлею, потеряеть и состояніе и званіе; и земледівлець, если предается праздности и оставить свою землю въ запуствніи, обнищаеть и будеть у всѣхъ въ презрѣніи. Такъ и христіане, если только будутъ носить званіе христіанъ, а не будуть знать и исполнять своихъ христіанскихъ обязанностей, то лишаются права на спасеніе и жизнь вѣчную. Посему, надо знать, кто вы такіе, по своему христіанскому званію, почему называетесь христіанами да еще православными; надо знать, во что въруете, на что уповаете, чтобы всякому, кто бы ни спросиль вась объ этомъ, вы отвъчали прямо и ръшительно, какъ люди увъренные въ себъ, знаніяхъ. Поистинѣ это главное и своихъ обходимое, чему должно учиться и что нужно знать! Ибо нътъ хуже, какъ если спрашиваешь человъка: кто ты таковъ? что дълаешь? для чего все дълаешь? а онъ не въ состояніи

отвітить, объясниться, отдать отчеть. Всімь и каждому извъстно, что для каждаго человъка-христіанина всего важнъе небесное царство и въчное спасеніе. Но много, очень много нужно знать христіанину для того, чтобы получить царство небесное; а между тымь мало-ли есть такихь, которые имыють темныя, скудныя и неудовлетворительныя тія о самомъ этомъ небесномъ парствій и въчномъ спасеній. о первъйшихъ требованіяхъ для полученія его? Христіанская въра для того и дана отъ Бога людямъ, чтобы приводить ихъ къ небесному царствію и в'ячному спасенію; но, понятно, надо знать то, чего требуеть христіанская віра, чтобы какъ должно исполнять всв ея требованія, ведущія ко спасенію и въчной жизни; а это трудъ не малый, - и потому должно много учиться, чтобы быть настоящими христіанами. Божій міръ великъ, -- да что иные знають въ этомъ мірѣ, какъ должно? Воть, напр., вы сами живете въ мірь, -- и что-бы, кажется. ближе и знакомъе человъку, какъ самъ человъкъ! А что, много-ли иные знають по настоящему о немъ, т. е. о самихъ себь? Что такое человькъ? Когда и какъ произошель онъ на свътъ? Какимъ былъ онъ въ самое первое время? Что онъ такое сталь позже, теперь, и какъ онъ жилъ на землѣ, какъ и для чего долженъ жить? Но кромъ насъ, кромъ всего Божьяго видимаго міра, мало-ли у Бога другихъ міровъ, которыхъ мы не можемъ видъть своими глазами? Есть міръ ангельскій: міръ ангеловъ добрыхъ, міръ ангеловъ злыхъ; есть міръ св. угодниковъ Божінхъ и есть міръ гръшниковъ. Гдъ и какъ живуть добрые и злые? гдъ и какъ мы будемъ жить, когда помремъ: хорошо-ли, худо-ли? А самаго то Господа нашего всв ли знають? какъ, гдв Онъ находится, обитаеть? какъ всёмъ управляеть въ мір'в, не только великими дѣлами, но и самыми малыми,—какъ Онъ милосердый, «не хотяй смерти грфшника, но да вси въ покаяніе пріидуть», особенно промышляеть, смотрить за нами грѣшными, заботится о спасеніи душъ нашихъ...? Какой нибудь еврей, или другой невърный знаеть свое ученіе, хотя несправедливое и ложное, и когда начнуть разувърять его, что онъ испов'ядуетъ неправо и ложно, ум'веть отговориться и упорпо стоить за свою ложь. Если же невърный знаеть исповъдуемое имъ ученіе и такъ стоить за свое невѣріе, за которое на въки будеть осуждень, то не тъмъ ли болъе христіанамъ должно знать и умъть защищать свою въру, которая есть единая правая, святая и непоколебимая и въ которой одной заключается нашъ въчный животъ, наше въчное спасеніе? «Илите за Мною», сказалъ Господь (Мо. 4, 19) рыбарямъ простымъ: Петру и Андрею, Іакову и Іоанну, которые тотчась и послівдовали за Христомъ, изъ рыбаковъ стали св. апостолами, просвътителями всей вселенной, легли въ основание св. Цер-Божіей. при краеугольномъ камнъ-самомъ Христъ. Голосъ Христа Спасителя нашего: «идите за Мною», раздается и до скончанія віка будеть раздаваться въ устроенной Имъ Святой Церкви на землъ; «идите за Мною», говоритъ Господь и каждому изъ христіанъ! Спаситель нашъ проложиль намь прямую дорогу на небо къ Самому Господу Богу; не идти по этой дорогь-значить не хотьть идти въ рай, а идти на погибель. Каждому необходимо знать, посему, идеть ли онъ за Христомъ, чтобы въ случав уклоненія нашего отъ дороги, ведущей на небо, намъ повернуть на нее. Идетъ-же за Христомъ тотъ, кто знаетъ св. ученіе Христово, знаетъ его основательно, или хотя достаточно знаеть, по крайней мъръ, главное изъ сего ученія; кто преданъ сему ученію, дорожить имъ и со всъмъ усердіемъ по возможности исполняетъ оное.

Нельзя на этоть разъ оправдываться, какъ иные дѣлаютъ, что мы-де люди темные, не книжные, простые, изо дня въ день работающіе, не опуская рукъ, изъ за насущнаго хлѣба,— гдѣ намъ знать свое христіанское ученіе, гдѣ намъ какъ должно понять, усвоить его. Ложное самоосужденіе, свидѣтельствующее о томъ только, что человѣкъ никогда не хотѣлъ и не хочетъ поучаться въ своей св. вѣрѣ. Вѣра и жизнь христіан-

ская не требують отъ человъка особой учености, выдающагося ума; и та и другая равно доступны и ученому и неученому, и знатному и незнатному, и богатому и бъдному, лишь-бы человъкъ искренно желалъ угодить Богу и спасти свою душу. Спаситель призываеть къ въръ, какъ уже сказали выше, не однихъ надъленныхъ хорошимъ умомъ, знатныхъ, богатыхъ, но и неученыхъ, простыхъ и бъдныхъ, и занимающихся самыми заурядными дълами, работами. Мало того, послѣдніе оказывались лучшими послѣдователями его. Призванныя Имъ въ апостольство лица были люди неученые, простые, - и ихъ простота, неученость не воспрепятствовала имъ не только самимъ себъ усвоить ученіе Христово, но и другихъ научить. А вотъ и святые Божіи, благоугодившіе Богу во всъхъ званіяхъ и состеяніяхъ-и не книжные изъ нихъ, неученые явили себя или не менъе, или даже болъе знающими ученіе Христово, чімъ книжные, ученые. Не всімъ даются отъ Бога таланты въ одинаковой мѣрѣ, не у всѣхъ кругъ жизненной діятельности обширень, —но всі мы, въ какой-бы скромной дол'в ни жили, всв вообще призываемся къ служенію Богу истиною и правдою, безъ отложенія своихъ земныхъ обязанностей, въ томъ самомъ кругъ дъятельности, какой очерчень каждому его званіемь и состояніемь. Господь Богъ всёмъ людямъ безъ различія даль разумную душу, чтобы всв они познавали дъла Божіи, пути промысла Божія и пути своего спасенія, служили и угождали Богу. Нѣтъ, христіанинъ, тебъ темнымъ въ отношеніи своей въры нельзя оставаться: ты должень быть свътлымь! ты человъкъ крещенный и чрезъ св. крещеніе очистившійся отъ гріховь; ты слушаешь въ храмъ Божіемъ небесное ученіе, -- этотъ величайшій свъть; ты можешь и самъ читать его или слушать, что другіе читаютъ изъ него. Есть не мало и книгъ, которыя должнымъ образомъ учать, какъ тебф вфровать, и людей, которые съ великой охотой наставляють тебя сему. Воть и въ храмъ Божіемъ, если только часто посъщаешь его и со всъмъ благоговъніемъ присутствуещь въ немъ, выстаиваещь съ начала до конца Богослуженія, развѣ ты не узнаешь, не изучишь своего христіанскаго ученія? Да, видимый храмъ Божій есть самое удобное мъсто для устроенія въ насъ невидимаго храма Господу, какъ говорить одинъ извъстный церковный учитель. Здѣсь для этого предлагаются средства самыя вѣрныя и дѣйственныя, заимствуемыя изъ Слова Божія, изъ писаній святоотеческихъ, изъ священнолъйствій церковныхъ. Расположеніе, устройство нашихъ храмовъ таково, что въ нихъ всякая вещь назидательна, все говорить благочестивому сердцу и уму. Такъ, уже при входъ въ храмъ, на высотъ алтарнаго украшенія мы видимъ изображеніе Искупителя нашего, распятаго, преклоняющаго божественную главу, изъязвленную терновымъ вънцемъ, предающаго духъ Свой Богу Отцу. Неужели здъсь мало поученія для каждаго христіанина? Какъ много было людей, которые всю жизнь поучались у подножія креста Христова и не имѣли нужды въ поученіяхъ словесныхъ! А множество другихъ священныхъ изображеній въ храмъ-развъ не самый доступный способъ ученія, употребляемый церковію? Ла, это есть способъ всеобщій, для всіхъ и каждаго удобный и вразумительный; здёсь нужны только глаза, нужно немного вниманія и смысла, чтобы научиться весьма многому. Не менъе поучаютъ всъхъ и каждаго служители алтаря Господня своимъ облаченіемъ и различными дъйствіями, имъющими важный духовный смыслъ, указывающими чуть не на всв выдающіяся событія священно-историческія. Но для чего мнъ исчислять всъ дъйствія и обряды церковные, ежедневно совершаемые предъ очами нашими?

Преподаватель Семинаріи Вл. Тацентовъ.

DESTRUCTION PROPERTY PROPERTY ASSESSMENT

(Окончаніе сладуеть).

#### СЕКТАНТСТВО и РАСКОЛЪ.

# Ученіе протестантовъ о пути ко спасенію и его вліяніе на религіозныя уб'єжденія и жизнь нашихъ южнорусскихъ штундистовъ.

Въроучение нашихъ южнорусскихъ штундистовъ 1), если разсматривать его съ одной только положительной стороны, въ высшей степени отрывочно, неопредъленно и не полно. По крайней мъръ изъ тъхъ немногочисленныхъ и разнохарактерныхъ отрывковъ штундистскаго въроученія, какіе добыты и записаны разными изследователями штундизма, иеть никакой возможности не только составить что-либо цълое, опредъленное, построить какую-либо болъе или менъе полную и устойчивую систему въроученія, но даже прійти къ какомунибудь опредаленному понятію о томъ или иномъ отдальномъ пункт'в в роученія штундистовъ. Неполнота, отрывочность и неопредбленность штундистского положительного вброученія объясняется отчасти тъмъ, что и сами насадители штундизма въ южнорусскомъ крав нашего православнаго отечества, нъмецкіе простонародные сектанты, представляють собою въ религіозномъ отношеніи такой разпородный, разпохарактерный и неустойчивый элементь, что у нихъ не можеть быть и ръчи о сколько-нибудь опредъленной, болъе или менъе полной и прочно установившейся систем'в в'вроученія. Всів эти німецкія простонародныя секты, по характеру своего въроученія, представляють изъ себя такъ сказать отрывки, или отдёльные моменты изъ исторіи реформаціи XVI вѣка, которая при своемъ дальнъйшемъ развитіи, прошла, какъ извъстно, чрезъ стадіи

<sup>1)</sup> Спѣшимъ предупредить читателей, что въ настоящей статьѣ подъ штундистами мы будемъ разумѣть не однихъ только, такъ сказать, коренныхъ штундистовъ, которымъ по преимуществу присвоено это названіе, а всѣхъ вообще русскихъ
сектантовъ, религіозное міровозэрѣніе которыхъ носитъ на себѣ, въ большей или
меньшей степени, отпечатокъ протестантизма.

піэтизма, мистицизма, деизма, реціонализма и т. д. до крайняго атеизма и матеріализма. Поэтому-то, какъ среди нѣмецкихъ протестантскихъ, такъ и среди русскихъ штундистскихъ сектъ, встрѣчаются секты съ оттѣнками, въ своемъ религіозномъ міросозерцаніи, всѣхъ вышеуказанныхъ направленій; однѣ изъ сектъ носятъ на себѣ, по преимуществу, окраску піэтизма, другія—мистицизма, третьи—раціонализма и т. д. ¹). Если взять во вниманіе еще и то обстоятельство, что насадители штундизма въ нашемъ южнорусскомъ краѣ, нѣмецкіе сектанты, вообще мало обращаютъ вниманія на отвлеченную догматическую сторону христіанства, не имѣющую, по ихъ мнѣнію, никакого примѣненія къ жизни, то совершенно понятно, что въ этомъ отношеніи они могли быть плохими учителями и нашихъ русскихъ сектантовъ.

Центральною и самою жизненною частью протестантскаго религіознаго міровоззрѣнія, несомнѣнно воспринятаго въ общихъ чертахъ и нашими штундистами, служитъ ученіе объ усвоеніи человѣкомъ совершеннаго Іисусомъ Христомъ спасенія—ученіе, въ составъ котораго, какъ драгоцѣнный камень, дающій будтобы преимущество протестантскому вѣроисповѣданію предъ другими христіанскими вѣроисповѣданіями, входитъ и ученіе объ оправданіи человѣка чрезъ вѣру. Естественно ожидать, что эта часть протестантскаго вѣроученія, какъ основная и на-иболѣе жизненная, должна-бы быть наиболѣе усвоена и на-шими штундистами и наиболѣе развита въ ихъ вѣроученіи. Но на самомъ дѣлѣ, по крайней мѣрѣ въ извѣстныхъ намъ отрывкахъ штундистскаго вѣроученія, записанныхъ разными противосектантскими миссіонерами, въ разное время и въ различныхъ мѣстахъ, мы этого не находимъ. Въ этомъ случаѣ,

<sup>1)</sup> Въ Херсонской губерніи, напримъръ, среди штундистовъ, встръчается «не мало людей вовсе невърующихъ, не принадлежащихъ, какъ говорятъ они про себя сами, ни къ какой религіи». Въ Чигиринъ, Кіевской губерніи, штундисты учатъ, что слъдуетъ върить только однимъ законамъ природы, которые всегда неизмѣнны и въчны, и что человъкъ долженъ стремиться къ тому, что требуетъ природа». «Церк. Въд.» 1900 г. № 5, стр. 33.

намъ кажется, надо предположить одно изъ двухъ—или наши русскіе штундисты не желаютъ раскривать предъ православными, въ особенности предъ миссіонерами, всей полноты своего вѣроученія, или-же они, по своей малоразвитости и непривычкѣ къ отвлеченному мышленію, требующему особыхъ понятій и словъ, какія еще не вошли въ составъ обыденнаго простонароднаго лексикона—не могутъ привести въ систему и выразить въ болѣе или менѣе ясной и опредѣленной формѣ всего того, что имъ самимъ извѣстно по части ихъ положительнаго вѣроученія.

На это послѣднее предположеніе наводять нась нѣкоторыя выраженія въ вѣроученіи штундистовъ, относящемся къ благодатному избранію и спасенію человѣка. «Мы вѣруемъ»— учать штундисты,— «что купель покаянія возраждаетт вт новаю человъка—Іисуса Христа; что чрезъ покаяніе подается спасительная перемьна, сообщается сила Духа Святаго и воскресеніе»; что люди не могуть спастись, если вт ихт внутреннемт человъкъ не произойдетт важная перемъна, называемая вт св. Иисаніи покаяніемт или новорожденіемт» 1). Подчеркнутыя нами выраженія, не смотря на ихъ краткость и сжатость, какъ это мы увидимъ впослѣдствіи, ясно показывають, что протестантское ученіе объ усвоеніи спасенія извъстно нашимъ русскимъ штундистамъ, или по крайней мѣрѣ нѣкоторымъ изъ нихъ, не только въ общихъ чертахъ, но и съ значительными подробностями.

Такъ какъ отдъль протестантскаго въроученія объ усвоеніи человькомъ совершеннаго Іисусомъ Христомъ спасенія лежить въ основь протестантизма и на немъ же, какъ на фундаменть, строять свое въроученіе и всь, выродившіяся изъ протестантизма религіозныя секты, въ томъ числь и нашъ русскій штундизмъ; то намъ кажется, что слъдовало-бы и нашимъ защитникамъ Православія пообстоятельнье оснакомиться съ этимъ отдъломъ протестантскаго въроученія, безъ знанія

<sup>1)</sup> П. Оболенскій. Критич. разборъ въроисповъд. русск. сектант. стран. 84.

котораго едва-ли возможно вести борьбу съ штундистами на почвъ ихъ положительнаго въроученія. Отрицательныя стороны штундистскаго религіознаго міровоззрінія, какъ объ этомъ свильтельствуетъ значительно разросшаяся противосектантская литература, всѣ уже съ достаточною полнотою и подробностію изслідованы и, при помощи слова Божія, опровергнуты. Теперь пора бы уже перейти къ изследованію и опроверженію положительнаго в'вроученія штундистовь въ центр'в котораго стоитъ ученіе объ усвоеніи спасенія (Von der Aneignung des Heils) съ входящимъ сюда церломъ протестантизма-ученіемъ объ оправданіи чрезъ вѣру. Вокругъ этого ученія, какъ центра, группируются уже и другіе, болье или менье приспособленные съ нему, пункты положительнаго протестантскаго въроученія: о природъ человъка до и послъ паденія, о первородномъ грѣхъ, о благодатъ и свободъ, о благодатномъ избраніи и проч. Но, чтобы усп'єшно вести борьбу съ штундистами на почвъ ихъ положительнаго въроученія, нельзя, разум'вется, довольствоваться тіми немногими и неопреділенными отрывками ихъ въроученія, какіе у насъ имъются, а нужно поосновательные ознакомиться съ самымъ источникомъ, изъ котораго это въроучение почерпнуто, т. е. съ протестантскимъ религіознымъ міровоззрініемъ.

Въ виду вышесказаннаго мы и беремъ на себя трудъ познакомить читателей по крайней мъръ съ тъми пунктами положительнаго протестантскаго въроученія, которыхъ несомивно придерживаются и наши русскіе протестанты-штундисты и которые, хотя и въ не полномъ, а такъ сказать въ зачаточномъ еще видъ, вошли въ составъ и штундистскаго въроученія. Начнемъ съ центральнаго отдъла протестантскаго въроученія, а именно съ ученія объ усвоеніи спасенія. Усвоеніе человъкомъ совершеннаго Іисусомъ Христомъ спасенія, по ученію протестантовъ, совершается постепенно въ извъстномъ порядкъ, а потому и отдъль объ усвоеніи спасенія въ протестантскихъ религіозныхъ системахъ носить особое за-

главіе: «Порядокъ спасенія». (Heilsordnung), или «Путь спасенія» (Heilsweg). Подъ этимъ общимъ понятіемъ разумѣется постепенное развитіе въ душѣ человѣка, подъ вліяніемъ благодатныхъ дѣйствій, новой жизни, начиная отъ перваго невидимаго начала ея до совершеннаго состоянія блаженства. Хотя этотъ періодъ развитія новой жизни обнимаетъ собою многоразличныя состоянія человѣка и разнообразныя дѣйствія благодати св. Духа, но все это, однако, можно сгруппировать около четырехъ нижеслѣдующихъ частныхъ пунктовъ: 1) возрожденія, или, какъ выражаются штундисты, новорожденія, 2) обращенія, 3) оправданія чрезъ вѣру и 4) освященія.

Такого порядка и мы будемъ придерживаться въ своемъ изложении протестантскаго ученія о пути ко спасенію <sup>1</sup>).

### 1) Возрожденіе (Wiedergeburt).

Возрожденіе возможно для человѣка только послѣ благодатнаго избранія или призванія его, которое хотя и не зависить оть воли и рѣшенія человѣка, тѣмъ не менѣе не можеть быть совершено по мимо человѣка, который можеть оказать и сопротивленіе призывающей его благодати (Ме. 13, 3—9; Мар. 4, 26—28; сравн. Ме. 11, 28; Мар. 16, 16; Лук. 14, 7; Іоан. 5, 40; Ме. 23, 37). Что-жъ такое возрожденіе? Что для всего рода человѣческаго—пришествіе Христа, говорить Мартензенъ, то—возрожденіе для каждаго отдѣльнаго человѣка, именно абсолютный повороть въ жизни человѣка,

<sup>1)</sup> Вышеуказанный «порядокъ спасенія» мы находимъ въ сочиненіи: Die chrisiliche Dogmatik dargestellt von Dr. H. Martensen. S. 311—325, которымъ и будемъ руководствоваться въ настоящей своей статьѣ. Замѣтимъ кстати, что Мартензенъ, бывшій епископъ Зеландскій (нынѣ уже умершій), считается однимъ изълучшихъ протестантскихъ богослововъ такъ называемаго примирительнаго направленія. Въ его богословскихъ сочиненіяхъ протостантское релягіозное міровоззрѣніе настолько, такъ сказать, улучшено, очищено отъ разнаго рода заблужденій, присущихъ разнаго рода сектамъ и различнымъ богословскимъ направленіямъ, что оно въ значительной мѣрѣ приближается къ нашему православному міровоззрѣнію. «Христіанская Этика» Мартензена переведена на русскій языкъ и считается у насъ однимъ изълучшихъ руководствъ по Нравственному Богословію. По своимъ религіознымъ убѣжденіямъ Мартензенъ принадлежить къ евангелико-протестантской конфессіи.

вслъдствіе котораго прежнее развитіе жизни прерывается и получаеть свое начало новое священное развитіе жизни-по-т вороть, засвидътельствованный цълымъ рядомъ идущихъ совнъ (въ видъ особыхъ обстоятельствъ жизни человъка Рим. 2, 4): и снутри (въ видъ особенно живаго и яснаго сознанія гръха) и стремленія къ искупленію) дівствій благодати, притотовляющей человъка ко спасенію. Возрожденіе можно обозначить, какъ сильное и энергичное проявление (durchbruch) благодати. и въ то-же время какъ такое же сильное и энергичное проявленіе свободы въ челов'ьк'; ибо возрожденіе именно пока-, зываеть, что эти два фактора — благодать, и свобода теперь только нашли свой живой пункть единенія, и что въ человъкъ положено основание новой личности, отобраза богочеловъческой личности Христа (Іоан. 3, 5; Корин. 5, 17; Іоан. 1, 18 ). Хотя возрожденіе не есть соверщенное изм'ьненіе человъческой природы (транссубстанціація); хотя по существу въ человъкъ остается тоже самое я и послъ возрождёнія, какое было и до возрожденія: однако, всл'ядствіе возрожденія, существенное назначеніе я становится дійствительнымъ, такъ какъ оно (т. е. я) чрезъ возрождение дълается свободнымъ органомъ божественной благодати. Правда, что и возрожденный человъкъ все-таки находится еще подъ вліяніемъ мірскаго начала и греховности; но мірской принципъ, греховное направление жизни уже прервано, и въ человъкъ положено начало новому священному направленію жизни. Въ сознаніи возрожденнаго человъка Христосъ становится священнымъ средоточнымъ пунктомъ, около котораго вращается вся его жизнь; и хотя плоть также не перестаеть имъть надъ возрожденнымъ значительную силу, но, однако, главнымъ, опредъляющимъ основное направленіе жизни, началомъ, у возрожденнаго человъка является уже духъ; равнымъ образомъ и этотъ міръ хотя также не перестаеть вліять на возрожденнаго, но, однако, его внутреннъйшее желаніе направлено уже къ! тому, чтобы возвыситься до идеала христіанской святости. Такова сущность возрожденія. попавоявноци ен атговдина атаба

Но возрожденіе-говорить далье Мартензень-не должно быть смѣшиваемо съ религіознымъ возбужденіемъ (Erweckung). хотя это последнее можеть иметь обманчивое сходство съ первымъ и въ жизни часто съ нимъ смѣтивается. Религіозное возбуждение предшествуеть возрождению, но не есть самое возрождение. Религиозное возбуждение есть, конечно, также дъйствие благодати, которая касается всей личности человъка. приводитъ человъческое сознаніе въ высшее религіозное состояніе, до котораго челов'єкъ не могь бы подняться самъ. съ помощію своихъ чисто естественныхъ силь, и ромъ онъ, слъдовательно, выступаетъ изъ предъловъ своей обыкновенной психологической сферы жизни. Оно возжигаетъ въ душъ человъка новый свъть, въ которомъ раскрывается предъ человъкомъ царство Божіе и вмъсть съ тьмъ выясняется для человъка новая точка зрънія для размышленія о міръ и о самомъ себъ; оно дъйствуетъ на волю человъка, пробуждая въ душъ его болъзненное чувство гръховности, виновности предъ Богомъ и сердечнаго сокрушенія, — и жизнь въ общении со Христомъ представляется человъку какъ высочайшее благо. Хотя, конечно, и возрождение можетъ сопровождаться теми же признаками, что и возбуждение, но последнее, имъетъ ту особенность, что оно есть только временное, преходящее состояніе души, есть только посъщеніе духа могущественнымъ призывомъ благодати, но не постоянное пребываніе (inhabitatio) благодати въ челов'єкъ. Челов'єкъ религіозно возбужденный есть еще только человькь сильно тронутый благодатію, но не дъйствительно облагодатствованный; онъеще только призванный, но не дъйствительно избранный. Ибо со стороны человъка недостаеть еще сознательной и твердой ръщимости прервать свою прежнюю гръховную жизнь и положить начало новому священному развитію жизни. Религіозное возбужденіе, разсматриваемое само по себъ, есть толькосостояніе религіознаго страданія, павось, въ который человъкъ впадаеть не произвольно; его можно сравнить съ тъмъ

душевнымъ состояніемъ, какое испытывають люди съ геніальными естественными дарованіями въ минуты вдохновенія или геніальнаго озаренія, когда душевное равновъсіе ихъ сильно нарушено внезапнымъ вторженіемъ въ ихъ сознаніе цълаго міра новыхъ идей и чувствъ, и эти, смутно еще представляющіяся идеи и чувства не приведены въ ясность и не осмыслены свободной и спокойной разсудительностію. Возбуждающая благодать только при спокойной и добровольной преданности ей со стороны человъка можетъ достигать своей цъли и переходить въ творческую возрождающую благодать, которая, какъ нетлиное съмя (1 Петр. 1, 23) погружается въ свободу человъка, пускаетъ корень въ сердцъ его и такимъ образомъ становится постояннымъ принципомъ новаго развитія характера. Только тогда, когда принципъ новаго развитія характера по образу Христа пустиль уже въ человъкъ корень, наступаетъ возрождение, и поэтому нъть для него никакого другаго върнаго и несомнъннаго признака, кромъ этого самаго христіанскаго развитія характера, продолжающагося чрезъ всю жизнь. Само собою понятно, что въ томъ случав, когда благодать въ томъ или иномъ индивидуумв становится принципомъ новаго развитія характера, индивидуумъ этотъ долженъ быть поставленъ въ живое органическое отношеніе къ цілому царству Божію, т. е. къ церкви Христовой, къ историческому богооткровенному домостроительству, къ средствамъ благодати - таинствамъ, къ церковно-общественному строю - однимъ словомъ сознательно войти въ составъ церкви Христовой и слиться съ нею какъ по въръ, такъ и по жизни. Вотъ почему протестанты видять здёсь глубокую связь возрожденія съ таинствомъ крещенія. Съ чисто объективной стороны возрождение начинается уже съ таинства крещенія: ибо чрезъ крещеніе индивидуумъ вступаетъ въ общеніе со Христомъ, присоединяется къ царству Христову и приготовляется къ новой личности. Но съ субъективной стороны возрожденіе только тогда вступаеть въ силу, когда человъкъ самъ

находится въ дичномъ жизненномъ отношеніи къ историческому устройству царства Божія на землѣ, т. е. къ церкви, относится къ ней какъ членъ къ тѣлу, глава котораго Христосъ, и свою жизнь старается согласовать съ общей жизнію церкви Христовой, а не располагаетъ ее только по своимъ чисто индивидуальнымъ религіознымъ убѣжденіямъ и настроеніямъ 1).

Изъ вышесказаннаго слъдуетъ, что религіозное возбужденіе въ діль спасенія человіка составляеть критическій и опасный моменть. Именно, человъкъ стоить здъсь на такомъ опасномъ пунктъ, гдъ онъ можетъ оказать сопротивление благодати или тъмъ, что не захочеть въ самоотвержении предать ся въ послушаніе истины, хотя, быть можеть, онъ и желаль малое время порадоваться въ ея свъть (Іоан. 5, 35); или тъмъ, что, благодаря своей безпечности, можетъ упустить благопріятное для него время благодатнаго дійствія; или же, наконецъ, тъмъ, что захочетъ упорно и своевольно оставаться при своемъ религіозномъ возбужденіи, вмісто того, чтобы добровольнымъ подчиненіемъ дать ему возможность быть только переходнымъ пунктомъ къ возрождению. Отсюда происходить религіозная мечтательность — причина всякаго рода релич гіозныхъ заблужденій. Религіозная мечтательность основывается на религіозномъ возбужденіи въ томъ именно случат, когда человъкъ, котораго посътило религіозное возбужденіе, вмъсто того, чтобы въ смиренномъ послушаніи отдаться въ распоряженіе руководящей благодати и при помощи ея достигнуть царствія Божія—своевольно овлад'яваеть своимъ религіознымъ возбужденіемъ, останавливается на немъ и сворачиваетъ съ истиннаго пути, воображая, что онъ все еще мыслить и дъйствуетъ подъ руководствомъ озаряющей его божественной

<sup>1)</sup> На этомъ-то основаніи анабантисты, отвергають крещеніе младенцевь, какъ не имѣющихъ еще вѣры, и пріурочивають таинство крещенія къ моменту духовнаго возрожденія, когда человѣкъ, подъ вліяніемъ призывающей и возрождающей его благодати, сознательно усвоиеть себѣ религіозное міровоззрѣніе церкви и изъявляеть готовность выполнять его въ своей жизни.

благодати. Поэтому религіозная мечтательность всегда бываеть соединена съ религіознымъ высоком вріемъ и самомнивніемъ. подъ вліяніемъ котораго челов'якъ ставить себя выше другихъ. воображая себя избраннымъ орудіемъ Божіимъ въ дёлё истинной въры. Возженный въ его душъ Богомъ свътъ онъ смъшиваеть съ мечтаніями своего собственнаго естественнаго разума, воображаеть, что онъ не нуждается въ церкви, какъ матери и руководительницъ ко спасенію, и даже ставить себя въ фанатически-оппозиціонное отношеніе къ ней, ненавидитъ установившійся религіозный строй жизни и дисциплину -- состояніе, которое во многихъ отношеніяхъ весьма сходно съ безпорядочно проявляющимися озареніями геніальности. Религіозныя системы такихъ мечтателей обыкновенно представляють собою чудесное смъщеніе глубокомыслія съ самымь нельпымъ вздоромъ и путаницей, что происходить именно отъ того, что высшій св'єть религіознаго возбужденія они см'єшивають съ своими собственными натуральными мыслями и чувствованіями. Правда, что у нихъ иногда обнаруживаются следы богатыхъ естественныхъ дарованій; но такъ какъ эти мечтатели не хотять добросовъстно опредълить своего отношенія къ историческому ходу богооткровеннаго домостроительства и спасеніи людей, а, слідовательно, и къ основанной Христомъ церкви, не хотятъ послушно воспринять первое и подчиниться второй, и вследствіе этого не дають возможности созрѣть ни зародышамъ природныхъ дарованій, ни зародышамъ благодати - то изъ такого религіознаго возбужденія, вмъсто дъйствительно возрожденныхъ, могутъ произойти только выкидыши, въ религіозно-нравственномъ и умственномъ отношеніи, недоразвившіеся младенцы, люди, подъ вліяніемъ самообольщенія, претендующіе на званіе святыхъ. И дійствительно, исторія представляєть намъ не мало прим'вровь этого рода.

Сами протестанты рѣзко осмѣиваютъ такого рода религіозныхъ мечтателей. Есть люди—говорятъ они—которые, какъ только вздумаютъ подыматься выше пространства и вре-

мени, тотчась же достигають такого пункта, который можно сравнить съ глубокимъ моремъ, въ которомъ многіе и тонутъ. Когда эти люди заглядывають въ въчность, то находять, что прежде они были слъпы и бълны безъ Бога. Теперь же, воображають они, что они преисполнены божественной благодати, и начинають судить о вещахъ съ слишкомъ большою поспѣшностію и самымъ страннымъ образомъ, ясно обнаруживающимъ ихъ духовную незрълость. По своему душевному состоянію они напоминають собой молодое, еще не перебродившее вино, и съ ними случается то, что бываеть съ пчелами, когда онъ отправляются за медомъ: вылетъвъ въ первый разъ изъ улья, онъ летять наугадъ, куда попало, и затъмъ не знаютъ, въ концъ концовъ, откуда онъ выдетъли и куда имъ нужно летъть. Многія изъ нихъ, совершенно заблудившись, погибають, а другія, посл'ь долгихъ блужданій, снова возвращаются въ свой улей. писле атабия білимая оди дене

-аув и винимам низина водстви, низиния  $\emph{H}$ .  $\emph{Burmoposchii}$ . Гона

котовацы удранов дето (Продолженіе следуеть). «прадолженіе следуеть).

## Извъстія и замътки.

0 принятіи мѣръ противъ раскольниковъ, нарушающихъ законъ отъ 3 мая 1883 года. Циркуляръ Министра Внутреннихъ Дѣлъ Губернаторамъ. (30 апрѣля 1900 года № 1).

Высочайше утвержденнымъ 3-го мая 1883 года мивніемъ Государственнаго Соввта опредвлены предоставленныя раскольникамъ права, которыя возлагають на послідователей его обязанность воздерживаться оть всякихъ дійствій, соединенныхъ съ соблазномъ для православныхъ или клонящихся къ распространенію между ними своихъ заблужденій.

Министерство Внутреннихъ Дѣлъ въ циркулярѣ отъ 21-го іюля 1883 года за № 525, по вопросу о порядкѣ примѣненія на практикѣ указаннаго закона, между прочимъ просило губернаторовъ, при всякомъ удобномъ случаѣ, разъяснять сектантамъ, въ какихъ именно видахъ состоялся упомянутый законъ, дабы благодѣтельныя намѣренія правительства не были истолкованы ими въ превратномъ смыслѣ.

Межлу тыть изъ имыющихся вы министерствы свыльній усматривается, что раскольники, принадлежащие къ такъ называемой австрійской секть, находясь, очевидно, въ заблужденіи относительно истиннаго характера закона 3-го мая 1883 года, не подчиняются установленному порядку: духовные руководители названной секты, вопреки ст. 10 закона 3-го мая 1883 года, именують себя не принадлежащимъ имъ духовнымъ званіемъ, а нѣкоторые изъ нихъ присвояють себф санъ и дъйствія, прелоставленные исключительно высшимъ іерархамъ Православной Церкви, причемъ люди эти появляются всюду свободно въ священническомъ одъяніи, а иногда въ церковномъ облачении, и тъмъ нарушають постановление п. 11 того же закона, воспрещающее публичное оказательство раскола. Для обсужденія своихъ духовныхъ нуждъ они устраивають самовольныя сборища, именуемыя ими соборами, что, какъ было уже разъяснено циркуляромъ министерства отъ 12-го апрѣля 1890 года за № 3, должно считаться прямымъ нарушеніемъ закона 1883 года. Независимо сего названные раскольнические руководители, съ цълью пропаганды своихъ заблужденій, организують тайныя братства, назначають въ разныя мъста миссіонеровъ и издають брошюры и трактаты, наполненные клеветой и хуленіемъ на Православную Перковь и ея служителей. по для дине в порост для ванивания в при динеро

Подобныя дъйствія руководителей австрійской секты, свидътельствующія о стремленіи ихъ къ созданію и упроченію особой, независимой отъ правительственной власти, раскольнической церкви, съ своею самочинною іерархією, производять соблазнъ и смущеніе среди православныхъ и, какъ нарушающія законныя права и интересы господствующей церкви, ни въ какомъ случаъ терпимы быть не могуть.

Вслѣдствіе сего и принимая во вниманіе, что предѣлы предоставленныхъ раскольникамъ правъ точно указаны въ законѣ 3-го мая 1883 года и предупрежденіе случаевъ уклоненія сектантовъ отъ исполненія требованій этого закона зависить отъ соотвѣтствующихъ дѣйствій и распоряженій органовъ мѣстной администраціи, имѣю честь покорнѣйше просить Ваше Превосходительство принять надлежащія мѣры къ тому, чтобы раскольники и ихъ духовные руководители отнюдь не присваивали себѣ не предоставленныхъ имъ по закону правъ и не позволяли себѣ дѣйствій, направленныхъ къ нарушенію правилъ закона 3-го мая 1883 года. (Х. Е. В.).

Православное миссіонерское общество въ 1899 г.—18-го мая Православное миссіонерское общество праздновало тридцатую годовщину со дня основанія.

За тридцать лѣть существованія общества на поддержаніе и развитіе миссіонерскаго дѣла въ Россіи употреблено 4.094,357 руб. 77 к. Общій итогь пожертвованій за все это время простирается до 6.148,452 руб. 81 к. Количество обращенныхь въ христіанство изъязычества и магометанства составляеть 121,207 человѣкь. Въ отчетномъ году число членовъ общества возросло до 15,005 дѣйствительныхъ и 10 почетныхъ. Прибавилось четыре новыхъ комитета: Забайкальскій въ Читѣ, Тульскій, Владивостокскій и Псковскій, всего теперь состоить 48 комитетовъ.

Въ теченіе отчетнаго 1899 г. обращено въ христіанство изъ язычества и магометанства въ Сибири, Японіи и Европейской Россіи 4,393 человъка. Учащихся въ школахъ, содержимыхъ на средства миссіонерскаго общества или вполнъ или частію, было 15,120; поступило 538,303 руб. 62 коп.; весь же расходъ выразился въ суммъ 515,876 руб. 79 к.; къ 1900 году общество имъло 1.260,581 руб. 83 коп. (Р. Л.).

— Богослуженіе подъ Мамврійскимъ дубомъ. (Изг записокт путешествен. вт. Св. Землю).—Совершить богослуженіе на томъ св. мѣстъ, гдъ патріархъ Авраамъ удостоился принять Святую Тройцу, желательно для каждаго священника, посѣтившаго Св. Землю. Въз іюлъ мѣсяцѣ (одного изъ минувшихъ лѣтъ) насъ собралось въ Іерусалимѣ три священника изъ Россіи: одинъ изъ Симферополя, другой изъ Вятки и третій—я. Въ воскресенье, 17 іюля, послѣ литургіи въ Троицкомъ соборѣ на Русскихъ постройкахъ въ св. Градѣ, мы втроемъ и условились на другой день отправиться къ Маврійскому дубу съ тѣмъ, чтобы тамъ совершить Божественную литургію. Къ намъ, въ качествѣ псаломщика, присоединился еще учитель церковно-приходской школы изъ Ярославской губерніи.

Въ понедъльникъ мы узнали, что къ Маврійскому дубу предприняль путешествіе патріархъ Іерусалимскій Герасимъ. Намъ посовътовали отложить поъздку до вторника, когда патріархъ, на путим изъ Хеврона, забдетъ въ Виелеемъ. Такимъ распредъленіемъ времени устранялось затрудненіе натріаршаго путешествія по св. мъстамъ Палестины.

Во вторникъ нашъ небольшой кружокъ паломниковъ въ наемномъ удобномъ шарабанъ направился въ Хевронъ по превосходной воссированной дорогъ.

Посл'в заката солнца, мы благополучно прибыли въ Хевронъ, закончивъ отъ шоссе остальную часть пути къ дубу Мамврійскому пішкомъ, по узкой улиців, среди плодородныхъ садовъ въ окрест- ностяхъ Хеврона.

Въ русскомъ домѣ, находящемся въ области того поля, глѣ растеть широко-тенистый Мамврійскій дубъ, насъ, сверхъ чаянія, ожидало тяжелое огорчение. Оказалось, что почтенная старицасмотрительница русскаго дома у Дуба, проводивъ почетнаго посътителя въ липъ Іерусалимскаго патріарха, немедленно сама направилась къ себѣ на родину, въ г. Назареть. Просфоръ для литургіи не оказалось. Получить просфоры возможно было только въ Герусалимъ. Но Іерусалимъ отъ Хеврона—на разстояціи 60 версть. Сверхъ этого, помошница смотрительницы дома-гречанка, сторожъ домаарабъ и какіе-то м'єстные Хевронскіе турки, ни слова не понимающіе по русски. Мы собирались не медля, въ виду поздняго часа, приступить къ служенію вечерни и спрашиваемъ: гдф церковныя принадлежности? Насъ не поняли. Осмотръвъ сосъднія комнаты, я нашель въ лучшей изъ нихъ ствнной шкафъ съ изображениемъ креста. Предполагая, что здёсь должны храниться Богослужебныя приналлежности, я просиль ключь отъ шкафа. Въ шкафъ дъйствительно оказались вск принадлежности для совершенія богослуженія: подвижной антиминсъ, святые сосуды и богослужебныя книги. Объ устройств'в вс'яхъ сихъ священныхъ принадлежностей озаботился въ последние годы почившій въ Бозе о, архим. Антонинъ.

Совершивъ вечернее служение въ отведенной для насъ просторной комнатъ, мы подкръпили себя немного чаемъ съ хлъбомъ...

Въ среду, рано утромъ, сторожъ установилъ на обычномъ мѣстѣ, подъ тѣнію Мамврійскаго дуба, столъ, накрывъ его парчевой пеленой. Нашъ добрый псаломщикъ вынесъ богослужебныя книги. Мы подняли св. иконы. Затепливъ предъ иконами лампадку, разведши огонь для кадила и вообще приведши все въ подобающій для Богослуженія порядокъ, начали Божію службу. Взамѣнъ сводовъ храма, насъ покрывалъ голубой, безоблачный, свѣтлопрозрачный сводъ восточнаго неба. Какой дивно восхитительный этотъ сводъ неба на Востокѣ! Вмѣсто обильныхъ свѣтильниковъ, насъ освѣщали яркіе, ласкающіе и согрѣвающіе лучи восходящаго солнца; оно только что показалось изъ-за высокихъ Хевронскихъ горъ. Мои почтенные спутники предложили мнѣ облачиться въ священныя одежды, принявъ на себя добровольно трудъ чтенія и пѣнія.

Мы начали службу чтеніемъ перваго часа. По м'єстному восточному счету времени отъ восхода солнца, это и былъ 1-й часъ дня. Проп'єли утреню съ канономъ св. Тройц'є. По прочтеніи часовъ, мы совершили «чинъ об'єдницы». Совершили зат'ємъ и молебное п'єніе Пресвятой Тройц'є. Сія посл'єдняя служба на томъ именно мѣстѣ, гдѣ явилась Пресвятая Тройца отцу вѣрующихъ Аврааму, производила въ насъ особенное умиленіе. Сердие паше горя бъ въ насъ... Вокругъ насъ собралось нѣсколько человѣкъ арабовъ—садовниковъ изъ сосѣднихъ садовъ, больше всего собралось малыхъ дѣтей, которыя, подобравъ на землѣ на нашихъ же глазахъ нѣсколько сухихъ вѣточекъ Мамврійскаго великана (дубъ этотъ окончательно одряхлѣлъ и чрезъ два-три года это уже будетъ сухой стволъ), просили насъ купить эти вѣточки «на память». Закончили мы Богослуженіе подъ дубомъ тѣмъ, что пропѣли заупокойную литію, съ возглашеніемъ въчной памяти приснопамятному о. архимандриту Антонину, пріобрѣвшему часть Мамврійскаго поля съ вѣковымъ дубомъ въ вѣчное владѣніе Россіи. До приснопамятнаго арх. Антонина ни одинъ европеецъ не могъ и думать о томъ, чтобы, по сосѣдству съ Хеврономъ, гдѣ до настоящаго дня живутъ самые фанатичные мусульмане, пріобрѣсть въ собственность хотя одну пядь земли.

Солнце понемногу начало уже прижигать насъ подъ открытымъ небомъ. Время было подумать и объ обратномъ возвращении.

Однимъ, однако же, больше всего мы всѣ были огорчены въ этой поѣздкѣ,—это—тѣмъ, что Богь не сподобилъ насъ подъ свящ. Мамврійскимъ дубомъ совершить Божественную литургію... Но Богослуженіе подъ сводами неба произвело на насъ неизгладимое впечатлѣніе.

Думалось мів на обратномъ пути домой: есть у насъ на родинв много оч. и оч. невмвстительныхъ, малыхъ храмовъ, а прихожанъ много. Какъ было бы назидательно, наканунв праздника Тройцы и другихъ весеннихъ и лвтнихъ праздниковъ, совершать литію подъ открытымъ небомъ, на церковномъ погоств!.. Всв прихожане тогда могли бы слушать Богослуженіе... Прот. К. Өоменко. (Кіев. Епарх. Ввл.).

## Хроника епархіальной жизни.

11 Іюня, Воскресенье. Его Преосвященство, Преосвященнѣйшій Сумеонъ, Епископъ Екатеринославскій и Таганрогскій изволилъ совершать божественную литургію въ Крестовой церкви при Архіерейскомъ домѣ. Предълитургіей Его Преосвященствомъ совершено освященіе «Антиминсовъ» въ сослуженіи ректора Семинаріи архи-

мандрита Агапита, священниковъ: Афанасія Васютинскаго, Д. Страховскаго и ключаря собора Ө. Өедорова. За литургіей возведенъ въ санъ протоіерея священникъ Архангело-Михайловской церкви, села Веселыхъ-Терновъ, Верхнеднѣпровскаго уѣзда, Афанасій Васютинскій, рукоположенъ во діакона—псаломщикъ Николай Подустовъ и посвященъ въ стихарь исаломщикъ Константинъ Павловскій. Его Преосвящен твомъ произнесено слово.

- 18 Іюня, Воскресенье. Его Преосвященство божественную литургію совершаль въ Крестовой церкви въ сослуженіи священниковъ: Д. Страховскаго, Н. Рубанистаго, ключаря собора Ө. Өедорова и іеромонаха Сергія. За литургіей рукоположены: во іерея—діаконъ Николай Подустовъ и во діакона—учитель Андрей Шираевскій. Его Преосвященствомъ произнесено слово.
- 13 Іюня, Его Преосвященство изволиль присутствовать на экзаменѣ въ мужскомъ духовномъ Училищѣ.

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

## ТИПОГРАФІЯ и ПЕРЕПЛЕТНАЯ

**EPATCTBA** 

### СВ. ВЛАДИМІРА

(при Екатеринославской Дужовной Семинаріи) ПРИНИМАЕТЪ ВСЕВОЗМОЖНЫЯ

## ТИПОГРАФСКІЯ И ПЕРЕПЛЕТНЫЯ РАБОТЫ.

ЗАКАЗЫ ИСПОЛНЯЮТСЯ СКОРО И ИЗЯЩНО

#### **ш**цъны умъренныя. **=**

Типографія помищается: уголь Полицейской улицы, домь г. Шаргородскаго, вблизи дома Городской Управы.

#### КАЛЕНДАРЬ

#### "СИНЯГО КРЕСТА"

общества попеченія о бъдныхъ и больныхъ дътяхъ.

состоящаго подъ августъйшимъ покровительствомъ

ЕЯ ИМПЕРАТОРСКАГО ВЫСОЧЕСТВА ВЕЛИКОЙ КНЯГИНИ ЕЛИСАВЕТЫ МАВРИКІЕВНЫ.

#### НАСТОЛЬНАЯ, СПРАВОЧНАЯ И АДРЕСНАЯ КНИГА

Россійской Имперіи

съ картами, планами, портретами и рисунками

выйдеть 1 Ноября 1900 года въ количествъ 20,000 экземи.

Цъна въ переплетъ 1 руб. 50 коп. (съ пересылкой 2 рубля).

Примпчаніе. Пріємъ объявленій въ Календарь «Синто Креста» производится: въ Редакийи Календаря «Синто Креста» Общества понеченія о бъдныхъ и больныхъ дътяхъ, состоящаго подъ Августъйшимъ Покровительствомъ Ея Императорскаго Высочества Великой Киягини Елисаветы Маврикіевны—С.-Петербургъ, Сергієвская ул., № 41, и уполномоченными лицами, съ особыми на сіе удостовъреніями за подписью г. Завъдующаго изданіемъ Календаря "Синяго Креста" съ приложеніемъ печати Редакціи.

#### МОЖНО ПРІОБРЪТАТЬ

у издателя, С.-Петербургскаго Каоедральнаго Исаакіевскаго Собора Протоіерея Александра Исполатова (Конногвардейскій бульваръ, д. № 5, кв. 1)

"ЗАПИСКИ ПО предмету православнаго христіанскаго въроученія", составленныя бывшимъ Профессоромъ Богословія въ Императорскомъ С.-Петербургскомъ Историко-Филологическомъ Институтъ (нынъ покойнымъ) Протоіереемъ Аполлосомъ Знаменскимъ.

Сочиненіе состоить изъ трехь отділовь, изъ которыхъ два первые относятся къ области основнаго богословія и христіанской апологетики, а въ третьемъ излагается догматическое христіанское ученіе по разумінію Православной церкви. Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодії 7-го марта 1891 г., за № 164, разрѣшено пріобрѣтеніе «ЗАПИСОКЪ» Прот. Знаменскаго въ фундаментальныя библіотеки Духовныхъ Семинарій «въ качествѣ пособія для наставниковъ». Но можно съ полною увѣренностью сказать, что это сочиненіе съ интересомъ будетъ прочтено каждымъ образованнымъ человѣкомъ, интересующимся современною постановкою разныхъ богословскихъ вопросовъ.

Цѣна книги 1 руб, 50 коп. съ пересылкою.

# BZ KHNЖHOMP CKILVIP

#### **БРАТСТВА**

## CB. BJAJIMIPA

(ПРИ ЕКАТЕРИНОСЛАВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ)

#### \* HOLLAGER CLPALABARIE REALER: \*

Булгаковъ С. Настольная книга для священно-церковнослужителей. Большой томъ болѣе 1400 страницъ. Содержитъ массу необходимыхъ для причта свѣдѣній. Книга удостоена лестныхъ отзывовъ печати. Цѣна 5 руб.

Тресвятскій. Календарь священника. Сборникъ для справокъ въ служебной практикъ причта, содержащій въ себъ массу необходимыхъ для каждаго члена причта свъдъній и справокъ. Большая книга болье 400 стр. убористой печати. Цъна 2 р.

Церковно-пѣвческій сборникъ. Томъ ІІ. Пѣніе божественной литургіи лучшихъ русскихъ духовныхъ композиторовъ: Соловьева, Еписк. Никанора, Бортнянскаго, Староусскаго, Смирнова, Чайковскаго, Разумовскаго, Архангельскаго, Турчанинова, Глинки, Львова, Варламова, Крупицкаго, Дворецкаго, Аренскаго, Ломакина, Архіеп. Іосифа, Фатѣева и др. По богатству содержанія ІІ томъ Церковнопѣвческаго сборника (партитура) представляетъ собой давно-желанную и крайне необходимую вещь для каждаго регента и любителя церковнаго пѣнія. Цѣна сборнику (партитура) 1 р. 50 к.

Получены проповѣди и поученія: Архангельскаго, Богородицкаго, Бухарева, Бѣлоросова, Виноградова, Князева, Левашева, Маврицкаго, Нордова, Покровскаго, Русанова, Смирнова, Стратилатова, Путятина, Дьяченко и др.

Троицкое Толковое Евангеліе отъ Матеея вь хорошемъ коленкорномъ переплеть. Цъна 3 руб.

Дьяченко-Полный словарь церк.-славянских словъ. — 3 р. 50 к.

38/10

## 30 502

Побѣдоносцевъ.—Московскій сборникъ. Цѣна 1 р. 40 к. Фарраръ.—Первые дни христіанства. Цѣна 4 руб. Его-же.—Жизнь отцовъ и учителей церкви. Цѣна 4 р. Митрофанъ.—Какъ живуть наши умершіе. 3 т. Цѣна 9 р. Порфирій—Книга моего бытія 4 т. Цѣна 18 руб. Сергіевъ—Моя жизнь во Христѣ 2 т. Цѣна 2 р. 50 к. Іоаннъ Златоуста Творенія 5 т. 10 кн. Цѣна 15 р. Служебники и требники самаго малаго формата карманные. Жудро Василій Іером.—Краткій катихизисъ. Цѣна 15 к. Его-же. Объясненіе всенощнаго бдѣнія. Цѣна 10 к.

#### AKA ONCTЫ.

Иконы двунадесятыхъ праздниковъ и святыхъ. Крестики золотые, серебряные и простые.

При значительных заказах скидка от 5 до 15%.

#### ЕКАТЕРИНОСЛАВСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

#### Выходять три раза

въ мѣсяцъ 1, 11, 21 числа каждаго мѣсяца въ объемѣ не менѣе 2-хъ печатныхъ листовъ.

#### Подписка принимается

въ Редакціи при Екатеринославской Семинаріи. Цѣна изданію съ пересылкой 6 рублей.



Редакторы—Преподаватели Семинаріи: Протоіерей В. Мстиславскій. И Михаилъ Брунбендеръ.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Памяти Высокопреосвященнаго Іоанникія. 2) Каждому изъ православныхъ христіанъ необходимо знать прежде всякаго ученія другого—ученіе св. въры и посъщать для сего Божій храмъ. 3) Ученіе протестантовь о пути ко спасенію и его влідніе на религіозныя убъжденія и жизнь нашихъ южнорусскихъ штундистовъ. 4) Извъстія и замътки. 5) Хроника епархіальной жизни и 6) Объявленія.

Дозволено цензурою. Екатеринославъ. 19-го Іюня 1900 г. Цензоръ преподаватель Семинаріи Вл. Таментовъ.