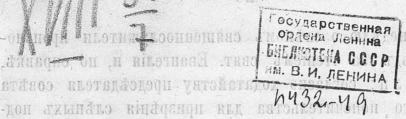
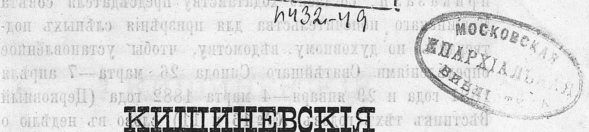
CONTROURS. caracte Healtean H. no capara

rola (Hepropulai

-Lon aximalo rinauchon rel





атакоя опнаменти производня и производительно волька

### ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

15—30-го апрѣля № 8 № 1883-го года.



ОТДЪЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ

#### ОПРЕДЪЛЕНІЕ СВЯТЪЙШАГО СИНОДА.

Ото 17 марта—5 апрыля 1883 года, за № 523, о подтвержденіи по духовному въдомству распоряженія Св. Синода о томъ, чтобы слово вз недълю о слъпомз было произносимо непремпино вслыдо за чтеніемо св. Еван-10.11A.

По указу Его Императорского Величества, Святьйшій Правительствующій Синодъ слушали: предложеніе г. синодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 3-го марта 1883 года, за № 952, по ходатайству предсъдателя совъта Маріинскаго попечительства для призранія слапыхь о подтвержденіи, чтобы установленное опредълениемъ Святъйшаго

слово въ недѣлю о слѣпомъ священнослужители произносили вслѣдъ за чтеніемъ свят. Евангелія и, по справкѣ, приказали: согласно ходатайству предсѣдателя совѣта Маріинскаго попечительства для призрѣнія слѣпыхъ подтвердить по духовному вѣдомству, чтобы установленное опредѣленіями Святѣйшаго Синода 26 марта—7 апрѣля 1881 года и 29 января—4 марта 1882 года (Церковный Вѣстникъ тѣхъ годовъ, №№ 16 и 11) слово въ недѣлю о слѣпомъ священнослужители произносили непремѣнно вслѣдъ за чтеніемъ св. Евангелія, о чемъ для объявленія къ исполненію и напечатать въ журналѣ «Церковный Вѣстникъ».

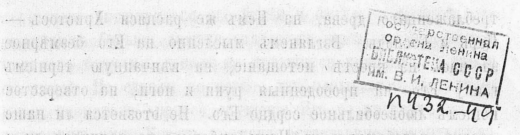
15-30-го апръля № 8: 1883-го года.

OTHBILD OCCUMATERATION

#### опредъление святейшаго синода,

От 17 марта—5 апрыла 1883 года, за ж 523, о подтвермоденён по оджовному выдометву распоряженые Св. Синода о томо, стобы слово во исдилю о сличама было произновимо непремымно ослово за чивенёмо св. Евангелія.

По указу Вто Императорскаго Визичества, Святвиний Правительствующий Синодъ слушали: предложение г. синодальнаго Оберь-Прокурора, отъ 3-то марта 1883 года, за № 952 по ходатайству предсъдателя совъта Марінискаго поизительства для призръція слъпыхь о подтвержденін; чтобы установленное опредбленість Синода



### кишиневскія

## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

15—30 апрѣля № 8, 1883-го года.



#### ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ

### ахишленной дляводу Глангост от итори поийст и повотых

#### въ великій пятокъ. Ча пава на по

Нынѣ, по гласу св. церкви, собрались мы, возлюб. братіе, въ сіе священное мѣсто для того, чтобы созерцать безконечную къ намъ любовь Божію, чтобы переживать дѣло спасенія нашего, совершенное на голгоеѣ Единороднымъ Сыномъ Божіимъ, переживать великій и единственный въ мірѣ день, день закланія Агнца Божія, взявшаго на Себя грѣхи всего міра. Станемъ же духомъ у подножія

<sup>\*)</sup> Извлеченіе изъ книги: «Іисусъ Христосъ на Голгоов, или семь словъ Его на крестъ».

треблаженнаго древа, на Немъ же распяся Христосъ — Царь и Господь. Взглянемъ мысленно на Его безмърное за насъ на крестъ истощаніе, на вънчанную терніемъ главу Его, на прободенныя руки и ноги, на отверзстое копіемъ любвеобильное сердце Его. Не отозвется ли наше сердце подобающею къ Нему любовію, не научится ли и умъ нашъ страху Госнодню изъ предсмертныхъ ръчей Спасителя нашего?!

1. По объявленіи надъ Господомъ нашимъ беззаконными судіями смертнаго приговора, исполнители казни привели Его на Голгону и начали заниматься приготовленіемъ всего, что нужно было къ распятію Господа. Одни изъ нихъ на самой вершинъ Голгооскаго утеса рыли яму для водруженія креста, а другіе готовили самый кресть. Приготовлена была и надпись вины Спасителя. Надпись сія гласила слъдующее: Іисусъ Назарянинъ Царь Іудейскій. Такимъ образомъ наднись на крестъ была не только символомъ совершеневищей невинности и царскаго величія Богочеловъка, но еще выражениемъ внутренней досады Пилатовой и тайной мести его противъ Іудеевъ, вовлекшихъ его въ столь несправедливое дъло. По приготовлении креста, взяли Христа Спасителя, возложили на крестъ и расняли Его.... Какъ растянуты были руки и ноги, раскрыты ладони, приставлены гвезди къ рукамъ и ногамъ, нанесенъ и опущенъ молотъ, сколько сдълано ударовъ, какъ брызнула кровь и, при стукъ молотовъ испустиль ли какой либо стонъ Сынъ человъческій, - какъ все это было - молчитъ и евантеліе и преданіе. Само собою разумвется, что теперь надобно поднять кресть. Но съ перваго же взгляда очевидно и то, что тъло, прибитое ко кресту, при поднятіи его въ прямое положение, естественно должно подвергнуться лютымъ и ужаснымъ страданіямъ. Гвоздиныя язвы должны теперь расширяться все болье и болье, съжгучею, невыразимою болью; должна открыться кровь и течь первоначально струями, доколь не истощится наконець — капля по капль. Но едвали не первое изъ невыразимыхъ страданій у распятаго—первое опущеніе Его со крестомъ въ назначенную яму. Крестъ долженъ естественно вонзиться въземлю всею своею тяжестію и придти на нъсколько минутъ въ качательное движеніе съ тъломъ, на немъ распятымъ. Какова же должна быть боль въ язвахъ распятаго! Нодобное сему, конечно, было теперь и съ Іисусомъ Христомъ.

На кресть и со крестомъ вознесенъ теперь Агнецъ Божій. Настала минута торжественнаго молчанія и величественнаго зрълища. Язвы Господа изливають на землю четыре струи, какъ бы нъкоторыя священныя ръки, дабы оросить ее и сдълать раемъ новаго Адама. Взоры друзей Іисуса обращены къ Нему и длани ихъ распростерты къ распростершему на кресть длани Свои.

Но адъ, съ ужасомъ почувствовавъ приближающееся свое пораженіе, со всею яростію началь изрыгать хулы противъ Богочеловъка. Злобные старъйшины іудейскіе, не успъвъ исходатайствовать предъ Пилатомъ позволенія о перемънъ надписи вины Спасителя, съ новою наглостію вст начали ругаться надъ Господомъ: «Другихъ спасалъ, а себя не можетъ спасти» «Если Онъ обътованный Мессія, то пусть теперь сойдетъ со креста. Увидъвши это, мы тотъ-часъ увъруемъ». Ругались надъ Господомъ и воиныраспинатели. Буйные и безчеловъчные, они, подходя къ Господу, только подносили Ему уксусу, но пить не давали и говорили: «Если ты Царь Іудейскій, спаси себя». Наконецъ ругался надъ Господомъ даже одинъ изъ распятыхъ съ нимъ злодъевъ. Правда, вст призывали Его сойти со

креста, какъ будто желали Ему блага, но на самомъ дѣлѣ—
это была ядовитая насмѣшка, а не чувство человѣколюбія,
голосъ презорства и дерзкаго поруганія, а не искренняго
желанія Его спасенія. Нѣтъ, Господь не сойдетъ со креста,
дабы побѣдить все крестомъ, и теперь же съ собою начать
вознесеніе всего человѣчества, привлеченіе цѣлаго міра: аще
Азъ вознесенъ буду, вся привлеку къ Себть (Іоан. 12, 32).
Между тѣмъ, на площади Голговской, подъ самыми стопами
Спасителя совершалась тайна исполненія пророчества царя
Давида. Это раздѣленіе ризъ Мессіи и завладѣніе хитономъ
Его по жребію. Распинатели не пожелали разрывать хитонъ
Спасителя на части, а кинули жребій, кому онъ достанется.
Кончивши дѣлежъ, они сѣли подлѣ распятаго и стерегли
Его.

Станемъ духомъ и мы у подножія креста Спасителя, но съ подобающимъ къ Нему благоговъніемъ и любовію спасаемыхъ къ своему Искупителю.

Что дълаль, что мыслиль теперь Спаситель нашь? Но что Онъ могь дълать, пригвожденный ко кресту? Что другое могло занимать Его и теперь, какъ не тоже, чъмъ занять быль Онъ и во всъ дни плоти своей — молитва и моленіе къ Отцу Своему небесному. Да, искупитель нашъ молился и въ эти предсмертныя минуты своей жизни. Отие, отусти имъ: не въдять бо ито творять (Лук. 23, 34). Вотъ первое слово Искупителя нашего на крестъ! Вотъ первое Его предсмертное завъщаніе каждому Его послъдователю, каждому страдальцу, цълому міру!

2. Между тъмъ какъ совершались событія сіи на Голгооъ, явилось знаменіе на небъ. Наступало затменіе солнца. Всъ смутились. Совъсть у всъхъ и каждаго естественно должна была пробудиться. Шумъ, ругательства, насмъшки прекратились мало по малу. Все утихало и погружалось въ безмолвіе, ожидая чего то необыкновеннаго. Эта внезаппая тишина, а еще болье-эта молитва Господа о врагахъ своихъ быстро, какъ молнія, глубоко, какъ благодать пронзила сердце разбойника и изъ врага сдълала его другомъ Христовымъ. «Какъ можно насмъхаться надъ Нимъ», какъ-бы такъ началъ говорить разбойникъ, «какъ можно это, когда Онъ молится за насъ»? Молиться за враговъ своихъ тогда, когда они забыли всякое чувство человъколюбія и состраданія — о, это выше природы человъческой! «Върно это обътованный Мессія, Царь Израилевъ, Сынъ Божій», и глаголаше Іисусови: помяни мя, Господи, егда пріидеши во царствіи Си. Сладостно было Інсусу слышать это отъ разбойника. Это быль какбы отвъть Отца Небеснаго на Его Сыновнюю молитву. Искупитель человъковъ съ любовію призрълъ на первый плодъ Своего искупленія. «Я объщаю исполнить просимое тобою», какбы такъ отвътствовалъ разбойнику Владыка рая и ада»; объщаю тебъ рай, не въ будущемъ отдаленномъ, а скоро-днесь же. Аминь глаголю тебп: днесь со мною будеши въ раи. (Лук. 23, 42-43).

3. Умолкъ Господь, умолкъ и разбойникъ, но заговорило небо. Было уже ровно 12 часовъ. Наступила тьма. Солнце, не смотря на время полнолунія, померкло. Луна не давала свъта свъта своего. Небо сдълалось мрачно. Показались звъзды, они бросали кровавый свътъ. Воздухъ охладился. Тьма покрыла всю землю. Распространился всеобщій ужасъ. Онъ объялъ и людей и животныхъ. Вся тварь, видпеши Теорца на лобивлиз висима, ужасомъ многимз содрогашеся. И на Голговъ теперь поражены были всъ нъмымъ ужасомъ. Настала минута глубокаго молчанія. Видно, враги Господа присмиръли и открыли свободный доступъ ко кресту Его. И Матерь Спасителя, сопровождаемая нъсколькими женами, вмъстъ съ Іоанномъ, возлюблен-

нымъ ученикомъ Христовымъ, подощла теперь ближе ко Господу и стала при крестъ Его. Можно ли изобразить всю лютость скорби и туги сердечной у сей Царицы мучениковъ? Прекраснъйшій изъ всёхъ сыновъ человъческихъ, возлюбленный Сынъ Ея, — на позорномъ древъ преступниковъ, не импеть ни вида, ни доброты, но видь Его безчестень, умалент паче всих сыновт человических. (Ис. 53, 2-3). Еще нъсколько минутъ и Она увидитъ одно бездыханное тъло Его. Въ подобныя минуты ... если бы только могли быть когда нибудь имъ подобныя, кто не пожелаеть смерти? Тосподь видель это, но видель и то, что взять Ее теперь съ Собою значило бы оставить міръ весь, а особенно учениковъ Своихъ, и безъ того теперь скорбныхъ и несчастныхъ, истинно сирыми. И потому съ обычною Своей Божественною любовію, склонивъ взоры свои къ матери, а съ Нея перенося ихъ на Іоанна, сказаль: Жено, се сынз Теой, — а съ Іоанна опять обращая ихъ на Свою Матерь, произнесь: Се Мати твоя! (Іоан. 19, 26--27). Это было последнее предсмертное завещание Искупителя нашего. Что оно означаеть? Высочайшая важность настоящаго событія вы діль искупленія всего человічества ясно свидьтельствуеть, что сими словами Спаситель нашь усыновляль Пречистой Матери Своей въ лицъ Іоанна всъхъ истинно върующихъ въ Сына Ея. Итакъ Она теперь не Одна. Она не Сирота. У Нея не одинъ Сынъ Іоаннъ. У Нея цълая область чадь благодатныхъ, чадъ Вожінхъ. И чада не сиры. У нихъ есть и будеть Мать Богоблагодатнъйшая. Но содълавшись Матерію, имъющею веселиться о новыхъ чадахъ Своихъ, Приснодъва является въ сію особенно минуту Преблагословенною въ женахъ. Да, нъкоей Жень объщано Съмя, имъющее стереть главу змія. Воть и Жена! Вотъ и Съмя Ея! Скоро совершится и самое обътование, —

тотчасъ, какъ это Съмя выпадетъ изъ Своего колоса.

4. Тыма все еще продолжалась, и на Голгоов царствовала тишина, - никто не произносить ни одного слова. Самъ Господь, изрекши Свое предсмертное завъщание, умолкъ и Его искренніе не сміли, или, можеть быть, отъ тоски сердечной не въ состояни были ни одними словомъ нарушить этого всеобщаго, грознаго молчанія. Подъ этимъ то таинственнымъ мракомъ, среди этой глубокой тишины, для Господа наступала теперь провиденная некогда пророкомъ (пс. 21) лютая минута лютыхъ и невыразимыхъ скорбей и страданій за гръхи наши. Отдавши Матерь Свою Іоанну, Господь Самъ остался сирымъ и одинокимъ въ цъломъ міръ, безъ радости и дружбы, безъ всякой помощи человъческой и безъ надежды на какое-либо земное утъщение. Онъ не принадлежаль болье въ частности ни кому въ міръ для того, чтобы принадлежать всему человъческому роду, всъмъ въкамъ – прощеднимъ и будущимъ. Но чаша страданій еще не была испита Господомъ до конца.

Доселъ взоръ Отца Небеснаго съ любовію покоился на Божественномъ Страдальцъ, нодкръплялъ и утъщалъ Его среди подвиговъ крестной. Но теперь наструпило время, когда Госнодь долженъ былъ нести всю тяжесть креста своего безъ всякой помощи и утъщенія не только земнаго, но и небеснаго. Да, Ему надлежало быть оставленнымъ и Отцемъ Своимъ Небеснымъ, конечно, не по Божеству, по Которому Онъ всегда со Отцемъ, (какъ Сынг ег лоню Отии), но по человъчеству, какъ Примирителю Бога и человъковъ, какъ принявшему на Себя и гръхъ человъка и наказаніе за гръхъ. Итакъ теперь наступила минута, когда должна была совершиться тайна искупленія нашего. — Ходатай Бога и человъковъ вознесъ теперь съ Собою на Крестъ гръхи всего міра — всъхъ племенъ и всъхъ въковъ. Невиннъйній

и Святый Святыхъ содълался теперь весь гръхомъ и клятвою. Вмъсто человъка сталь подъ ударами карающаго правосудія небеснаго, и весь подвигъ сей долженъ былъ совершить Одинъ, ръшительно Одинъ, при полномъ оставленіи небомъ и землю. И Онъ оставленъ былъ Богомъ... О. какая необъятная громада гръховъ! Какая истинно лютая и невообразимая мука! Какая бользненная и ужасная минута! Боже Мой, Боже Мой, вскую Мя еси оставилъ, взываетъ Въчное Слово.

5. Подвигъ оставленія истомилъ, изнурилъ, измучилъ Спасителя. Огонь скорбей и страданій пожиралъ душу Его. Огонь бользней пожиралъ все Его тыло. Вися между небомь и землею, Онъ погруженъ быль въ бездну истощенія. Жизнь Присносущиая—Онъ быстро— минута за минутой приближался къ смерти. Ангеловъ радость и утыха человыковъ,—весь истоптанъ былъ въ кровавомъ точилы ярости Божіей и представляль изъ Себя позоръ для ангеловъ и человыковъ.

Наконецъ къ этимъ скорбямъ и бользнямъ присоединилось для Господа мученіе — самое ужасное и нестерпимое. Это — жажда. Досель какъ тяжело ни страдалъ Господь, однакоже не требовалъ ни отъ кого помощи. Самъ Сирый и безпомощный, «среди скорбей и страданій ни на минуту не переставалъ со креста преподавать другимъ утъщеніе и помощь. Но теперь, когда боль отъ ранъ, круженіе въ головъ, тоска въ сердцъ усилились до высочайшей степени; когда свътильникъ жизни Его начиналъ уже погасать и готовился положить дошу Свою за людей всего міра, — въ первый и послъдній разъ со креста Своего Онъ потребовалъ отъ человъка и какъ бы отъ цълаго человъчества одной милости, послъдней помощи: «дайте Мнъ пить! Я пить хочу»! Жамеду.

6 и 7. Было уже около 3 хъ часовъ. Безсмертный вступаль въ борьбу со смертію. Уже послѣднія капли крови орошали землю. Уже не много осталось ея, только около сердца. Онъ не пощадить и ее для человѣка. Дѣло искупленія уже кончено. Медлить въ этомъ мірѣ не было болѣе нужды. Наступиль и часъ Господень... Онъ умираль... Но, какъ имѣющій область положити душу Свою и паки пріяти ю, Онъ, какъ Левъ отъ Іуды, послѣ многознаменательнѣйшаго изреченія: совершишася, подняль вѣнчанную терніемъ главу Свою. Угасающій взоръ Свой устремиль къ Небу и возопиль веліимъ гласомъ: Отче върущь Твои предаю Духъ Мой, склониль главу и испустиль духъ. — И воть образъ бездыханнаго тѣла Его! — Вся вселенная услышала послѣдній вопль Спасителя Нашего и узнала Своего Владыку и Господа.

Въ одно мгновеніе, со смертію Его церковная завъса разорвалась пополамъ. Земля затряслась. Распались камни. Отверзлись гробы и возстали затъмъ усопшіе святые. Весь народъ, смотръвшій на позорище, пораженъ былъ страхомъ. Многіе били себя въ перси, возвращаясь въ домы свои. Все исполнено было онъмънія и ужаса.

Такъ совершилось Божественное домостроительство спасенія рода человъческаго.

Бр. Хр.! Всѣ мы виновники страданій Спасителя нашего. Не ожесточимъ нынѣ сердецъ нашихъ, пока кровь Искупителя нашего вопістъ къ Богу Отцу о помилованіи, пока отверзтое копісмъ любвеобильное сердце Его готово излить на насъ всѣ сокровища любви и милосердія Отца Небеснаго, пока распятый на крестѣ Богъ-Слово готовъ принять всѣхъ притекающихъ къ Нему съ раскаяннымъ духомъ и сокрушеннымъ сердцемъ. Пріидите же, бр., пріидите поклонимся и припадемъ ко Христу у предлежащаго нынъ гроба Его, давъ обътъ всегда оставаться върными Его послъдователями, несмотря на всъ искушенія плоти, міра и діавола. Аминь

Протоіерей Василій Пархомовичъ.

#### Къ жизнеописанію старца Паисія Величковскаго.

оодво нужды. Наотупель и чэсь Господоль. С Онт. умираль... Но, какь имьющій область положими душу Свею и наки ийзти ю. Онъ. какъслевь отъ Тудыл посль много-

penning to Heby a sosouring pening and reasonat Omic see

Устроеніе общинножитія въ молдавских монастыряхъ. Вопросъ объ «умной молитвь» и о томъ, позволительно монахамъ употреблять въ пищу мясо.

Истинное монашество есть строгое и безусловное щежитіе, - совершенное отсутствіе всякой собственности, одна и таже со всеми положенная уставомъ пища въ общей транезъ, одна и таже со всъми изъ монастырской казны одежда, одинъ и тотъ же со всеми и оттуда же весь домашній обиходъ. Среди грековъ возникло общежительное монашество. Греки же, создавъ общежите, изобръли и такъ называемое келліотство, -- монашество особножитное. Человъвъ постригался въ монахи, входилъ для жительства въ монастырь, но не вступаль въ монастырскую общину, подчиняя себя ея требованіямъ относительно неимънія собственности и всъмъ ея суровостямъ относительно пищи и всего образа жизни, а ставиль въ монастыръ особую и отдъльную про себя келлію и въ ней на свои собственныя средства жиль собственнымь и отдёльнымь хозяйствомъ. — Въ Молдавіи временъ Паисія Величковскаго въ монастыряхъ господствовали уставы - келліотскій или особножит-

ный, въ которомъ не оставалось и тъни истиннаго монашескаго устава, и общиножитный, съ такимъ сохраненіемъ права частной собственности, при которомъ отъ истиннаго устава сохранялась не болье, какъ только тънь. Весьма многіе монастыри находились въ завъдываніи частныхъ лицъ за темъ, чтобы пользоваться ихъ доходами, которые предоставлялись получавшимь монастыри въ полную власть. Арендаторы, конечно, нисколько не заботились о монахахъ и монашеской жизни, и потому жизнь монашеская была въ упадкъ. Паисій ввель строгій общежительный уставъ, и ему приходилось распространять и уяснять понятіе о правилахъ общежитія монашескаго, защищать общежитіе, бороться противъ установившихся взглядовъ на монастыри. Общежитіе называеть онь небомь: «того ради, якоже бо на небеси разногласія и раздъленія особствующаго въ небесныхъ силахъ нъсть; но вси едино мыслятъ, едино мудрствують, еже славити и воспъвати Создателя Бога, и миръ и безмолвіе умное сохранити. Тойжде образъ и сіе носить, еже молитых непрестанный упражнятися, ни единимъ смущеніемъ міра сего препинаеми суще, или о себъ и о нуждахъ своихъ пекущеся; но общій трудъ, общій промыслъ, общій покой, общая радесть, общая скорбь, и вся случающаяся отъ внутрь и отъ внъ діаволомъ наносимая подъемлють. И ни единимъ скорбнымъ навътомъ, отъ еже славословити Бога и мирствовати духовно, препинаеми суть. По реченному: Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ. И гдъ миръ на земли? точію во общемъ житіи, идъже вси, маліи и велицы, единогласни, единомудренни, единообразни житіемъ, добродътелію и безимънствомъ, нищетсю украшении, и соединенни суть. Мірское же житіе сего мира Божія не имать: овъ бо имать много, овъ же мало, и кійждо о себъ свое себъ содержитъ, другаго не имать и причаст-

ника своему стяжанію не творить, точію самь о семь хвалится, величается и возносится; тъмъ же тамо мира и подобнаго славословія ангельскаго ність... Аще же ніцыи совокупленіе точію и трапезу общую житіе общее именують быти, исправленія же діломь, во еже спастися, и единомыслія, любви же и милосердія равив ко всвив не показують, но разделенны мудрованіемь и всеми чувственными вещми, и кійждо свое себъ быти именуяй, тако обрящутся; также между сими горды, другъ другу не покорный, ропотницы, хулницы, неблагодарни, велервчеви, оболгатели, оглаголницы, глумы творяще, смёховещатели, баснословцы, таже славолюбцы, сластолюбцы, чревопразднователи, гостолюбцы, особноядцы, піяницы, и прочіи вси маліи и велицы различіемъ злобы онедуготворенній суще: таковое совокупленіе нъсть достойно общимъ именемъ и житіемъ нарицатися, но есть паче разбойнического разбойническо, паче злодъйскаго злодъйское, паче языческаго языческо, и нечистаго нечистъйше сицевое житіе и совокупленіе; и честнъйшій языцы, не познавшій Бога отъ неразумія, нежели сій ложній войни, прикровенній отъ вив христіанствомъ, внутрь же житіемъ и нравомъ идолопоклонницы въ день судный предъ Господемъ Богомъ обрящутся» \*). Дъйстви-

<sup>\*)</sup> Эти мысли и выраженія о монашестві общежительномъ Паисій заимствоваль изъ книги: «Иконіонт», напечатанной въ Вильні 1618 г.—Уставь монашескаго общежитія введень въ Россіи преп. Осодосіємь Печерскимь. Послі нашествія монголовь общежитіе почти совершенно исчезло изъ нашихъ монастырей и затімь річи о немь и попытьи возвратить его начаты были только уже въ XVI вікт. Изданіе «Иконіона», принадлежить этому времени оживленія монастырскаго общинножитія. Сочиненіе приписывается Григорію V константинопольскому патріарху; оно издано и на современномъ русскомъ языків въ Петербургів, въ 1864 г.

тельно, Паисій подняль монашество въ Молдавіи: объты нестяжательности и поста, объть подвижничества и «всякой скорби и тъсноты», были свято соблюдаемы въ монастыряхъ подъ его руковедствомъ.

Монашество есть нарочитый и исключительный подвигь служенія Богу посредствомъ добровольнаго отреченія отъ этого міра, отъ его дозволенныхъ попеченій, радостей и утвхъ; какъ подвигъ твлесный, оно есть подвигъ добровольных в лишеній и скорбей; как в подвигь духовный, оно есть подвигь очищенія духа отъ помысловь земныхъ и устремленія его исключительно къ Богу. Этотъ послъдній монашескій подвигь съ давнихъ временъ состояль между прочимъ въ особомъ дъйствіи умственномъ, въ «умной молитвъ». Во времена Паисія въ Молдавіи происходили горячія пренія между монахами объ этомъ подвигъ, вопросъ объ умной молитвъ былъ живымъ вопросомъ дня. Хотя душа человъческая съ ея помыслами неописуема и какъ подвизались подвижники борьбою съ мірскими помыслами, это трудно подвергнуть историческому изследованію; но для психолегіи духовныхъ подвиговъ монаше. скихъ очень интересно описаніе духовнаго подвига, къ которому почти исключительно стремились сподвижники и ученики Паисія. Описаніе это принадлежить «спостнику и наставнику Пансія старцу Василію». — «Первъе же всъхъ», пишеть старець Василій, «начинають въ телеси подвизающагося и внимающаго въ молитвъ движенія нъкая, аки взыгранія подъ кожею, яже мнятся нікимь быти прелесть. Приходить теплота отъ почекъ яко соопоясующи, и та. прелесть мнится быти: сія же не суть прелести, но естества суть свойства, раждаема отъ подвига онаго. Аще же кто славить сія, яко отъ благодати, а не отъ естества:сіе есть истинно прелесть. Сія же какова любо суть, дол

жень есть сія подвизаяся не любити, но отражати и отметати. Приходить же и ина теплота отъ сердца, и аще убо списходить умъ въ блудные помыслы, прелесть есть воистину. Аще же тъло убо все отъ сердца растеплевается, умъ же есть чистъ и безстрастенъ, и акибы прилъпленъ есть во внутреннъйшей глубинъ сердца, сіе есть воистинну благодати, а непрелести. Овогда убо бываеть тако обрътающимся и потъ отъ многія теплоты бывающія въ тълеси. И тогда подвижится отъ сердца святое дъйство, вземлющо аки листъ нъкій отъ сердца, и движущо умъ отъ внутреннихъ, яко прильпнувшій къ самому тому божественному дъйству, якоже вопити часто: Іисусе мой, Іисусе мой! Абіе бо во отверзеніи сердца сіе точію вопість умъ: Іисусе мой, и не можеть все рещи умъ, еже: Господи Інсусе Христе Сыне Божій, помилуй мя, -- отъ частыхъ отверзеній сердца, но точію: Іисусе мой. Глаголющій же, яко всю совершають молитву во устроение таковомъ, прельщаются. Внегда бо прилъпится умъ, якоже ръхомъ, божественному дъйству, во внутреннъйшее пришедъ сердца, не можетъ мвожае вопити, развъ точію: Іисусе мой. Тогда убо бываетъ отъ святыя сея молитвы и ужасъ отъ сердца, егда отъ святаго дъйства утъшение бываетъ велико. И тогда скачетъ, и истекаетъ сладостію и слеза отъ сердца, и течетъ отъ очію сладчайше сладчайше, и сіе есть радостопечаліе. Возгрѣваетъ же тогда сердце отъ многаго онаго священно дъйства, и бываеть все тъло распалено и вопість умъ ужасомъ: Господи, номилуй. И якоже елей въ сосудъ нолнъ, разгръваемъ отъ огня зельнъ, отъ многаго грънія изливается и вивуду; тако бываеть и на сердцв: внегда бовозврить сіе отъ божественнаго действа, изливаеть и на тълъ теплоту, и творитъ е распалено, и тогда страждай сіе разумветь, яко внутренняя его яснв изскачуть воньБываетъ же и ина нъкая преславная таинства на имущемъ реченная устроенія: есть егда и свътъ, тъмже и просвъщение внутрьуду таковый смотряеть, просвъщающее его паче солнца, источающе отъ сердца свътъ. Бываютъ же внутрь сердца и ина таинства, яже не могу писанію предати: видить бо умъ всю тварь, и ужасаемъ отъ движенія святаго действа и отъ смотряемыхъ божественныхъ таинствъ, возсылаетъ изъ глубины сердца славословія, яже не могу писаніемъ изъявити. Весь бо бываетъ тогда обоженъ отъ божественнаго онаго движенія, внъ же всякаго вещнаго и чувственнаго всего, и яко неудержимъ отъ радости, яко нъкій многимъ виномъ погруженъ. Таже отъ сихь восхищается умъ въ видение божественное, и видитъ таинства страшна, яже не могу писати тонкочастиъ. Видить умъ видънія божественна, видить же и наслажденіе праведныхъ, райскія доброты. Еще выше умъ видитъ на небеси ужасна и преславна таинства, и елико восхищается человъкъ отъ прилога сопротивныхъ, толика видитъ больша сихъ, якоже ему дарова духъ».

На ряду съ вопросомъ объ «умной молитвъ» стоялъ вопросъ о мясояденіи. Можно ли монахамъ употреблять въ пищу мясо — это было спорнымъ предметомъ для молдавскихъ монаховъ восемнадцатаго въка. Многіе доказывали, что «въ томъ грѣха нѣтъ, ни нарушенія обѣтовъ, когда монахи вкушаютъ мясо; на волѣ каждаго лежитъ, ѣсть ли мясо или не ѣсть, а закона объ этомъ и правила непреложнаго не существуетъ, такъ какъ и древніе отцы — одни ѣли мясо, другіе нѣтъ, какъ кто хотѣлъ: ядый бо, сказалъ апостолъ, неядущаго да не укоряетъ, и неядый ядущаго да не осуждаетъ». Другъ Паисія старепъ Василій спросилъ объ этомъ антіохійскаго патріарха Сильвестра, въ присутствіи унгровлахійскаго князя

1

Константина Николаевича, въ 1749 году. «И тогда, пишетъ старецъ Василій, его святительство даде худости моей благословеніе глаголати и писати противу учащихъ мясояденію монаховъ». Плодомъ трудовъ старца Василія по вопросу о мясояденіи явилось «Изсладованіе о ошаяніи и невоспріятіи монахомъ мясъ». Въ этомъ изслѣдованіи изложены вопросы защитниковъ мясоястія и представлены отвѣты противниковъ мясъ. Сущность этихъ вопросовъ и отвѣтовъ заключается въ слѣдующемъ.

1. Откуда монахи взяли—не ѣсть мяса, тогда какъ божественный апостоль Павель какъ бы нарочно противъ этого пишетъ къ Тимовею: «въ послъднія времена отступять нъкоторые отъ въры, внимая духамъ обольстителямъ и ученіямъ бъсовскимъ, чрезъ лицемъріе лжесловесниковъ, сожженныхъ въ совъсти своей, запрещающихъ вступать въ бракъ и употреблять въ пищу то, что Богъ сотворилъ, дабы върные и познавшіе истину вкушали съ благодареніемъ» а).

Хотя и были еретики, сказано въ отвътъ на предложенный вопросъ, которые называли нечистыми мяса всякихъ животныхъ, вино и бракъ, однако теперь намъ нътъ нужды подозрительно относиться ко всъмъ гимъ предметамъ, такъ какъ святая церковь проклинаетъ еретическую хулу о брашнахъ. Вмъстъ съ тъмъ она почитаетъ воздержаніе б).

2. Если Богъ послѣ потопа позволилъ праведному Ною ъсть мясо в); то въ чемъ будетъ грѣхъ монахамъ, ядущимъ мясо, и какая добродътель у неядущихъ мяса?

Не ъсть мяса быль общій законь для всёхь людей до потопа, отъ Бога данный Адаму въ раю. Разрѣшеніе же ъсть мясо послѣ потопа—это попущеніе Божіе, снисхожденіе къ нашему невоздержанію, а не законъ.

э) 1 Тиме. 4, 1—3; б) Филип. 3, 18 — 19; в) Быт. 9, 3; Быт. 1, 29—30.

3. Вселенскіе соборы не положили закона, запрещающаго монахамъ кушать мясо; а соборы не молчали бы, еслибы въ мясояденіи заключался гръхъ.

Но еслибы святые соборы въ запрещении монахамъ употреблять мясо усмотръли что-либо противное святой церкви, то, конечно, отклонили бы это. И для чего монахамъ требовать законоположенія, да и зачёмъ св. соборамъ постановлять законы объ этомъ, когда свободный обётъ предъ Богомъ— для монаховъ законъ? Твердость обётовъ еще въ ветхомъ завётё узаконена Богомъ.

4. Но дъло въ томъ, что со дней апостольскихъ и даже до временъ Василія Великаго для монаховъ не было зазорно вкушать мясо: почему же нынъ это соблазнительно.

Въ семъ не вное что усматривается, какъ только то, что о воздержании отъ мясъ не было еще разсуждено, да и самъ чинъ монашеский не пришелъ еще тогда въ полную красоту и совершенство.

5. Въ первенствующей церкви многіе монахи, твийе мясо, угодили Богу больше неядущихъ въ настоящее время?

Постники первенствующей церкви, какъ неимъвшіе преданія о качествъ брашенъ, не повинны въ преступленіи добраго и благочестиваго установленія богоносныхъ отцевъ: Антонія, Евоимія, Саввы и прочихъ; нынъшніе же монахи, дерзающіе противъ преданія тсть мясо, будутъ отвъчать предъ Богомъ не одинаковымъ съ древними судомъ... Мы не можемъ во всемъ уподобляться первенствующей церкви: въ ней вечеромъ иногда и даже ночью священники совершали литургію и твшихъ въ тотъ день причащали святьйшихъ таинъ, до тридцати лътъ возраста крещеніе отлагали, допускали вступать въ бракъ діаконамъ послъ хиротоніи, вступать въ бракъ діаконамъ послъ въ руки....

6. Что убо—не тоежде ли мясо вкушаху древніи, якоже и нынёшніи, и кое зде различіе обрёстися можеть?

Мясо убо тоежде есть, но не тойжде разумъ.... Аще и раздъляется постъ въ четыре части: на духовный, глаголю, пость и нравственный, на естественный и церковный; обаче монахамъ должно всегда поститися отъ мясояденія. Пость бо духовный есть удаление отъ гръховъ, нравственный же пость умъренное яденія употребленіе; а естественный пость — еже отнюдъ ниже ясти, ниже пити до времене какого по образу неневитянъ; постъ же церковный есть воздержание отъ мясь по закону и правиламъ церковнымъ, и таковый постъ мірскимъ людемъ въ четыре времена годищныя должно постити и всякую среду и иятокъ, отъ благоговъйнства же и понедълокъ, равно съ монахами. Обаче не о семъ постъ намъ слово, но о всегдашнемъ ошаяніи мясъ монахамъ, кромъ рыбы, сыра же и яицъ, и елея, по времени и расположении типиковъ о сихъ... Свъть убо есть всему міру и слава монахомъ, паче же Христовой церкви, Абонская гора, Кіевъ же и вся великая Россія, идъже просіяша въ сія последнняя времена толикою святынею преподобніи отцы, иже покаряющеся преданію древнъйшихъ св. отецъ, отъ единыхъ съменъ, слея же и рыбы, сыра же и млека пріемляху пищу... Того ради не подобаетъ намъ играти въ вещахъ ненаиграваемыхъ и свое чревослужение повъстьми и исторіями древними выправляя, дерзати на мясоръзаніе, мнящи, яко сіе на воль всякаго лежить, а не законь Божій и отреченіе наше предъ Богомъ и святыми его ангелы.

7. Аще убо, якоже зрится, ошаяніе мясь первый есть законъ Вожій, а не едино преданіе св. отецъ, воображенное типиками и пріятое соборною церковію, досязающе всёхъ странъ православныхъ: греческихъ, глаголю, россійскихъ,

болгарскихъ и сербскихъ, угровлахійскихъ и молдавскихъ и прочіихъ; то откуда взятся начало презрѣнія и безстрашія сего въ монасѣхъ?

Есть въ мірѣ семъ начало и конецъ, пачеже рещи, источникъ многаго беззаконія предъ Богомъ, ветхій Римъ: той бо отъ дней апостольскихъ пророчески наречеся мати любодѣйцамъ и мерзостемъ земнымъ, якоже писано есть во Откровеніи. Отъ сего убо, со многими злыми, бысть начало презрѣнія благочестивыхъ отеческихъ преданій за мясорѣзаніе монахомъ...

Нъсть же сіе чудно, еже и греческимъ монахомъ ясти мясо, навыкновеніемъ отъ латинъ. Егда бо римляне пообладаще Герусалимомъ до осмидесятъ лътъ и вящше, наченше отъ року 1099 даже до року 1186, и поставища въ немъ своего патріарха и короля; тогда нужда бъ многимъ сластолюбивымъ монахомъ греческимъ навыкати отъ латинъ мясояденія, наипаче же егда и самый той Константинополь взяща латины а).

Первоначально простая и чрезвычайно несложная жизнь нъсколькихъ пустынниковъ, состоявшая съ одной стороны

ота иле правина. Игда же импроша вкупа отъ поист

а) Старецъ Василій, какъ видно изъ отрывковъ, собралъ матеріалъ для исторіи вопроса объ употребленіи мясъ мона-хами. Такъ онъ въ недоумвніи останавливается надъ словами Василія В. «Чудитися настоитъ, како сей божественный іерархъ въ единомъ отъ постническихъ своихъ словесъ попускаетъ монахомъ омокати хлѣбъ въ разсолъ и ясти, въ немже малый ръзень мяса варится, ради нъкоего заслажденія».—Старецъ Василій сдълалъ выписки изъ разныхъ книгъ по своему предмету между прочимъ изъ книги преподобнаго Никона Черногорца объ антіохійскомъ патріархъ одиннадцатаго въка Петръ, который велъ полемику о мясояденіи съ константинопольскимъ патріархомъ Михаиломъ Керуларіемъ. «Повъдаше мнъ, пишетъ о патріархъ Петръ преподобный Никонъ, киръ Лука митрополитъ

въ умственномъ созерцаніи и размышленіи о предметахъ духовнаго міра, а съ другой — въ развитіи и укрѣпленіи своей воли на началахъ добра путемъ духовныхъ подвиговъ, съ теченіемъ времени, съ увеличеніемъ числа людей, искавшихъ иноческаго житія, все болѣе и болѣе усложнялась, такъ что явилась потребность составить извѣстныя правила, которыя нужно было положить въ основу иноческой жизни и которыя сообщили бы ей своеобразный характеръ строго опредѣленнаго, соотвѣтствующаго своимъ основнымъ задачамъ органическаго цѣлаго. Такъ съ теченіемъ времени являются разнаго рода монастырскіе уставы, имѣющіе цѣлію всю жизнь инока подчинить строго опре-

Навирзу, мив же по духу отецъ. Егда пріятъ виръ Цетръ поставление патріаршества, тамо бъ и сей отецъ мой. Къ нему же и рече царь, яко даемъ вамъ патріарха: но мяса не оставляетъ. Дервнулъ же старецъ рещи посредъ, яко добръ убо есть владыко мой и разуменъ, не мы въ Антіохіи цатріарха ядуща мясо не пріемлемъ. Тогда киръ Петръ отвъща ему глаголя: престани, владыко мой, не возбраняй ми сего, азъ бо мяса не оставлю всти: и святый нашъ царь на сіе сниде мнв. Да не попусти старецъ, возбраненъ бъ киръ Петръ совершеннъ отъ мяса ръзанія. Егда же изыдоша вкупъ отъ Константинаграда и пріидоша во Антіохію, бысть патріархово на престолъ посажденіе: и елицы убо не ядяху мясь, съдоща съ патріархомъ, не таковіи же съдоша особь. Егда же свариша мяса, принесоша та первъе во патріарху, и обовище онъ та въ сладости совершенив и тогда отношахуся сія ко ядущимъ. Старецъ же, близъ патріарха сидя, паки возбраняше ему сего, якоже предъ царемъ, и рече посредъ: владыко мой, не твори сего, зане браньвоздвигнеши на себя. Тогда патріархъ не понесъсюва, вземъ ръзень мяса, рече: замолчиши ли, старче, да не заушу тя имъ? Отвъща же старецъ: азъ, владыко мой, зря милость, юже имаши во мит, и на сію надъяся, глаголахъ; егда же не велиши, не приложу ктому глаголати. Патріархъ же рече, яко святый царь повельваше ип ясти, ты же возбраниль ми дъленнымъ правиламъ а). На этихъ-то уставахъ, каковы Студійскій, Іерусалимскій и св. горы Авонской, старецъ Василій основываетъ главныя доказательства своего предмета.

Но какъ бы ни были отличны другъ отъ друга эти уставы въ разнаго рода частностяхъ, въ основномъ всв они согласны между собою, именно всв они въ основу иноческой жизни полагають одни и тъже главныя начала или объты — ивломудрія, послушанія и нестяэкательности и какъ главныя средства къ достиженію этихъ цілей — молитва и пость. Молитва, какъ постоянное обращение ума къ Богу, есть такого рода дъятельность, которая сама собою вытекаеть изъ внутреннихъ стремленій истиннаго монахи, добровольно удалившагося отъ прелестен житейскаго міра. Съ одной стороны она есть могучее средство нь отръшению ума отъ занятия вещами житейскими и сосредоточенію всего вниманія на высочайшемъ Существъ и предметахъ горняго міра, - съ другой она служить для духа такимъ же средствомъкъ нрав ственному воспитанію себя въ сознаніи своего ничтожества сравнительно съ неизреченнымъ величіемъ Божества, къ подавленію въ себъ того мятежнаго, самолюбиваго и горделиваго духа, который быль причиною паденія и свътлаго ангела и который тёмъ болёе можетъ гнёздиться въ человъкъ, достигшемъ, повидимому, высокой степени нравстеннаго совершенства. Посто, какъ ограничение себя самыми скудными родами яствъ и питій, необходимъ

еси: азъ же нын'я не имамъ, развъ едино обоняніе мяса во утъшеніе мое. И сія убо тако сказа мнъ отецъ мой духовный Лука».

а) Православ. Обозр. 1883 г., февраль: «Идея монашества» С. Д. Левитскаго.

какъ средство совлечь съ себя ветхаю человька, угасить то гръховное пламя страстей, которое часто тревожитъ духъ человъка и мъшаетъ ему заниматься предметами духовными и которое своимъ источникомъ имъетъ его ненасытными пожеланіями. Нужно изъять изъ себя это жало гръха, довести себя до такого состоянія, чтобы какъ можно менъе чувствовать на себъ эту бренную тълесную оболочку, чтобы духъ тамъ безпрепятственнае и свободнъе могъ работать въ собственной области и заниматься тъмъ, что соотвътствуетъ истинной его природъ. Средствомъ къ этому и служитъ для инока именно постъ, не дающій пищи пожеланіямъ плоти и способствующій духу быть постоянно на стражѣ своего великаго дѣла. Такимъ образомъ молитва и посто являются необходимими средствами, ведущими къ одной и той же цъли: къ упражненію воли въ дъланіи добра, къ пріученію ея подавлять суетныя, похотливыя желанія плоти и себялюбивыя влеченія духа: о-вин отвисот ехстандов и датаэшу америкого

О развитіи этихъ средствъ среди монаховъ въ Молдавіи по преимуществу и усиленно заботились старецъ Паисій виъстъ съ своимъ наставникомъ, старцемъ Василіемъ.

отвитата и вінодви бюничици аки Свящ. М. Ганицкій. повод - ви ав - колтидовит атожом облоб амат пыдотоя и вкотив

# влени вид амироховен интин и автов нивред иминдуна. О Божествъ Інсуса Христа. оту си вови вінню об опиде навод дивин он вини ож две двое.

ловикь, достигшемь, новидимому, высокой степени правстепнаго совершенства. Поста, какъ ограничене себя самыми

«Вопросъ о лицъ І. Христа есть вопросъ всего христанства, которое есть откровеніе Его жизни въ міръ;— это вопросъ церкви, которая утверждается на немъ, какъ

на незыблемомъ камив. Это — вопросъ исторіи, которая движется около Него, какъ около центральнаго солнца нравственнаго міра; это вопросъ каждаго человъка, инстинктивно стремящагося къ Нему, какъ къ предмету своихъ благороднъйшихъ и чистъйшихъ желаній; это вопросъ личнаго блаженства, которое и можетъ быть достигнуто только въ сладчайшемъ имени І. Христа. Все зданіе христіанства стоить и падаеть съ своимь Основателемь-Богочеловъкомъ, и если оно никогда не разрушится, то именно потому, что Христосъ одинъ и тотъ же вчера, сегодня и во въки». И дъйствительно, для благороднъйшихъ и дучшихъ людей всего міра Онъ составляетъ не только предметъ чистъйшей любви и искреней благодарности, но и предметъ божественнаго поклоненія. Для истинныхъ христіанъ І. Христосъ есть самый достовърнъйшій и славнійшій изъ всёхъ фактовь; въ бытіи Спасителя они больше увірены, чімь въ своемь собственномь существованіи; безъ Христа—мы всі ничто, съ нимь же—все. Къ сожальню, многимь Онъ не таковымь кажется, — въ средь христіанскихь народовь, и при темъ самыхъ образованнъйшихъ, есть личности, цълыя школы, не признающія и не видящія ничего особеннаго въ христіанствь и его Основатель, — есть личности, берущія на себя дерзкую смълость утверждать, что І. Христось — простой человъкъ, окруженный патолько ореоломъ божественнаго величія, и что христіанство, какъ произведеніе ума и рукъ человъческихъ, уже отжило свой въкъ, устаръло и скоро будетъ храниться на полкахъ архива. — По долгу службы, читая подобныя сужденія, невольно поражаешься и ужасаешься, невольно ставишь себъ вопросъ: Неужели люди науки, и при томъ въ средъ христіанской, могутъ доходить до такихъ недъцыхъ заключеній? Неужели у нихъ нътъ сердца и здраваго ума? Въдь христіанство существуеть почти 2000 дътъ; уже одно это продолжительное существование должно показывать всъмъ безъ исключения его непоколебимость, незыблемость и его божественное про-исхождение. А его величайшия благодъяния, возвышеннъйшее ученіе, совершеннъйшія правила дъятельности, благодаря которымъ въ мірѣ грубость, варварство, рабство и деспотизмъ въ принципѣ уничтожены, не должно ли бы все это, по естественному чувству справедливости, заградить уста граговъ Божественнаго ученія? Вѣдь, кажется, нѣтъ въ мірѣ человѣка, который благодѣяніе считалъ бы зломъ и благодѣтеля преступникомъ; нѣть также человѣка, который бы за оказанное ему благодѣяніе не сознавальны не сознавальных применента в становът в сознавальных применента в с валь по крайней мъръ въ своей душъ чувства благодарности и благоговънія къ своему благодътелю; потому что это чувство присуще даже неразумнымъ животнымъ, а тъмъ болъе вънцу творенія, носящему въ себъ образъ Божій. Неужели же современные враги Христа заглушили въ себъ это благородное чувство? Неужели они не сознаютъ громаднъйшаго вліянія, произведеннаго І. Христомъ на весь міръ, на все четовъчество? Неужели они не понимаютъ, что возрожденіе человъчества и обновленіе всего міра не можетъ быть дъломъ рукъ простаго человъка? Великую истину изрекъ ап. Павелъ, что для мудрецовъ въка сего І. Христосъ всегда будетъ камнемъ преткновенія, безуміемъ. Вступать впрочемъ въ полемику съ подобными людьми по этому вопросу нать настоятельной нужды; потому что взгляды враговъ христіанства достаточно оцъ-нены и опровергнуты великими авторитетами — богословами. Наша задача болъе скромная, мы желаемъ только своими разсужденіями укрѣпить въ читателяхъ въру въ І. Христа, какъ истиннаго Бога, на основавіи Божественнаго откровенія, на основанія всей земной жизни Спаси-

Для ума не предубъжденнаго все въ І. Христъ говорить за Его Божеское достоинство, во всемъ Онъ ни съ къмъ не сравнимъ, даже самымъ геніальнъйшимъ изъ людей, все дышетъ въ Немъ Божественнымъ дыханіемъ, на всемъ въ Его жизни лежить печать не земнаго, не человъческаго, а божественнаго. Прежде всего, обстоятельства, предшествующія явленію І. Христа въ міръ, сопутствующія Ему и послъдующія указываютъ и громко говорятъ о Его вышечеловъческомъ происхожденіи. Онъ, какъ никто изъ людей, былъ предреченъ и объщанъ людямъ отъ са-

маго начала міра. Человъчество съ самыхъ первыхъ минутъ своей жизни приготовлялось Богомъ особеннымъ образомъ къ достойному принятію Христа, и приготовленіе это развивалось, разъяснялось и расширялось по мъръ развитія и воспріемлемости человъка и приближенія времени Его пришествія. Какъ скоро Адамъ палъ, то сейчасъ же и былъ показанъ ему издалека возстановитель его природы. Въ последующие века Богъ являлся патріархамъ для того, чтобы утвердить ихъ въ въръ этого ожиданія: посылаль Духа своего пророкамь для того, чтобы они возвъщали объ Искупитель; избралъ народь свой, чтобы онъ былъ хранителемъ этого великаго обътованія. Всв происшествія, случающіяся на земль, вели къ этому великому событію. Царства и области цадали и возвышались для того только, чтобы приготовить путь Ему; небеса открывались, чтобы объщать Егои вся природа была какъ бы въ нетерпъніи, ожидая Праведника, имъющаго освободить ее отъ проклятія. «Вся тварь съ нами собользнуетъ и совоздыхаеть даже донынь» (Римл. 8, 19). Уже на первыхъ страницахъ священныхъ книгъ израильтянинъ читаль обътование объ Искупитель, рожденномь отъ жены, побъдителя змія. «И вражду положу между тобою и между женою, и между съменемъ твоимъ и съменемъ тоя; той твою будетъ блюсти главу, и ты блюсти будеши его пяту» (Быт. 3, 15). Рожденный отъ жены, Искупитель долженъ быль быть потомкомъ Авраама, и потому чрезъ Авраама и его потомство благословится вся земля. «И благословятся о съмени твоемъ вси языцы земніи» (Быт. 12, 3; 18, 18; 22, 18). Обътование это повторяется также Исааку и Іакову, и послъдній, умирая, переносить его на Іуду. «Не оскудњетъ князь отъ Іуды, и вождь отъ чреслъ его, дондеже пріидуть отложенная ему, и той чаяніе языковь» (Быт. 49, 10). Яснье и опредвленные представляется образь Мессіи у Моисея. О Немь, какъ побыдитель враговь израилевыхь, предсказываль Валаамь, произнесшій, вмъсто проклятія, благословеніе израилю.» Возсіяеть звъзда отъ Іакова, и возстанетъ человъкъ отъ израиля, и погубитъ князи моавитскіе» (Числ. 24, 17). Его возвъщаетъ

предъ своею смертію Моисей, какъ пророка, подобнаго ему, котораго Богъ поставить на землю, какъ Своего намъстника, какъ посредника, основателя завъта и законодателя. «Пророка отъ братіи твоея, яко же мене, возставить тебъ Господь Богь твой, того послушайте» (Вт. 18, 15—18). Когда израиль получиль царей, послёдніе стали служить изображеніемъ будущаго царя, помазаннаго самимъ Богомъ на данное ему отъ Бога царство. Онъ будетъ потомкомъ Давида «и возставлю съмя твое по тебъ, иже будетъ отъ чрева твоего, и уготовлю царство Его: Той созиждетъ домъ имени Моему, и управлю престолъ Его до въка» (2 цар. 7, 12 и д.), помазаннымъ, отъ Бога посланнымъ царемъ, первосвященникомъ, совершеннъйшимъ представителемъ Бога на землъ. «Рече Господь Господеви моему: съди одесную мене, дондеже положу враги твоя подножіе ногъ твоихъ. Жезлъ силы послеть ти Господь отъ Сіона, и—господствуй посредв враговъ твоихъ. Съ тобою начало въ день силы твоея, во свътлостъхъ святыхъ твоихъ: изъ чрева прежде денницы родихъ тя. Клятся Господъ и не раскается: ты іерей во въкъ, по чину Мельхиседекову» (пс. 109). Его господство, положивъ начало новому времени, продолжится въчно, и всъ цари и народы земные будутъ поклоняться ему. Его пришествіе будетъ милостію для народовъ, и власть Его послужить для нихъ источникомъ благословенія. «И пребудеть съ солнцемъ, и прежде луны роды родовъ. Снидетъ яко дождь на руно, и яко капля, каплющая на землю. И обладаеть оть моря до моря и оть ръкь до конець вселенныя. Предъ нимъ припадутъ эе опляне, и врази его перстъ полижутъ. Цар е аврсисти и островы дары принесутъ, цар е аравсти и Сава дары приведутъ: и поклонятся ему вси царіе земстіи, вси языцы поработають ему. Яко избави нища отъ сильна, и убога, ему же не бъ помощника. Пощадить нища и убога, и домы убогихъ спасетъ. Будетъ имя его благословенно во въки; прежде солнца пребываетъ имя Его и благословятся о немъ вся колъна земная; вси языцы ублажатъ его» (пс. 71). Въ псалмахъ же образъ страждущаго Мессіи является въ столь ясныхъ чертахъ, что описание страданія

Христа скорве можно принять за евангельскую исторію, чъмъ за пророчество. Праведникъ перенесетъ столько униженія, насмъщекъ, скорбей и позора, сколько никогда не терпълъ ни одинъ человъкъ. Онъ будетъ осмъянъ своими врагами и признанъ отребіемъ народа; обвинители Его будутъ радоваться Его мученіямъ и смъяться надъ Его скорбію; Его ризы будуть раздылены между ними, и объ одеждъ Его будетъ брошенъ жребій. Тяжкое, безвинное страданіе, которое онъ будетъ нести за вину другихъ, послужить для другихъ источникомъ благословенія и поведетъ Его къ высшей славъ; вслъдствіе чего обратятся язычники и всъ народы будуть покланяться истинному Богу. «Азъ есмь червь, а не человъкъ, поношение человъковъ и уничиженіе людей. Вси видящія мя поругашамися, глаголаша устнама, покиваша главою. Обыдоша мя тельцы мнози, юнцы тучній одержаша мя. Отверзоша на мя уста своя, яко левъ восхищаяй и рыкаяй. Яко вода изліяхся, и разсыпашася вся кости моя; бысть сердце мое яко воскъ таяй посредъ чрева моего. Изсше яко скудель кръпость моя, и языкъ мой прилпе гортани моему. Ископаша руцъ мои и нози мои, исчетоша вся кости моя, тіи же смотриша и презръша мя. Раздълиша ризы моя себъ, и о одеждъ моей меташа жребій (пс. 21). Повъмъ имя твое братіи моей: посредъ церкви воспою тя. Боящіеся Господа восхвалите его, все семя Іаковле прославиши его; да убоится отъ него все съмя израилево: яко не уничижи, ниже негодова молитви нищаго, ниже отврати лице свое отъ мене, и егда воззвахъ къ нему, услыша мя. Помянутся, и обратятся ко Господу вси концы земли, и поклонятся предъ нимъ вся отечествія языкъ» (Ис. 21). Болъе и болье яснымъ становится образъ Мессім въ сознаніи евреевъ въ слъдствіе предсказаній пророковъ, жившихъ со времени ассирійскаго и вавилонскаго плъна (722—536 г. до Р. Х.). Мессія, по пророчеству Михея, родится въ Виолеемъ (Мих. 5, 2) и родится чудеснымъ образомъ отъ Дъвы. «Сего ради дастъ Господъ самъ вамъ знаменіе: се Дъва во чревъ зачнетъ, и родитъ сына и наречени ему имя Еммануплъ (Ис. 7, 14). Онъ будетъ явленіемъ Бога во плоти

и спасителемъ народа. Онъ будетъ обладать всъми Божественными свойствами». Яко отроча родися намъ, сынъ и дадеся намъ, его же начальство бысть на рамъ его: и нарицается имя его - велика совъта ангела, чуденъ совътникъ, Богъ кръпкій, Властелинъ, Князь мира, Отецъ будущаго въка» (Ис. 9, 6). Будучи царемъ, пророкомъ и священикомъ, Онъ своими страданіями и смертію искупить народъ, и каждый будетъ спасенъ имъ, такъ какъ Онъ добровольно предасть себя смерти за гръхи всъхъ. Но его унижение будеть причиною его прославления. Его смерть дастъ жизнь всъмъ. Чрезъ него будетъ возвъщенъ новый законъ новаго завъта. Онъ будетъ вести къ спасенію всъ народы «се дахъ тя въ завътъ рода, во свътъ лунномъ, еже быти тебе во спасеніе, даже до последнихъ земли» (Ис. 49. 6) и его царство, обнимая всъ народы и всъ времена, будетъ въчно (Ис. 53). Пророкъ Даніилъ утъшаетъ народъ во время плъна вавилонскаго тъмъ, что показываль ему последовательный рядь великих царствъ -ассирійско-вавилонскаго, персидскаго, греческаго и римскаго, указываеть затымь на то вычное міровое царство, которое будетъ основано Богомъ небеснымъ и которое сокрушить всв остальныя царства. Вместе съ темъ онъ определилъ время, когда настанетъ это царство Мессіи. Примънительно къ 70 годамъ вавиллонскаго плъна, предсказаннаго пророкомъ Іереміею, онъ возвъщаеть, что полное искупление и истинное спасение израиля наступитъ по прошествіи 70 ти седьминь, считая съ указа о возстановленіи Іерусалима. Тогда не допустится преступленіе, очистится гръхъ и загладится беззаконіе; тогда возгіяеть правда въчная, исполнится пророчество и совершится помазаніе Всесвятаго. По прошествія 69 седьминъ, въ половинъ послъдней седьмины, долженъ утвердиться союзъ многихъ, и прежнее жертвоприношение прекратится. Помазанникъ будетъ убитъ, а городъ и святилище будутъ раворены чужеземцами (Дан. 9, 24, 27). Еще Іеремія указываль на то время, когда Господь заключить съ своимъ народомъ новый союзъ, болье тысный, болье высокій и духовный, чёмъ тотъ, который быль заключенъ чрезъ

Моисея (Iep. 31, 31); но опредълените объ этомъ гово-ритъ пророкъ Аггей. Богъ, ожидаемый встми людьми, осритъ пророкъ Аггей. Богъ, ожидаемый всёми людьми, основатель новаго завёта, явится во второмъ храмѣ, построенномъ послё плёна Зоровавелемъ и явится болѣе высокимъ образомъ, нежели въ храмѣ Соломоновомъ (Аг. 2, 7—9). Но онъ придетъ не въ земномъ величіи и славѣ, по словамъ Захарія; Онъ — Царь и Спаситель своего народа, явится въ нищетѣ и будетъ ѣздить на ослицѣ, и однакожь Онъ будетъ царствовать до концевъ земди. Онъ добрый пастырь, который умилостивится надъ разсѣяннымъ измученнымъ сталомъ и который для того и при нымъ, измученнымъ стадомъ и который для того и при-детъ, чтобы пасти его. Но неблагодарные отвергнутъ Его и дадутъ за Него самую низкую цъну, годовую плату раба, тридцатъ сребренниковъ. Тогда эти деньги, свидъ-тельство вины Его нарола, будутъ брошены въ храмъ, въ тельство вины Его народа, будуть брошены въ храмъ, въ горнило; союзъ съ народомъ разрушится, и израиль, стадо, будетъ разсѣянъ. «И поставиша мѣру мою тридесятъ сребренникъ и рече Господь ко мнѣ: вложи я въ горнило, и смотри, аще искушено есть, имъ же образомъ искушенъ быхъ отъ нихъ, и пріяхъ тридесять сребренникъ и вложихъ ихъ въ храмъ Господень въ горнило» (Зах. 11, 12). Малахія предсказалъ объ ангелѣ, о посланномъ отъ Бога предтечѣ, который долженъ приготовить тому, кого ищетъ израиль. Подобно пророку Иліи, онъ явится проповѣдникомъ покаянія и затѣмъ придетъ во храмъ Мессія и, отвергнувъ сыновъ Аарона, изберетъ новое священство — и священики новаго завѣта будутъ приносить Богу чистую жертву отъ востока и по зарада, паже между язычниками жертву, отъ востока и до запада, даже между язычниками. «Нъсть воля моя въ васъ, глаголетъ Господь Вседержитель, и жертвы не пріиму отъ рукъ вашихъ, зане отъ востокъ и жертвы не приму отъ рукъ вашихъ, зане отъ востокъ солнца и до западъ имя мое прославися во языцъхъ, и на всякомъ мъстъ оиміамъ приносится имени моему и жертва чиста: зане веліе имя мое во языцъхъ» (Малах. 1, 10, 11). Такимъ образомъ предъ народомъ израильскимъ былъ начертанъ полный образъ Мессіи, который позволилъ ему съ надеждою смотръть на будущее и побуждалъ его замъчать всъ признаки времени. Въ продолжении нъскольтихъ стольтій пророки перта за нертою пополняя этотъ кихъ стольтій пророки черта за чертою, дополняя этотъ

образъ, представили въ немъ народу върное и точное веркало будущаго. Очевидно, задачею израиля, мужа желаній народа избраннаго, было вести людей ко Христу, и это его основное религіозное назначеніе прониваеть всв его учрежденія, всю его гражданскую, политическую, общественную и домашнюю жизнь; Христосъ съ самато возникновенія этого народа, предсуществуєть въ надеждахъ и ожиданіяхъ израиля; все его откровенное ученіе, всѣ его законы, учрежденія, его высокія личности представляютъ только постоянно болве и яснве выступающія и развивающіяся изображенія и прообразованія будущаго Искупителя: И эта, объщанная Богомъ, надежда была единственнымъ утъщеніемъ и усладою во всъхъ несчастіяхъ израиля. Патріархи умирали съ желаніемъ видѣть Его; всѣ праведные проводили жизнь свою въ этой вожделѣнной надеждь; отцы научали дътей своихъ желать Его, и это желаніе было какъ бы домашнимъ въроисповъданіемъ, которое передавалось изъ рода въ родъ, отъ предковъ потомкамъ. — Для чего же, спрашивается, были такія величественныя и продолжительныя приготовленія людей со стороны Бога? Для какой цёли укрѣплялась надежда израиля на Искупителя? Чѣмъ объяснить эту особенную заботливость Бога объ израиль? Неужели всѣ эти дивныя приготовленія совершались для принятія и встръчи простаго человъка? Неужели простой человъкъ смъетъ разсчитывать на такую честь къ себъ со стороны Бога? Неужели нашъ здравый разумъ можетъ примириться съ такими предположеніями? Да и смвемъ ли думать, чтобы Богъ могь такъ дивно приготовлять насъ къ принятію простаго смертнаго хотя бы даже самаго геніальнай шаго? Это противоръчило бы премудрости Божіей. Богь благоволиль являть Себя людямъ для того только, чтобы они познали Его, и познали бы то, чемъ они должны Ему. Вера, собственно говоря, есть не что иное, какъ свъть Божественный, показывающій Бога челов'яку и предписывающій обязанности творенію по отношенію къ своему Творцу. Самъ ли Всевышній является на землю, людей ли необыкновенныхъ исполняетъ Духомъ Своимъ, цель всехъ Его действій та, чтобы познавалось и святилось Его имя во все-ленной. Но если І. Христосъ, пришедшій на землю по исполнени временъ, былъ простой человъкъ, хотя и праведный, избранный Богомъ и посланный на землю, — то главная цвль служенія Его состояла бы въ томъ, чтобы водворить во всемъ міръ грубое и не слыханное идолопоклонство, похитить у Бога славу, Ему Одному принадлежащую, и присвоить ее себъ самому. И самыя приготовленія развъ не послужили бы поводомъ къ грубому суевърію? Въдь такому человъку, ожидаемому цълыя тысячельтія, развы не стали бы люди покланяться, какъ Богу въ моментъ появленія Его на земль? Въ такойъ случав Богъ быль бы виновникомъ нашего идолопоклонства, въ такомъ случав мы неогвътственны за свои поступки и мысли; такъ какъ мы введены въ заблуждение и притомъ самимъ Богомъ. Но разумъ, сердце сильно возстаютъ противъ такого предположенія, не допуская чтобы Богъ, требующій Божескаго поклоненія огъ людей только одному Себъ, содъйствовалъ развитію въ насъ суевърія Противъ такихъ богохульныхъ мыслей ратуетъ и голосъ язычества ожиданія язычниковь, которыя были сильно распространены между ними предъ пришествіемъ Спасителя. «Многіе были убъждены, говорить Тацить, что, по предсказанію древнихъ священныхъ сочиненій, востокъ сдълается могу щественнымъ и люди, вышедшие изъ Гуден, явятся основателями новаго господства надъ міромъ». «По всему востоку, разсказываетъ Светоній, было распространено древнее и никогда неизмънявшееся предание о томъ, что люди, вышедшіе изъ Іудеи, будуть господствовать надъ міромъ». Цицеронъ замъчаетъ, что по древнимъ предсказаніямъ явится царь, котораго надо почитать, чтобы спастись, и спрашиваетъ себя — кто будетъ этотъ царъ и когда это случится? Поэть Виргилій изображаеть также этоть юный въкъ, предсказанный Сивиллою — когда долженъ родиться таинственный младенецъ, сынъ божества, чрезъ котораго обновится все твореніе, змій будеть умерщвлень, гръхъ истребленъ и снова на всей землъ водворится миръ. Во всьхъ языческихъ религіяхъ, говоритъ одинъ ученый,

какъ древнемъ міръ, такъ и въ новъйшее время, мы находили пророчество, начало котораго ведется отъ времени перваго праотца человъческаго рода, пророчество о томъ, что въ концъ длиннаго періода времени, когда зло дойдетъ до высшей степени, прекратится настоящій въкъ гръха и бъдствій и что тогда будуть низвергнуты даже боги этого въка, которые тиравнически властвовали надъ родомъ человъческимъ. Въ концъ этого періода явится могущественный, мудрый герой и царь, ведущій свой родъ отъ первой женщины, но въ тоже время имъющій небесное происхождение. Онъ придетъ для того, чтобы раздавить главу этого духа и вновь основать въкъ счастія и невинности, подобный первымъ временамъ міра». Этими заманчивыми ожиданіями жили всь народы — персы, индійцы, китайцы, египтяне, греки, и пр. При всей вычурности и искаженности, ожиданія ихъ все таки носять характеръ истины и возвышенности. Неужели же язычники должны оказаться болье просвыщенными имвющихъ священныя книги, въ которыхъ ясно говорится объ І. Христъ, какъ истинномъ Богъ? За Божеское достоинство І. Христа громко говорить и то обстоятельство, что на Немъ только исполнились всъ пророчества. Въ Немъ мы видимъ всъ свойства истиннаго Мессіи, предсказаннаго пророками. Онъ сынъ Авраама, изъ колъна іудина, изъ рода Давида. Онъ родился въ Виолеемъ отъ Дъвы, пришелъ въ міръ бъднымъ и уничиженнымъ. Онъ является во второмъ храмъ, построенномъ Зоровавелемъ, храмъ, который, прежде своего окончательнаго разрушенія, долженъ былъ быть прославленъ присутствіемъ Мессіи, по предсказанію Аггея. Онъ пришель въ то время, когда во святилищъ совершало служение еще Аароново священство, которое вскоръ послъ того и было отмънено вмъстъ съ жертвеннымъ богослужениемъ и замънено новымъ священствомъ и новою жертвою, какъ предсказалъ Малахія. Онъ пришель послъ того, какъ Іоаннъ Предтеча процовъдывалъ покаяніе въ духъ Иліи. Явленія и дъла Его были чудесами. Онъ пострадалъ, но позоръ, скорбь и смерть, дали людямъ новую жизнь и привели Его къ славъ.

По смерти Его происходить разрушение города и храма, разсъяние израильтянъ между всъми народами. Между тъмъ утверждается новый завътъ, новая жертва, новое священутверждается новым завыть, нован мертва, новое священство, Мессія возвъщается язычникамъ, которые стремятся къ Нему со всъхъ концевъ земли и покланяются Ему. Развъ это исполненіе пророчествъ не доказываетъ, что І. Христосъ— есть истинный Мессія, истинный Богъ, а не простой человъкъ? Въ самомъ дълъ, если Онъ не истинный Мессія, то къ кому всъ эти пророчества приложимы? Кто изъ людей осмълится взять на себя такую высочайшую и единственную миссію? Кто изъ нихъ въ состояніи основать государство всемірное, которое будеть существовать въчно? Гдъ царство вавилонское, персидское и римское? Какъ произведение рукъ человъческихъ, они уже давно исчезли съ лица земли, отъ нихъ почти не осталось никакихъ слъдовъ. Кто, кромъ Мессіи, въ состояніи очистить людей отъ гръха, про-клятія и смерти и даровать имъ миръ и счастіе въчное? Кто можетъ примирить насъ съ Богомъ? Кто изъ смертныхъ можетъ возродить нашу природу, дать ей новыя силы, внъдрить чистыя и святыя потребности? Въдь каково дерево, таковы и плоды, яблоко не далеко падаетъ отъ яблони. Гръшный, находящійся подъ проклятіемъ Божіимъ, можетъ ли снять своею силою съ людей это тяжелое иго? Если сынъ Маріи былъ простой человъкъ, то какую цѣну могла бы имѣть въ очахъ Божіихъ жертва крови Его? Какимъ образомъ ходатайство Его могло быть принято Богомъ, когда онъ самъ нуждается въ ходатаѣ, чтобы примириться съ Нимъ? Нътъ, все это невозможно для человъка, а если I. Христосъ взядъ на Себя эту невозможную для людей миссію, и если пророчества всъ исполнились на Немъ, то Онъ не есть простой смертный, а истинный Богъ, для котораго вся возможна. — Наконецъ, всъ обыкновенные люди въ въкахъ предшествующихъ, всъ праведные во времена закона и патріарховь были не чъмъ инымъ, какъ слабымъ и недостаточнымъ изображеніемъ І. Христа; каждый изъ нихъ изображалъ только какую нибудь одну черту жизни и служевія Его. Мельхиседекъ былъ прообразомъ священства Его, Авраамъ - достоинства главы и отца въ-

рующихъ, Исаакъ – невинной жертвы, Іовъ – страданій, Моисей — служенія Его относительно ходатайства и примиренія; Іисусъ Навинъ-торжественнаго вшествія Его въ землю живыхъ съ народомъ избраннымъ; однакожь всв эти великія личности были только слабымъ начертаніемъ будущаго Мессіи; слъдовательно, если прообразы Его были славны и знамениты, то нужно, чтобы Самъ быль весьма великъ и знаменитъ. Но отвимите отъ І. Христа Его Божество и предвъчное рожденіе, тогда Первообразъ не будетъ заключать въ себъ ничего особеннаго сравнительно съ своею слабою копією. Если І. Христось простой человъкъ, то болье ли онъ Авраама, который столь великъ, что Самъ Господь ко всемъ величественнымъ именамъ Своимъ благоволилъ присоединить имя Бога Авраама какъ бы для того, чтобы дать знать всей земль, что богопоклонение этого праведника прославляло высочайшую власть Его болье, чымь имя Бога царствы народовы, который столь великъ, что іудеи считали себя превосходнъйшими противъ всвхъ народовъ потому только, что были потомками этого возлюбленнаго небомъ праотца, и отцы, разсказывая дътямъ чудеса о народъ своемъ и исторію предковъ своихъ, побуждали ихъ къ добродътели, вспоминая имъ часто, что они чада Авраама? Чудеснъе ли Онъ Моисея, который былъ такъ силенъ въ словъ и дълъ, что сдълался посредникомъ святаго завъта, освободилъ народъ свой, уничтоживъ иго египетское, который явился повелителемъ природы, покрывъ землю язвами и разделивъ море, который видель Господа лицемъ къ лицу на Синав и предсталъ израильтянамъ, окруженный необыкновеннымъ свътомъ? Что же есть въ жизни І. Христа удивительные и величественные всего этого? Но при всемъ томъ все это было слабымъ только начертаніемъ славы и могущества. Его; а потому, если бы Спаситель не быль одной природы съ Богомъ Отцемъ и въчнымъ сіяніемъ славы Его, томного было бы и того, если бы ставили Его наравит съ этими великими людьми, и невъріе іудейское могло бы основательно предложить Ему вопросъ, -- болње ли ты отца нашего Авраама и пророковъ, которые всв умерли? Въ божественномъ достоиствъ І. Христа мы, наконецъ, убъждаемся тъми дивными и пеобыкновенными обстоятельствами, которыми сопровождалось все поприще Его земной жизни. Какъ только родился Онъ, легіоны небесныхъ силъ наполнили воздухъ радостнымъ пъніемъ и тъмъ дали знать, что это рождение приносить въчный миръ на землю. Новая, необыкновенная звъзда соединяеть восточныхъ мудрецовъ, которые подъ руководствомъ чудеснаго свъта приходять отъ концевъ земли поклониться новому Царю іудейскому. Когда Марія приносить Его во храмъ, праведный старецъ и святая жена возвъщають о будущемъ Его величіи, и подъ вліяніемъ святаго восторга говорять: «нынъ отпущаеши раба твоего, Владыко; потому что мы увидъли спасеніе міра, свътъ языковъ и славу израиля. Книжники, собравшіеся въ храмъ, смотрять съ величайшимъ удивленіемъ, что отрокъ Іисусъ превосходитъ въ мудрости и просвъщени всъхъ мудрыхъ старцевъ. По мъръ возраста и слава Его умножается. Іоаннъ Крести-тель, этотъ величайшій изъ всъхъ людей, уничижается предъ Нимъ, говоря, что недостоинъ разръшить ремень Его сапога. Небо неоднократно разверзалось надъ Его главою и объявлядо, что Сей есть Сынъ воздюбленный. Демоны ужасаются и бъгуть отъ Него, исповъдуя невольно, что Сей есть святый Божій; но все это было только отблескомъ славы Его. Өаворъ и Ермонъ возрадовались о имени Его. Когда Онъ взошелъ на Өаворъ, сопровождаемый тремя учениками, тогда слава Его открыласы во всемъ блескъ и величіи. Тогда надлежало бы, кажется, изъ опасенія не дать повода къ заблужденію удивленнымъ ученикамъ и свидътелямъ этого поразительнаго зрълища, чтобы небесный Отецъ возвъстиль имъ, что этотъ І. Христось, окруженный необыкновеннымь свътомъ и блескомъ, есть только служитель Его, посланникъ, еднакожь, вмъсто того, Онъ объявляетъ, что Сей есть Сынъ Мой возлюбленный, въ которомъ Онъ полагаетъ все свое благоволеніе; и не только не предписываеть границы поклоненію, но даже требуетъ, чтобы оно было воздаваемо Ему. Когда Моисей явился, окруженный славою, какъ бы преобразив-

шійся на Синав, тогда Господь, чтобы израильтяне, всегда склонные къ идолопоклонству, не сочли его Богомъ, сошедшимъ на землю, объявилъ имъ въ то же самое время съ высоты небесъ, въ молніи и громѣ: Азъ есмь Господь Богъ твой, да не будутъ тебъ бози иніи развъ Мене. Самъ Моисей явился народу, имъя въ рукахъ скрижали закона, какъ бы для того, чтобы ему понять, что не онъ творецъ этого святаго закона, но только служитель его, и что онъ не иначе можетъ преподать его людямъ, какъ выръзаннымъ на камнъ; потому что одинъ Богъ только можетъ напечатлъть сго въ сердцахъ ихъ. Но І. Христосъ явился на Өаворъ, какъ самъ законодатель. Отецъ не вручаль Ему закона новаго для принесенія людямъ. но повельть всемь слушать Его, какъ законодателя живаго и въчнаго. Если съ Оавора перенесемся на Голгооу, на мъсто величайшаго, безпримърнаго преступленія, совершеннаго людьми, то и тамъ увидимъ Божескую славу І. Христа. Вся, пришедшая въ трепетъ, природа познаетъ въ Немъ своего Творца, свътила небесныя померкаютъ, камни распадаются, гробы отверзаются, мертвыя воскресають, церковная завъса раздирается, само невъріе устами сотника, стоящаго при крестъ, исповъдуетъ Его; все чувствуеть что умираеть на кресть необыкновенный человъкъ, что на горъ этой происходить нъчто новое и дивное. Правда, великое множество праведныхъ и прежде Его умирало отъ нечистыхъ рукъ, щарскіе чертоги Ирода обагрены были кровію величайшаго праведника, Іоанна Крестителя, Исаін воздаль славу Богу жестокою смертію, будучи перепиленъ деревяною пилою и др.; но тъмъ не менъе цълая природа не являлась участницею въ ихъ страданіяхъ; мертвые не возставали изъ своихъ гробовъ, какъ бы для тото, чтобы укорять ихъ въ святотатствъ. — Христосъ воскресъ изъ мертвыхъ, кромъ того, что собственною Своею силою, чего еще никогда не было; но воскресъ затъмъ, чтобы ужь не умирать, подобно тъмъ, которые воскресли чрезъ ходатайства пророковъ. И это преимущество не дано было никому изъ смертныхъ. Когда Онъ возносился, то не колесница огненная подняла Его туда во мгновение ока: но

Онъ вознесся Самъ Собою во всемъ Своемъ величіи, давъ время любимымъ ученикамъ Своимъ воздать Ему Божескую честь. Ангелы предшествовали этому Царю славы, какъ бы для принятія Его въ собственное царство, утвшая скорбь учениковъ объщаниемъ, что Онъ опять придетъ на землю, окруженный славою. Все возвъщало тогда Бога небеснаго, который возвращается въ то мъсто, откуда пришелъ. Когда Илія возносился на небо на огненной колесницъ, одинъ только ученикъ Его былъ свидътелемъ этого событія. И самъ Илія избралъ мъсто уединенное, скрытое отъ взоровъ прочихъ сыновъ пророческихъ; потому что они по легковърію могли бы воздать ему въ эти минуты божескія почести. Но Іисусъ Христосъ вознесся на небо въ виду пятисотъ учениковъ Своихъ и не боялся легковърія ихъ, но принималь отънихъ Божеское поклоненіе также, какъ и слезы ихъ. Наконецъ, І. Христосъ явится опять на землю съ силою и славою великою. окруженный сонмами небесныхъ силъ; всъ племена земныя соберутся предъ Нимъ, съ трепетомъ ожидая у подножія престола Его ръшенія своей въчной участи. Авраамъ, Моисей, Давидъ, Илія, Іоаннъ Креститель, словомъ, все, что было величественнаго и чудеснаго, все будетъ покорено Его суду и власти; Онъ одинъ только будетъ превыше всехъ властей и господствій и всего, что только называется великимъ на небъ и на землъ, - Овъ поставитъ престолъ Свой одесную Бога и явится не только Владыкою жизни и смерти, но безсмертнымъ Царемъ всвуть въковъ, Господомъ въчности, главою святаго народа, Властелиномъ всей твари. — Кто же этотъ человъкъ. которому Богъ даровалъ такую власть и силу? Что это за личность, имъющая ръшить судьбу всего міра? Кто можетъ проникнуть въ мысли, желанія, сокровенныя изтибы сердца человъческого? Отъ чего рождение 1. Христа привътствовали небесныя силы? Отъ чего это вся природа содрогнулась при видъ крови и позора Праведника? Кто въ состояніи возвратить самъ себъ жизнь, воскреснуть собственною силою? У кого изъ смертныхъ можеть только явиться дерзкая мысль возсёсть одесную

Бога? О комъ изъ смертныхъ ангелъ могъ сказать въ своемъ привътствіи къ Дъвъ Маріи, что Онъ будеть великъ, и наречется Сыномъ Всевышняго и дастъ Ему Господь Богъ престолъ Давида, Отца Его; и будетъ царствовать надъ домомъ Іакова во въки, и царству Его не будетъ конца» (Лук. 1, 32 — 33)? Если І. Христосъ простой человъкъ, то мы должны отказаться отъ всякой въры въ Него и считать Его мечтателемъ, фантазеромъ, какъ взявпимъ на себя миссію, невозможную для смертнаго. Смотрите далье. Самъ Богъ неоднократно объявляль, что это Сынъ Мой возлюбленный, что Онъ прославиль и прославить еще больше Его. Неужели же Самъ Богъ, Творецъи величайшій блогодьтель нашь, премудрое и всевьдущее Существо, можеть вводить человъка въ заблуждение, называя простаго смертнаго возлюбеннымъ Своимъ Сыномъ? Отъ чего Онъ Моисея, величайшаго праведника, не удостоилъ чести съдънія одесную Себя? Отъ чего Онъ сказаль этому праведнику, что увидишь только задняя Моя? Отъ того, что это невозможно человъку. Нътъ, все говоритъ громко объ І. Христъ, какъ истинномъ Богъ, для котораго только все возможно, и мы должны такъ въровать въ Него безъ всякаго сомнънія и колебанія на основаніи словъ Самаго Бога. Если же мы ошибаемся въ своей въръ, то не мы виноваты, а виновать Самъ Богъ. В подава винования навиниется вединить на набри и на всиль. - Она поста-

-грод вы колина (Продолжение будеть). По выстоят вына

по Владыкою хизни и смерти, но бегомертивма Парема верхи. вород верхи. Тавою святою парод на Виаспециома всей такри. То ис это же этога человыми.

## наглядность обученія въ начальной школь.

вогорому Пого даровать такую власть и силу? Что это

Наконець, исторія нагляднаго обученія представляєть крайности во взглядѣ педагоговь на его положеніе въ цѣломъ курсѣ школы. Понимаютъ наглядное обученіе въ смыслѣ самостоятельнаго учебнаго предмета, въ качествъ «особой спеціальности , имъющей свое собственное содержаніе; выдвигають его на первый планъ и ведуть совершенно отдъльно отъ другихъ предметовъ школьнаго курса — въ теченіи полугода (напр. Клаувель 1), года (Клауссъ, Корфъ 2), двухъ лътъ (Диттесъ 3), болье или менье того времени, «пока ученики еще обучаются собственно грамотъ», или находятся собственно въ младшемъ курст (Дистервегъ, Пароцъ, Малышевскій, Зайцевъ и Екземплярскій 4); наконецъ, въ продолжение всего училищнаго курса (Гразеръ, Гардеръ 5). При этомъ наглядное обучение признается одними отчасти формально-образовательнымъ средствомъ для развитія внъшнихъ чувствъ (Шотерберкъ 6), особенно чувства зрѣнія (Столпянскій Н.; «руководство къ письму и чтенію» 1. 21), дара слова, внимательности (Шютце 7), мыслящихъ силъ (Краузе и Гугель 8), сердца и совъсти А. V., бельгійскій педагогъ: извъстно его сочинение «теоритичес. и практич. трактать по методологіи» « 9), вообще тіхь познавательныхь способностей и духовно-нравственныхъ «расположеній, ко-

<sup>1)</sup> D. erste Schulfahr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руск. нач. школ.192

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Диттесъ, Мет. начал. обучен. 126. 127.

<sup>4)</sup> Revue pédagog. Paris. 1879 г. № 9. 225. 226. 227. По Дистервегу, упражненія въ наглядномъ обученій продолжаются  $1^{1}/_{2}$ —2 года (начатки школ. обуч. 3 язд. 65).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Руков. къ нагляд. обуч. Гардера. перевод. Корфа. УІ стр. Horper R. вообще считаетъ это митніе преобладающимъ въ средъ германскихъ педагоговъ. Revue pédagog. ibid. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) См. Richt. R. Anschaunqunt. 57. 98 — 99; слич. Учит. 1865 г. II т. 537. 549 стр.

<sup>7)</sup> Evangelisch. Sshulkund. 339. 1011 208 xiilden.

<sup>8)</sup> Гугель. руководство къ умственнымъ упражненіямъ 1847 г.; 3 изд. 1861 г. IV—X.

<sup>9)</sup> Cm. Revue pédagog. 1879 N 9. 220 — 223.

торыя очень важны для занятія» (Малышевскій и Зайцевъ 1); Циллеръ и его школа 2); вмъстъ съ тъмъ оно служить реальнымъ пропедевтическимъ курсомъ къ занятію какимъ-либо отдъльнымъ учебнымъ предметомъ, въ частности, міровъдъніемъ (Гардеръ 3), геометріею, естествовъдъніемъ и особенно географіею (Фрингеръ и Бъловъ 4), техникою (изучение предметовъ искусства, домашней утвари, мебели <sup>5</sup>), начальною грамотою (Рихтеръ <sup>6</sup>), грамматикою (Перевлъвскій П. 7), роднымъ языкомъ въ обширномъ смысль этого слова (Вурсть, Гарнишь, Краузе и другіе 8), закономъ Божіимъ (Эгеръ свящ. 9), Шурингъ 10) или же подготовкою къ прохождению целаго курса народной школы (Грассманъ, Денцель, Дистервегъ, Диттесъ...). «Помощію нагляднаго обученія дитя приготовляется къ настоящему обученію», говорить Дистервегь 11) Еще сильнъе говорить Unavoca I Prees P. comme a construction A. Y.

<sup>1)</sup> Руков. ихт, 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Risth. ibid. 100-102; Päd. Handbuch, I. 50.

<sup>3)</sup> Начальное обучение, переводъ Корфа Н.

<sup>4)</sup> Руковдство къ родиновъдънію, Бълова И. 3. 4. 38-46.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Пароцъ. См. Revne pédagog. Paris. 1879 № 9 224.

<sup>6)</sup> Ricth., ibid. 104—110. 201 кожи лева заруч (\*

<sup>7)</sup> Нужно вирочемъ замътить, что г. Перевлъскій считаетъ наглядное обученіе «подготовкою къ грамматикъ» точно также, какъ и ко всякой другой «извъстной опредъленной наукъ, напр химіи, физикъ и геометріи». См. Ж. М. Н. Пр. 1862 г. часть СХІІІ. 1. отд. 244. Его «предметные уроки» имъютъ свою «спеціальную цъль—служить приготовленіемъ къ изученію естественных нъукъ и роднаго языка». Слич. Ж. М. Н. Пр. 1862 г. ч. СХІУ. ІІІ. 106.

<sup>8)</sup> Richt., ibid. 308. Бунаковъ, школьное дъло 123 -124.

<sup>9)</sup> Schütz. 332; Richter, Asnchagnqunter. 75.

мини 10) Учит. 1865 г. т. II488. онтеноному планту 1 честь при

<sup>11)</sup> Учит. 1865 г. т. П. 485 Диттесъ Мет. начал. обуч. 119, 120—сличи Миропольскій С., Инспев. нар. школ. 98.

на эту тему Денцель. Наглядное обучение, по нему, самое элементарное обучение; мъсто его въ первомъ классъ народной школы, и оно корень всякаго обученія — обученія естетственной исторіи, родному языку счисленію и закону Божію. Отсюда курсъ перваго класса, по Денцелю, основной коренной курсь по отношению ко всёмь послёдующимъ учебнымъ годамъ, и первый классъ называется имъ вступительнымъ или преддверіемъ школы (Vorschule). Здёсь дитя только приготовляется къ правильному поннманію вещей, равно какъ и къ систематическому обученію вообще 1). По Диттесу, наглядное обученіе «представляеть методическую обработку всего дътскаго міросозерцанія» и такимъ образомъ «служитъ общею пропедевтикою всего обученія въ народной школь» 2). Кнаусь озаглавливаеть свое руководство къ наглядному обученію: «первый учебный годъ безъ обученія чтенію и письму» 3). и тъмъ ясно показываеть мъсто и значение его въ школьномъ преподаванія подаванія подава

Мысль нагляднымъ обучениемъ, какъ особымъ предметомъ, положить основание для изучения всъхъ остальныхъ предметовъ человъческого знанія и подготовить дътей «къ самообученію оригинальна и заманчива; но не состоятельность ея не менъе очнвидна. Сдълать дътей способными къ пониманію вещей и къ систематическому обученію вообщеэто задзча всей начальной школы и всего школьнаго періода, а не одного-какого либо класса или года школьной жизни. Безспорно, наглядное обучение здёсь иметь величайшую важность, по не какъ особый главный или основной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Päd. Handb. I. 41. Тъже мысли высказаны и Гарнишемъ. См. «Метод. начальн. обученія Диттеса, 123—124.
2) Диттесъ, Метод. нач. обуч. 126. 129.

<sup>3)</sup> Издан. 1861 г. Штутгартъ.

предметь, а какъ особое главное средство обученія, имьющее мъсто на практикъ примънительно къ содержанію уроковъ по извъстнымъ опредпленнымо предметамъ и соотвътственно силамъ и потребностямъ учащихся. «Наглядное обучение не система, а принципъ» 1) или одинъ изъ важнъйшихъ способовъ преподаванія: всякое раціональное обучение должно основываться на немъ, т. е. «всякое обученіе на первой ступени должно быть нагляднымъ обученіемъ» 2). «Всякая вътвь знанія», говорить Блокъ, «имъеть свое собственное начало - свое собственное наглядное обучение. Такимъ образомъ самостоятельное наглядное обученіе является беспредметнымъ» 3). Покрайней мъръ «тенерь его миссія кончена; ему недостаеть даже почвы въ наше время, когда стало очевидно, что всякое плодотворное обучение должно быть нагляднымъ». Таковъ голосъ многихъ современныхъ авторитетовъ педагогики: Гольца Любена, Бормана, Отто изъ Мюльгаузена и др. 4). Къ этому можно прибавить: и въ прежнее время не недоставало возраженій противъ нагляднаго обученія, какъ осо, azmegubigo azdos bingreg ruk olubachie gruedbun ska

1) Rehr, Der. Spraschunter. 57.

3) Schütze 338. Wegweis. II. 77-80.

<sup>2)</sup> Положеніе, кстати замѣтить, съ одинаковымъ правомъ поддержнваемое также и защитниками нагляднаго обученія, какъ особаго школьнаго предмета. Такъ г. Тихоміровъ Д. наряду съ «элементарнымъ общимъ курсомъ» нагляднаго обученія признаетъ тѣсную соязь «нагляднаго ученія съ книжнымъ». «Книжное ученіе должно быть наглядно. Должно быть наглядно и преподаваніе каждаго школьнаго предмета», говоритъ г. Тихоміровъ. Ельницкій К. прямо отличаетъ «наглядное или предметное обученіе», какъ особый школьный курсъ, «отъ наглядности при, обученіи вообще, какъ педагогическаго принципа, требующаго чтобы всѣ школьные предметы преподавались наглядно». (С. и Шк. 1876 г. II, 2 ч. 389. 379; слич. Нпрод. школ. 1872 г. № 9. 37—40).

<sup>4)</sup> Cm. Richt., 89—96; 77—89; Schm, Encikl I. Anschaunqunt. 2 Art.

баго предмета. «Уже 200 лътъ раздается изъ противоположнаго лагеря этотъ кличъ: нътъ никакого самостоятельнаго нагляднаго обученія» 1): идея, которая ясно просвъчиваеть и въ самыхъ курсахъ его, если ближе присмотръться къ нимъ. Въ нихъ во многихъ случаяхъ наглядное обученіе, правильные сказать, идея его и терминъ служать центральным или концентрирующим пунктомъ для выбора и группировки учебнаго матеріала въ извъстномъ порядкъ <sup>2</sup>) Поэтому-то, во избъжание сбивчивости нъкоторые изъ педагоговъ предлагаютъ даже изъять изъ школьныхъ программъ самое слово «наглядное обученіе»; покрайней мъръ, называють это имя «ложнымъ»: «оно не соотвътствуеть обозначаемому имъ понятію» 3). Что въ дъйствительности составляетъ только пріемъ преподаванія или учебное средство, накочецъ логическое основание для систематизаціи, то не можеть быть признано учебнымъ предметомъ  $^{4}$ ).

Дъло, конечно, не въ имени. Съ другой стороны отбрасывая ложные элементы нагляднаго обученія въ общепринятомъ смыслъ этого слова, мы должны сохранить въ

<sup>1)</sup> Weqw. II. 77; слич. подобн. же слова Мерца въ Рад. Handb. I, 58. Въ исторіи прошлаго, хотя недалекаго, изъ жизни нашихъ русскихъ школъ встрвчается между прочимъ книга «о неблагоразумномъ и превратн. воспитаніи двтей, по способу Сальциана» (СПБ. 1831 г, П. ч. VI—VIII.), гдъ наглядное обучевіе разсматривается только какъ «созерцательный способъ», т. е. наглядный методъ преподаванія.

<sup>2)</sup> Отсюда возможность построенія шировихъ системъ, называемыхъ составителями ихъ наглядными обученіеми, въ сущности же далеко выступающихъ за предълы непосредственной наглядности—очевидности.

<sup>3)</sup> Pädag. Handb. ibid. Слич. Водовозовъ В., предм. обуч. 47.

<sup>4)</sup> Съ указанной точки зрънія вдвойнъ неправиленъ взглядъ г. Водовозова на свои «изустныя бесъды». Съ помощію ихъ онъ «вводитъ дътей въ кругъ понятій, излагаемыхъ въ книгъ для итенія, разъясняетъ содержаніе читаемыхъ статей, какт то-

цълости истинное содержание его. Укажемъ его въ общихъ чертахъ примънительно къ курсу нашей народной школы.

Цёль преподавательскихъ занятій въ народной школь, кромъ обученія механическому чтенію, письму и элементарной ариометикъ, содъйствіе учащимся въ образованіи ихъ положительного взгляда на окружающій міръ, насколько онъ затрогиваетъ дътскіе интересы и входить въ кругъ жизни. Дитя должно оріентироваться, по мірь своихъ силь въ домъ и на дворъ, въ деревнъ и городъ, въ лъсу, и на лугу, въ полъ и въ саду; ръзкими чертами должны быть отмъчены въ его сознаніи также величественнъйшія событія изъ церковной и вообще правственной жизни людей. Все это новые сравнительно съ вышеозначеннымъ курсомъ народной школы и въ высшей степени важные предметы человъческого въдънія. Многіе изъ нихъ не всегда прямо (исключение для закона Божія) указываются въ училишныхъ программахъ (напр. не говорится о нихъ въ нашемъ положении о народных в школах в); иногда они называются педагогами неопредёленнымъ общимъ или частнымъ именемъ: «естествознаніе, отчизно-въдъніе, родина, въ школъ и дома, вокругъ да около, времена года» и проч. 1).

то требуеть объяснительное итеніе», наглядно знакомить съ предметами, упоминаемыми тамъ; такимъ образомь «изустныя бесъды» не имъють у него самостоятельнаго значенія. Между тымъ оны «входять у него въ программы народнныхъ школъ, какъ особый предметь»: явленіе стрянное: Сказывается, что г. Водовозовь, съ одн. ст., отрицаеть самостоятельное значеніе курса такъ называемаго нагляднаго обученія, а съ другой — на дыль допускаеть его лишь подъ новымъ именемъ. Чрезъ это средство обращается имъ въ цыль, второстепенный предметь, служащій у него на урокъ къ уясненію гливнаго, становится самостоятельнымъ; дыло преподаванія напрасно осложняется и запутывается.

<sup>1)</sup> Въ германскомъ школьномъ законодательствъ (напр. въ прусскихъ министер. опредъленіяхъ 15 окт. 1872 г.) употре-

Тъмъ не менъе они необходимо предполагаются въ курсъ каждой нормальной школы и включаются сюда по требованію отчасти простой любознательности человіческой и въ силу тъхъ или другихъ практическихъ соображеній, также въ интересахъ оживленія и разнообразія обученія, наконець, во имя высшихъ педагогическихъ цълей воспитанія и обученія. Обыкновенно свёдёнія объ этихъ предметахъ излагаются въ «первой же учебной книгъ» или «первой книгъ. для чтенія»; въ школь они должны быть преподаваемы дътямъ на ряду съ изученіемъ положительно опредъленныхъ уставомъ ученбныхъ предметовъ по тому или другому методу, съ помощію извъстных целе-сообразно избранныхъ для того учебныхъ средствъ, слъдовательно, на элементарной ступени они должны быть преподаваемы наглядио. Эти-то свъдънія виъсть съ достигаемыми чрезъ усвоеніе ихъ результатами формальнаго развитія духовныхъ способностей учащихся (наблюдательности, способности представленія, пониманія и дара слова) многіє изъ педагоговъ выдъляли выдъляють въ особый курсь такъ называемаго нагляднаго обученія и отстаивають право послідняго на самостоятельное существование его въ народной школъ. этомъ состоить истинный моменть нагляднаго обученія. Но въ цъломъ, примънительно къ указанному содержанію его, наглядное обучение, очевидно, не что иное, какъ только раціональный элементарный способъ передачи дътямъ свъдъній о разныхъ предметахъ изъ книги для чтенія, равно

nope, «nous jern de unquera entera nopajous a

бителенъ слъдующій терминъ для точнъйшаго обозначенія ихъ Realien, т. е. реальныя свидинія. Этимъ именемъ разсматрива емая группа знаній отличается, съ одной стороны, отъ линг вистическихъ свъдъній, куда относятся итеніе й писмо, а съ другой стороны, отъ чистыхъ и прикладныхъ математическихъ знаній (ариометика, исторія, механика). См. Buisson, Dictionacre de pédag.: Chsoses. 383 Paris.

какъ и по спеціальнымъ предметамъ начальнаго курса школы (начальная грамота, грамматика, ариометика). Когда дъти еще не умъють читать, то по необходимости приходится всегда вести съ ними такого рода уроки отдъльно отъ книги для чтенія 1). Не безъ основанія поэтому можно назвать ихъ «изустными бестдами», еще лучше-«предметными бесъдами» 2), или «предметными уроками» (въ смыслъ обученія по предметамъ 3), но отнюдь не особымъ учебнымъ предметомъ. Отсюда чрезвычайно разнообразное примънение ихъ въ школьной практикъ, - при обучении всякому предмету, на каждомъ урокъ, если то потребуется, и даже въ послъурочное время. Вотъ почему въ общемъ росписаніи классныхъ занятій нельзя назначать особыхъ часовъ для нагляднаго обученія; точно также нельзя требовать отъ учителя того, чтобы онъ, начавши наглядное обучение, оканчиваль его въ извъстное время: употребленіе преподавателемъ тіхъ или другихъ учебныхъ пріемово и средство не подлежить такому опредвленію. Наглядное обученіе, пишетъ французскій педагогъ, «одинаково умъстно на урокъ письма или чтенія, при диктовкъ, на урокъ исторіи, географіи, грамматики и пр.; оно можетъ продолжаться двадцать минуть, можеть продолжаться иногда, даже съ большею пользою для учащихся только двъ минуты вмъсто двадцати; иной разъ оно можетъ состоять THE REPORTED TO SOUTH THE REPORT OF THE RELL

<sup>1)</sup> Ушинскій К. рекомендуеть такъ вести діло до тіхъ поръ, «пока діти не начнуть читать порядочно и безъ большаго труда» (Рук. къ род. сл. I, 30).
2) Солонина И., Записки по метод. руск. яз. II, 73.

<sup>3)</sup> См. напрасныя пререканія изъ-за этихъ терминовъ въ замъткъ Ю. Р. въ Ж. М. Н. Пр. 1862 г. СХІV ч. ПІ. 103... Виіsson въ своей ръчи отмъчаетъ употребленіе этого термина въ средъ американскихъ педагоговъ (Revue pédagog. 1878 г. 2 Semestr. 462), что вирочемъ вовсе не означаетъ того факта.

изъ одного лишь вопроса - живаго, точнаго, опредъленнаго, вызывающаго у ученика такой же отвъть; въ другой разъ оно будеть состоять изъ простаго черченія на классной доскъ, черчение въ извъстныхъ случаяхъ оказывается полезнъе любаго словеснаго описанія. Въ иные дни предметный урокъ можетъ быть посъщениемъ школьнаго музея, мышленнаго заведенія, осмотромъ историческаго памятника, или топографическою экскурсіею, прогулкою въ люсу, ловлею насъкомыхъ, собираніемъ растеній. Есть множество упражненій, которыя могуть быть ведены въ самомъ классь, безъ книгъ, въ духъ нагляднаго обученія: дътямъ велятъ, напримъръ, въ назначенный день принести листочки двухъ деревьевъ, которыя никогда, можетъ быть, не приходило имъ въ голову сравнить, съ груши и яблони, сосны и ели, или нъсколько экземпляровъ разныхъ камешковъ, минераловъ, кусочковъ дерева, образдовъ какихъ-нибудь мануфактурныхъ, произведеній» и такъ далье 1): весьма обширенъ матеріаль для нагляднаго обученія, которымъ (матеріаломъ) и нужно пользоваться, при раскрытіи дітямъ опреділеннаго учебнаго предмета или при сообщении имъ ленныхъ элементовъ науки, примънительно ко содержанію уроково по тымо предметамо и соотвътственно потребностямо учащихся, а не въ интересахъ какой нибудь стемы собственно нагляднаго обученія, какъ особаю учебпри духосной семвиаріц и у містицкь білгочни наго предмета.

П. Чудецкій.

будто американцы наши учители въ области нагляднаго обученія» L' Abeille. Revue pédagog. 1876 г. 9 livrais. 420).

<sup>1)</sup> Buisson 85 Revue pédagog. 462.

## OSBABNEHIE, diffic of the date

JEBU HOTVOL TH

## Отъ Кишиневскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества.

11 мая сего 1883 года, въ среду, въ день памяти Свв. Кирилла и Меоодія, въ Крестовой церкви Архіерейскаго дома, въ 11 часовъ дня, будетъ совершено Его Преосвященствомъ, Преосвящентъйшимъ Августиномъ, Епискономъ Аккерманскимъ, молебствіе, о чемъ Кишиневскій Комитетъ Православнаго Миссіонерскаго Общества честь имъетъ извъстить Гг. Членовъ помянутаго Общества.

## Содержаніе.

Оффиціальная часть. 1) Опредъленіе Святъйшаго Синода.

Часть неоффиціальная. 1) Слово въ ведикій питокъ. 2) Къ жизниописанію старца Паисія Ведичковскаго. 3) О Божествъ Іисуса Христа. 4) Наглядность обученія въ народной школъ.

- Кишиневскія Епархіальныя Вёдомости, выходить два раза въ мёсяцъ — 1 и 15 чисель,

JEHRMYT STENERTORD HOVEN, HUMBERTEALIN KE COCCHOICARNO

Ц **ъ н а** годовому изданію съ пересылкою и доставкою на домъ 6 рублей.

Подписка принимается въ редакціи Епархіальныхъ Вѣдомостей при духовной семинаріи и у мѣстныхъ благочинныхъ.

 $\mathbf{P}$ едакторы  $\left\{ egin{array}{ll} & \mathbf{\Pi} \ \mathbf{P} \ \mathbf{O} \ \mathbf{I} \ \mathbf{I}$ 

Haro Viconaro Heckmera

Дозволено цензурою. Кишиневъ, 30 апръля 1883 г. Цензоръ протојерей Василій Пархомовичъ.

Пачатано въ типографіи Губернскаго Правленія