

ВЫХОДЯТЪ ДВА РАЗА ВЪ МЪСЯЦЪ.

1-го Іюня

№ 1 1910 года.

ГОДЪ

Подписка принимается въ редакціи при Симбирской Духовной Консисторіи. Цфна годовому изданію съ доставкою и пересылкою 4 руб. 50 коп.



#### ОФФИЦІАЛЬНЫЙ. отдълъ

#### Симбирская Духовная Консисторія.

СЛУШАЛИ: Отношеніе Г. Прокурора Московской Синодальной Конторы, отъ 9 апрвля с. г. за № 1023, на имя ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВА следующаго содержанія: "протокольнымъ определениемъ Московской Святейшаго Синода Конторы отъ 16 октября 1908 г. за № 2221 учреждена при Московскомъ Донскомъ ставропигіальномъ монастыр'в Иконописная Палата. Задачи и цъли ея подробно изъяснены въ докладахъ моемъ и Директора Палаты, процечатанныхъ въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ за 1908 годъ №№ 51—52. Нынѣ мастерская Иконописной Палаты уже начала работать по заказамъ, исполняя ихъ въ строго-православномъ древлецерковномъ духв, въ полномъ соотвътствии съ означенными задачами и цълями. Въ виду сего, по порученію Совъта Иконописной

Палаты, въ совершенной увъренности высокато сочувствія Вашего такимъ ен задачамъ и цълямъ, имъю честь покорнъйше просить Архипастырскаго распоряженія Вашего Высокопреосвященства о предложеніи монастырямъ и приходскимъ церквамъ ввъренной Вамъ епархіи обращаться въ нашу Палату съ заказами по иконописи и стѣнописи храмовъ, каковые заказы и будутъ исполнены аккуратно, недорого и съ ручательствомъ за веденіе работъ въ духѣ истинно церковномъ. Дълать заказы можно по адресу: Москва, Синодальная Контора, Совъту Иконописной Палаты; при чемъ желательно было бы также, чтобы пропечатано было о семъ и въ мѣстныхъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ

ПРИКАЗАЛИ: означенное отношеніе объявить духовенство Симбирской епархіи чрезъ припечатаніе въ Епархіальныхъ Вёдомостяхъ.

#### Преподано Архипастырское благословеніе:

- 1) Священнику церкви с. Миренокъ, Алатырскаго увзда, Александру Цедринскому, церковному старостъ того же села крестьянину Степану Мальчикову и крестьянину Василію Захарову, за дъятельное участіе по ремонту храма въ с. Миренкахъ.
- 2) Прихожанамъ церкви с. Спасскаго, Курмышскаго увзда, за пожертвование 200 рублей на покупку колоколовъ къ церкви с. Спасскаго.

## Движеніе и перемѣны по службѣ.

Резолюціями Его Высокопреосвященства и опредъленіями Епархіальнаго Начальства:

4 мая исправляющій должность исаломщика при церкви села Кадыковки, Симбирскаго увзда, Владиміръ Кандалинскій утвержденъ въ занимаемой имъ должности.

5 мая псаломщикъ церкви села Тихомирова, Курмышскаго увзда, Петръ Боголюбовъ, согласно прошенія, уволенъ за штатъ. 7 мая псаломщикъ церкви села Сухого-Карсуна, Карсунскаго увзда, Николай Иракліоновъ, согласно прошенія, уволенъ отъ должности.

14 мая вольнонаемный псаломщикъ при церкви села Куракина Ардатовскаго убзда, Андрей Ляховъ, согласно прошенія, утвержденъ въ должности, съ принятіемъ въ духовное званіе.

15 мая вольнонаемный псаломщикъ при церкви села Кушникова, Сызранскаго увзда, согласно прошенія, опредвленъ на должность штатнаго псаломщика при церкви означеннаго села.

## Опредѣленіями Епархіальнаго Начальства утверждаются въ должностяхъ:

- 15—16 мая священникъ церкви села Беклемишева, Карсунскаго увзда, Дмитрій Розовъ членомъ благочинническаго совъта по 4 округу Сенгилеевскаго увзда.
- священникъ церкви села Смолькова, Сенгилеевскаго увзда, Николай Индустріевъ и церкви села Смышляевки, того же увзда, Григорій Доброхотовъ членами благочинническаго попечительнаго совъта по 4 округу Сенгилевскаго увзда.
- священникъ церкви села Бѣлаго-Озера, Сенгилеевскаг уѣзда, Никанорт Ульяновъ депутатомъ на общеспархіальные и окружные съѣзды духовенства.

## AND AND THE PROPERTY OF THE PR

## Отъ Епархіальнаго Попечительства

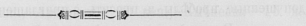
1) И. д. Благочиннаго 4 округа, Карсунскаго увзда, донесъ Нопечительству, что причты сель Палатова и Сурскаго Острога. на требование представить взносы отъ праздныхъ діаконскихъ вакансій за 1-ю треть сего 1910 года, отказались на томъ основаніи, что весь бывшій за 4 мъсяца братскій доходъ они обратили въ свою пользу, и обязались помянутые взносы уплатить при полученіи казеннаго жалованья.

Согласно журнальнаго опредѣленія, отъ 15 мая за № 96, въ руководство названнымъ причтамъ, а также и другимъ, которые придерживаются такого же образа действій, Епархіальное Попечительство объявляеть, что, въ случав существованія, кратковременнаго или долговременнаго - безразлично, въ составъ причтовъ какихъ-либо праздныхъ вакансій, деньги отъ кружечно-земельных доходовь, следуемыя въ Попечительство, не могуть быть, хотя бы временно, употребляемы причтами на свои нужды, такъ какъ эти деньги принадлежать не причтамъ, а-въ лицъ Епархіальнаго Попечительства - вдовамъ и сиротамъ духовенства епархіи; обращать такія деньги въ свою пользу составляеть для причтовъ явленіе предосудительное и нетерпимое. Половина доходовъ отъ праздныхъ мъстъ, слъдуемая въ Попечительство, по мъръ поступленія, должна быть для причтовъ неприкосновенной и представляться къ оо. Благочиннымъ возможно чаще, храниться же у Благочинныхъ она можеть до окончанія третей года, а затімь отправляться въ Попечительство.

2) Епархіальное Попечительство изв'ящаеть все духовенство епархіи, включительно со вдовами и сиротами, что, начиная съ 1910 года, полугодичныя пособія пенсіонерамъ Попечительства будуть разсылаться въ місяцахъ мат и ноябрт, въ тіхт видахъ, чтобы оо. Благочинные иміли возможность раздавать эти пособія біднымъ лично, не прибітая къ посредничеству третьихъ лицъ, при своихъ полугодичныхъ объйздахъ округовъ. Оо. Благочинные симъ приглашаются отбирать отъ получающихъ пособія подлинныя расписки на препровождаемыхъ имъ извлеченіяхъ изъ списка и присылать ихъ въ Попечительство. Если, затімъ, пособія Благочинными будуть посылаться пенсіонерамъ чрезъ посредниковъ, съ отмітками, что деньги отданы "для доставленія", и отъ сего произойдуть заявленія о неполученіи пособій, то отвітственность по удовлетворенію неполучившихъ пособія ляжетъ на оо. Благочинныхъ.

Въ виду болѣе ранняго въ послѣдующее время назначенія полугодичныхъ пособій, нуждающіеся въ таковыхъ должны подавать прошенія въ Попечительство заблаговременно: за 1 половину—до мая и за 2 половину—до ноября.

Расписки въ получени пособій должны быть представляемы въ Попечительство въ первые 3 мѣсяца, по получени Благочинными посылаемыхъ изъ Попечительства пособій, съ отмѣтками о происшедшихъ измѣненіяхъ въ составѣ пенсіонеровъ. Деньги, пенсіонерамъ по разнымъ причинамъ не выданныя, должны быть возвращаемы въ Попечительство.



# Журналъ № 83-й.

1910 года мая 3 дня, Симбирское Епархіальное Попечительство разсматривали дёло за 1909-ый годъ о представленіи причтами епархіи пожертвованій по благотворительнымъ листамъ со словами Христа Спасителя: "Будите милосерди, якоже и отецъ вашъ Небесный милосердъ есть". Листы эти разсылаются изъ Попечительства причтамъ съ ток цёлію, чтобы въ теченіе года причты, частиве — сващенники оныхъ, при удобныхъ случаяхъ, приглашали своихъ прихожанъ дёлать пожертвованія въ пользу вдовъ и сиротъ духовенства, а затімъ -при окончаніи года-и сами причты вносили бы въ листы свои собственныя пожертвованія. При числ'є причтовъ епархіи, превышающемъ 700, имбется полная возможность ожидать, что поступленіе по этой стать в дохода Попечительства достигнетъ очень солидной суммы; но действительность, какая открывается изъ разсмотрвнія двла за 1909 годь, такъ и изъ справокъ за 1907 и 1908 годы, показываетъ, что духовенство епархіи весьма холодно относится къ призыву быть милосердымъ къ нуждамъ своихъ вдовъ и сиротъ. По благотворительнымъ листамъ поступило: за 1907 годъ — 548 руб. 03 коп. и за 1908 годъ-585 руб. 27 коп.; не выше такихъ суммъ поступленіе и за 1909 годъ, хотя точная цифра за посл'ядній годъ, вслідствіе несоставленія отчета, еще не опреділилась. Въ громадномъ большинствъ случаевъ причты никому изъ своихъ прихожанъ дѣлать пожертвованія по благотворительнымъ листамъ не предлагаютъ; что же касается до собственныхъ пожертвованій отъ причтовъ, то таковыя пожертвованія въ большинствѣ случаєвъ поражаютъ своєю мизерностію. Должно быть отмѣчено и то, что благочинные, при представленіи въ Попечительство благотворительныхъ листовъ, не отъ всѣхъ причтовъ получаютъ ихъ и представляютъ, и такимъ образомъ Попечительству пришлось многимъ изъ благочинныхъ указывать на допущенные пробѣлы и просить о приглашеніи уклоняющихся причтовъ. Въ видѣ иллюстраціи къ доказательству того, какъ безучастно относится духовенство къ положенію собственныхъ бѣдныхъ, Попечительство находитъ нужнымъ поименовать нѣсколько причтовъ, доставившихъ минимальныя пожертвованія.

Симбирскъ, 1-ый округъ: доставлено 54 руб. 58 коп., въ томъ числъ отъ причта Вознесенскаго собора 32 руб. и отъ остальныхъ 22 руб. 58 коп., следовательно отъ одного прихода доставлено более, чемъ отъ всехъ остальныхъ; въ числь же последнихъ нужно отметить: причтъ Ильинской церкви-1 руб. 37 коп., Воскресенской церкви-1 р. 50 к., Всѣхсвятской церкви — 2 р., Тронцкой церкви — 1 р., причтъ епарх. училища — 35 копвекъ. Сызранъ, 1-ий округъ: соборный причтъ-1 р. 75 к., Ильинской церкви -1 р., Всвхсвятской церкви -1 р. Если такъ малы пожертвованія отъ причтовъ богатыхъ, то чего ожидать отъ бъдныхъ? Затъмъ въ порядкъ благочинническихъ округовъ могутъ быть названы села, причты коихъ доставили весьма малыя пожертвованія: Симбирскій унада-Елтанка 21 коп.; Сызранскій упада-Нов. Томышево 12 коп., Мон. Сунгуръ-14 коп., Нов. Лава 10 коп., Тимошкино 15 коп., Новая Бекшанка--20 коп., Качкарлен — 20 коп., Винновка — 15 коп., Осиновка — 10 коп. Малая Рязань—15 кой., Шигоны—10 коп., Белоключье—10 коп.; Сенилеевскій уподъ-Алешкино -20 коп., Нов. Тукшумъ — 20 коп., Вырыстайкино — 21 коп., Осока — 20 коп., Спртневка -- 20 коп., Ст. Матюнино -- 20 коп., Воецкое --

20 коп., Вязовка — 20 коп., Городецкое — 20 коп., Порецкое -20 коп.: Буинскій упада-Тугаево-13 коп., Ст. Алгаши -20 коп., Матаки-11 коп., Городищи-20 коп., Паркино -15 коп., Ст. Айбеси - 12 коп.; Карсунскій уподъ-М. Барышекъ - 20 коп., Никулино - 20 коп., Найманы отъ прихожанъ 21 коп., отъ причта ничего, Кошелевка-21 коп.; Алатырскій уподо-Кладбици — 20 коп., Барашево — 20 коп., М. Кувай — 20 коп., Б. Кувай — 30 коп., Утесовка — 15 коп., Чинданово — 13 коп., Арановка — 20 коп., Хмелевка — 15 к., Чирково-15 кон., Ст. Ардатово-20 коп.; Ардатовский утодо - причтъ Богородице-Рождественской церкви гор. Ардатова - 50 коп., Низовка - 15 коп., Кечушево - 20 коп., Неклюдово-10 коп., Селищи--20 коп., Тарасово-20 коп., Сыратино — 5 коп., Чамвинка — 15 коп., Болтино — 20 коп., Сайгуши—ничего, Ахматово—20 кон., Ст. Жабино—20 коп., Сарбаево — 20 коп., Сутяжное отъ прихожанъ — 23 коп., отъ причта ничего; Курмышскій уподо-Богатиловка-20 коп., Спасское — 20 коп. Здёсь названы только причты съ наименьшими пожертвованіями, но справедливо было бы назвать еще многіе причты, проявившіе не милосердіе, а скупость по отношенію къ своимъ б'єднымъ. Въ настоящее время надлежало бы позаботиться объ увеличеній пособій, выдаваемыхъ изъ Попечительства бъднымъ духовнаго званія. Но какъ Попечительство можеть осуществить эту очередную свою задачу, если не встръчаетъ сочувствія со стороны духовенства, когда и взносы по благотворительнымъ листамъ, и кружечные сборы (за 1907 годъ — 1916 руб. 42 коп., за 1908 годъ — 1845 р. 45 к.) не представляють для сего никакой возможности?.

Опредълили: Въ видахъ возбужденія въ духовенствѣ большей, сравнительно съ прошлымъ, участливости къ бѣдственному положенію вдовъ и сиротъ духовнаго званія, напечатать журналъ сей въ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ.

Настоящій журналъ Его Высокопреосвященствомъ 8-го мая утвержденъ.

-<圈>>®><圈>

### Копія журнальнаго опредѣленія Совѣта Православнаго Кирилло-Меводієвскаго Братства при церкви Симбирскаго духовнаго училища отъ 4 мая 1910 года, за № 1.

| 1) Оказать помощь ученикамъ, о которыхъ                                       | ходат    | айст | вуетъ  |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------|------|--------|
| Правленіе училища, именно:                                                    |          |      | 111988 |
| а) IV класса-Пластову Николаю .                                               | (on Ap   | . 10 | руб.   |
| " Мокъеву Николаю .                                                           | REPUSE   | . 10 | n      |
| " Шестакову Алексъю .                                                         | 0.0244   | 10   | "      |
| " Карасеву Виктору                                                            |          |      | מ      |
| III класса-Архангельскому Николаю.                                            | enet.    | . 10 | "      |
| II класса-Малиновскому Михаилу .                                              | Paring   | . 10 | ,,     |
| " Панормову Александру .                                                      | LO HHR   | . 10 | 77     |
| " Травину Александру                                                          | a nong   | . 10 | "      |
| " Петрову Александру .                                                        | 10       | . 10 | n      |
| I класса — Вагину Александру .                                                |          | . 15 | n      |
| Пригот. клас. — Васильеву Димитрію                                            | 0100-    | . 10 | ,,     |
| " " Данилову Михаилу                                                          | 101688   | . 10 | ,,     |
| " " Кильдюшевскому Георгію.                                                   | 110.6    | . 10 | ,,     |
| " " Потоцкому Владиміру                                                       | 081118   | . 10 | "      |
| " " Панормову Крониду .                                                       | TAPE     | . 10 | "      |
| " " Смирнову Алексъю                                                          | RUGS     | . 10 | n      |
| " " Смирнову Василію .                                                        | aargii(  | . 10 | n      |
| " " Ярославскому Веніамину .                                                  | 211252   | . 10 | ,,     |
| " " Ясенскому Петру                                                           | romoi    | . 10 | n      |
| Назначаемыя симъ ученикамъ деньги: ІЎ к                                       | ласса    | Пла  | стову  |
| Николаю на леченіе, Моктеву Николаю и Ка                                      | расеву   | Ви   | ктору  |
| въ уплату за право ученія, а прочимъ за соде                                  | ержані   | е их | ъ въ   |
| училищномъ общежитіи, препроводить въ Прав                                    | леніе    | учил | ища.   |
| б) IV класса—Лиманову Димитрію                                                | CASSING. | . 15 | руб.   |
| III класса—Державину Евгенію <sup>0</sup> / <sub>0</sub> съ капиталавъ 500 р. |          |      |        |
| " Вознесенскому Михаилу .                                                     | dicem    | , 15 | руб.   |
| " Утѣхину Ивану                                                               | ent ifet | . 15 |        |
| II класса—Куценко Евгенію                                                     | Hipteo   | . 15 | n      |
| " Петрову Виталію .                                                           | enoral   | . 15 | ,,     |
| ✓ <50 SW <50 >                                                                |          |      |        |

I класса—Архангельскому Александру . 10 " Назначаемыя симъ ученикамъ деньги выдать родителямъ сихъ учениковъ.

2) Оказать помощь ученику III класса Круглову Александру—10 руб., II класса Лиманову Виктору—5 руб., по просьбѣ родителей сихъ учениковъ, и выдать назначаемыя имъ деньги родителямъ ихъ.

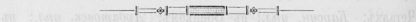
#### 

## свободныя мъста.

Священническія. Курмышскаго у.: въ Раскильдинѣ, Туванахъ, Быковкѣ, Болховскомъ, Митиномъ Врагѣ, Красныхъ Четаяхъ; Карсун. уюз.: въ Воецкомъ; Ардатовск. уюз.: въ Большихъ Монадышахъ, Шейнъ-Майданѣ; Сенгилеев. уюз.: въ Назайкинѣ; Сызранского у.: въ Винновкѣ, Жегуляхъ.

Діаконскія. Симбирск. у.: въ Киртеляхъ, Безсоновѣ, Ключищахъ, Арской Слободѣ, Теньковской Подлѣсной Слободѣ, Грязнухѣ; Сызран. уюз.: въ Поникомъ-Ключѣ, Тихменевѣ, Большой-Репьевкѣ, Еделевѣ, Топорнинѣ, Загаринѣ; Карсунскаго у.: въ Коноплянкѣ, Ясашномъ Сызганѣ, Беклемишевѣ, Палатовѣ, Папузѣ, Сурскомъ-Острогѣ, !Бѣликовѣ, Таволжанкѣ; Буинскаго уюзда: въ Еделевѣ, Протопоповѣ; Ардатовскаго уюз.: въ Киржеманахъ на рѣкѣ Менѣ, Архангельскомъ, Ведянцахъ, Старой Пузѣ, Чалпановѣ, Куракинѣ, Симкинѣ, Кечушевѣ, Тазинѣ, Балдасевѣ; Алатырск. у.: въ Кабаевѣ, Миренкахъ, Сіявѣ, Ичиксахъ, Монадышахъ, Налитовѣ; Курмышск. у.: въ Пильнѣ, Спасскомъ, Станашахъ, Кочетовкѣ, Анастасовѣ, Ходарахъ.

**Псиломицическія.** Симбирск. у.: въ Старо-Шаймурзиной, Кайсаровѣ, Богдашкинѣ, Карамзинкѣ, при Воскресенской церкви гор. Симбирска, при Николаевской церкви Симбирскаго Кадетскаго Корпуса; Сенгилеевск. у.: въ Климовкъ, Бълоключьъ, Кяхтъ, Собакинъ, Сосновкъ; Сызранск. упъ.: Васильевкъ, Новинкахъ, при церкви Старо-Костычевскаго Смоленскаго женскаго монастыря; Буинск. у.: въ гор. Буинскъ при Св.-Троицкомъ соборъ—двъ вакансіи, Помаевъ, Хорноваръ-Шигаляхъ, Шераутахъ, Паркинъ, Конкинъ, Кошкахъ; Ардатовскаго упъз.: въ Репьевкъ, Альзъ, Куракинъ, Сабановъ, Суподъевкъ, Ведянцахъ, Андреевкъ; Курмышск. у.: въ Раскильдинъ, Атяшевъ, Атнарахъ, Тихомировъ; Карсунск. упъз.: въ Погибелкъ, Чуфаровъ, Пермисяхъ, Сухомъ-Карсунъ.



#### Отъ Комитета Симбирской спархіальной эмеритальной кассы

# Arodon Jingarual Horozoft di dicon Jingarua di dicon di d

Извъщая о смерти діакона с. Налитова, Алат. у., Николая Вагина и псаломщиковъ: Воскресенской ц. г. Симбирска Іоанна Сельдинскаго, Буинскаго собора Ивана Покровскаго и с. Б. Кандарати, Карс. у., Іоанна Эпиктетова, Комитетъ эмеритальной кассы приглашаетъ участниковъ кассы взаимопомощи сдълать въ пользу семействъ умершихъ установленные взносы.

ut Husbut, Chacceons, Crahamaxe, hoverough, Anacracosh,

деселой пайсаровь, Богдашкийь, Карамзинкь, при Воскреенской перкви гор. Симбирска, при Инколаевской церкви

## -(Объявленія.)-

## Епархіальнымъ Начальствомъ

рекомендуется духовенству Симбирск, епархіи брошюра

"ИСТОРІЯ НАШЕГО СПАСЕНІЯ ВО ІИСУСЬ ХРИСТЬ"

(для простого народа), Епископа Рязанскаго Никодима, изд. 5-е; цъна 5 коп. безъ пересылки.

Складъ изданія въ канцеляріи Enuckona Рязанскаго.

### КоммерческіЕ НомерА

SOME SECTION OF SOME

C. M. AETTEBA, ===

RECEDENCE OF THE PROPERTY OF T

на Лосевой улицѣ, въ гор. Симбирскѣ.

Довожу до свъдънія пріъзжающаго духовенства, что номера

#### ЗАНОВО ОТРЕМОНТИРОВАНЫ.

При номерахъ въ настоящее время всѣ удобства: телефонъ, электрическія звонки, хорошая обстановка и проч. Имѣются посыльные.

Цъна номерамъ отъ 50 коп. и дороже.

<u>ಸಿಂದಿ ಸಲಕಾಡಿದೆ ಅಗಳ ಅದರಿ ಅದರಿಗೆ ಕಾರ್ಟಿಕರಿಗೆ ಸಲಕ್ಷ ಕಾರ್</u>

За Редактора, исп. об. Секретаря Консисторіи П. Алмазовъ. Симбирскъ, Типо-Литографія А. Т. Токарева.

# МОДНО-МАНУФАКТУРНЫЙ

7

P. NEWSOOK

Z

ваграничныхъ

фабрикт

СУКОННЫЙ МАГАЗИНЪ

AGON N ROPPO

наслѣдницы

# П. А. ПАСТУХОВА

въ Симбирскъ, Гостинный дворъ.

фирма существуеть съ 1865 года.

Имѣетъ въ громадномъ выборѣ:

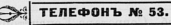
## ФОРМЕННЫЯ МАТЕРІИ

для всёхъ вёдомствъ и учащихся.

Суконные, шерстяные, шелковые, парчевые, полотняные и бумажные товары.

# Цвны внв конкуренцій.

Мануфактурная фирма н-цы Пастухова состоитъ контрагентомъ Симбирскаго Общества Потребителей.







1-го Іюня

Nº 11.

1910 года.

## отдълъ неоффиціальный.

#### ЧУДЕСА И ВЪРА.

(Поученіе въ недълю о разслабленномъ, 9 мая 1910 г.).

Блажени чистіи сердцемъ, яко тіи Бога узрятъ.

Въ нынѣшній день, братья христіане, святая Церковь напоминаетъ намъ о цѣломъ рядѣ чудесъ.

И—прежде всего — воскресеніе Христа Спасителя изъ мертвыхъ развѣ это не чудо, и—при томъ—высочайшее изъ всѣхъ чудесъ? Нетлѣніе мощей угодника Божія, святителя Николая, развѣ также не чудо? Исцѣленіе разслабленнаго при овчей купели развѣ не новое чудо, и—при томъ—ясно говорящее о творческой силѣ Чудотворца, однимъ Своимъ словомъ укрѣпившаго разслабленнаго, такъ что онъ сталъ ходить въ субботу со своимъ одромъ и мужественно исповѣдывать предъ всѣми совершенное надъ нимъ чудо? А самое возмущеніе воды въ купели ангеломъ, сообщавшее ей цѣлительную силу для перваго, входящаго въ нее по возмущеніи, развѣ не чудесное было возмущеніе? Въ апостольскомъ же чтеніи мы слышимъ апостола Петра, укрѣпляющаго разслабленнаго Энея именемъ Інсусовымъ и воскрешающаго Тавиоу послѣ колѣнопреклоненной молитвы...

Что, если бы эти чудеса, братіе, совершились на нашихъ глазахъ? Какъ бы мы отнеслись къ нимъ? Увидѣли ли бы мы въ нихъ знаменіе Божественной силы?

Когда Павелъ исцълилъ въ Листръ хромого, жрецы хотъли принести ему жертву, какъ Вогу, и только Павелъ остановилъ ихъ отъ такого заблужденія. То же повторилось и на островъ Милетъ, когда ядъ эхидны не причинилъ вреда апостолу. Такое потрясающее дъйствіе производятъ иногда чудеса на непосредственнаго очевидца! Поэтому неудивительно, что и въ настоящее время многіе желаютъ чудесъ, надъясь найти въ нихъ утвержденіе въ въръ, и печалуются, что нътъ нынъ чудесъ, и потому трудно имъть въру.

Но всегда ли чудеса утверждають въ насъ въру во Христа? Всегда ли бываеть такъ, что за чудомъ слъдуеть въра въ совершители чуда? Въ чудесахъ ли средоточіе въры?

Разслабленный увъровалъ во Христа, получивъ исцъленіе, и мужественно проповъдалъ о чудъ Христовомъ предъ врагами Христа, искавшими убить Его... Но сами враги Христовы, книжники и фарисеи, развъ не были непосредственными очевидами чуда Христова? Развъ не сами они свидътельствовали о чудъ, говоря, что исцъленіемъ разслабленнаго въ субботу нарушенъ субботній покой? Но увъровали ли они? А вотъ противоположный примъръ: самаряне не видъли ни одного чуда Христова, а только слышали проповъдь о немъ самарянки и Его собственную проповъдь, и исповъдали Христа, Спаса міра. Такъ, не всегда отъ чудесъ зачинается въра и не всегда чудесами она укръпляется.

Почему видъвшіе чудо іуден не увъровали во Христа? Не увъровали они по ожесточенію сердца своего, по своей любви къ собственной славъ, по нерадънію о славъ Божіей, по испорчености и развращенности души. Въ злохудожную душу пе внидетъ премудрость, по слову Божію. И видъли чудо, и не въровали. Разслабленный носилъ одръ предъ ихъ глазами, укръпленный однимъ словомъ Христовымъ, а они препирались о нарушеніи субботняго покоя. Вотъ что препятствовало въръ: ненависть, злоба, зависть, страсти, ослъпляющія умъ и сердце. Какая въра (можетъ обитать въ сердцъ

тѣхъ, кто, вмѣсто того, чтобы радоваться о прекращеніи 38-лѣтнихъ страданій разслабленнаго, негодуютъ на Исцѣлителя? Какая вѣра могла имѣть мѣсто въ душѣ фарисеевъ, которые ждали оправданія для однихъ іудеевъ, а на долю язычниковъ оставляли одно осужденіе? Были фарисеи жестоковыйны, себялюбивы, не имѣли любви, а потому не имѣли и вѣры. Не таковы были самаряне. Простые, смиренные, кроткіе, они своимъ любящимъ сердцемъ скоро познали во Христѣ Іисусѣ Спасителя всего міра, не іудеевъ токмо, но и язычниковъ. А потому и съ одного слова самарянки о Мессіи увѣровали во Христа, бевъ чудесъ признали въ немъ Спасителя міра. Познали и увѣровали, ибо могли любить.

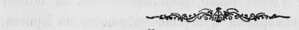
Такъ, братья, въ любви основаніе нашей вѣры. Объ этомъ говоритъ и Самъ Спаситель: аще кто хощетъ волю Божію творити, т. е. любить Бога и ближнихъ, разумѣетъ о ученіи, аще отъ Бога есть. Если любимъ, то увидимъ въ чудесахъ откровеніе Божіей мысли и Божіей воли и повѣримъ. Если же не любимъ, то напрасно знаменій ищемъ и Господа искушаємъ.

Въ нынѣшній день, когда святая Церковь ублажаетъ святителя Никодая, умѣстно указать и на то, что у этого великаго святителя вѣра въ Божество Христово также опиралась на его любящее сердце. И всѣ православные борцы противъ аріанъ, защищавшіе вмѣстѣ со святителемъ Божество Христово, какъ показываетъ исторія, не только заботились о раскрытіи догмата о Лицѣ Іисуса Христа, но не съ меньшей энергіей посвящали свои силы на уясненіе истинъ христіанской нравственности, а въ самой жизни своей были живыми носителями Христовой любви. Любили и вѣровали, боролись за вѣру и... побѣдили. Наоборотъ, неспособные къ вѣрѣ во Христа—Бога аріане всецѣло замыкались въ кругу своихъ логическихъ умствованій, не желая ничего сдѣлать для улучшенія христіанскихъ нравовъ и своей собственной жизни. Не любили, не вѣровали и были посрамлены. Указываемая исти-

на повторяется въ теченіе всѣхъ вѣковъ, всей міровой исторіи. Оправдывается она и на нашемъ времени.

Итакъ, братья-христіане, будемъ всего прежде любить Бога и нашихъ ближнихъ: тогда мы будемъ свободны и отъ всякихъ предразсудковъ невѣрія, тогда откроется предъ нами многое множество чудесныхъ дѣлъ Божіихъ въ прошломъ и въ настоящемъ и, чистые сердцемъ, узримъ мы тогда Бога. Аминъ.

Священникъ Алексій Реморовъ.



## О ДУХОВНОЙ ОПЫТНОСТИ ПРОПОВЪДНИКА.

Однимъ изъ важныхъ недостатковъ современной въди слъдуетъ считать отсутствие въ ней убъжденности и живого воодушевленія самого пропов'єдника. Причина этого заключается въ недостаткъ подготовленности самихъ пастырей къ проповъдническому дълу. Служение слову, несмотря на всю его важность, обычно характеризуется у насъ такими явленіями. Наступаетъ праздникъ, и священникъ намъренъ сказать проповёдь. Для этой цёли онъ начинаетъ подыскивать изъ разнообразныхъ проповъдническихъ сборниковъ подходящія къ случаю поученія, извлекаетъ оттуда нужныя мысли и затімь, расположивъ ихъ въ извъстномъ порядкъ, произноситъ "свое" слово. Но такъ бываеть еще въ лучшемъ случать, чаще же дъло обстоитъ гораздо проще. Священникъ беретъ готовую проповёдь, относящуюся къ извёстному дню, и, предварительно не усвоивъ самъ, какъ слъдуетъ, ея содержанія, прочитываетъ ее цъликомъ безъ всякой личной переработки, иногда даже не разбирая самыхъ словъ проповеди. Встречаются, наконецъ, въ практикъ и такіе факты, что проповъдникъ прямо не знаетъ, что бы ему сказать народу съ церковной каеедры. Чужія пропов'єди кажутся ему не подходящими, собственной темы онъ подыскать не можеть, и воть слушатели, алчущіе духовной пищи, остаются безъ всякаго назиданія. Такія явлесовременной проповъднической практикъ, возможныя только при слабой подготовленности самихъ пастырей къ дълу проповъди, сопровождаются и весьма слабыми результатами. Въ настоящее время по всей православной Руси говорятъ съ церковной канедры тысячи проповъдниковъ, но чтобы проповъди ихъ производили сильное, неотразимое впечатлъне на слушателей, чтобы подъ дъйствиемъ церковнаго слова современная жизнь народа дъйствительно преобразовывалась на истинно-христіанскихъ началахъ, — объ этомъ приходится и слышать, и читать весьма ръдко.

Что же можетъ сдѣлать проповѣдь живою и дѣйственною и собщить ей пламень святого воодушевленія? Такою силою является, прежде всего, духовная опытность самого проповѣдника.

Для большаго уясненія этого свойства церковнаго оратора, обратимъ вниманіе на личность первыхъ провозв'єстниковъ Божественной истины — Самого Господа Іисуса Христа и Его св. апостоловъ. Изв'єстно, что ученіе Христа производило на народъ необычайное д'єйствіе. По словамъ евангелистовъ, вс'є дивились ученію Его (Ме. VII, 28; Мр. 1, 22), и это удивленіе доходило даже до ужаса (Лк. IV, 32). Одного слова Спасителя — "иди по Мнъ" — было достаточно, чтобы челов'єкъ, досель связанный мірскими интересами, оставилъ вс'єхъ своихъ родныхъ, друзей, вс'є житейскія заботы и привязанности и шелъ за Христомъ. Иногда слушатели Господа, находясь подъ впечатльніемъ Его ученія, въ недоум'єніи спрашивали другъ друга: откуда у Учителя такая увлекающая сила слова? "Не сей ли есть сынъ тектоновъ (Іосифовъ)?" (Ме. XIII, 54—6).

Какая же причина такой дѣйственности и увлекательности проповѣди Іисуса Христа?, Царственная власть Божежественнаго слова Спасителя, говоритъ проф. Пѣвницкій, происходила отъ полноты внутренняго духа, проникнутаго всепобѣждающей правдой Божіей¹). "Глаголы, яже Азъ гла-

<sup>1) &</sup>quot;Церковное красноръчіе и его основные законы". Стр. 74, изд. 2. СПБ. 1908.

голахъ вамъ, духъ суть и животъ суть", -такъ опредвляеть Свою проповъдь Самъ Христосъ (Іоан. VI, 63). Это значить, что слово Его было выражениемъ той полноты духовной жизни, которую Онъ имъль въ Себъ (Іоан. V, 26), и той небесной истины, которая во всей глубинь и полноть обитала въ Немь, какъ Сынъ Божіемъ (Іоан. III, 34-5). Правда, Онъ говориль и делаль такъ, какъ научилъ Его Отецъ (Ioan. VIII, 28), говорилъ истину, которую слышаль отъ Отца (Іоан. УШ, 40), но слышаніе отъ Отца не было съ Его стороны внішним разсудочнымъ воспріятіемъ истины, а было опытнымъ познаваніемъ и внутреннимъ переживаніемъ ея. Онъ опытно зналь то, о чемъ говорилъ, ибо видълъ и слышалъ истину непосредственно отъ Отца; и эта истина пребывала въ Немъ въ полной мірів, такъ какъ Онъ жиль жизнью Отца небеснаго, какъ единый съ Нимъ по существу (Іоан. XIV, 6; Еф. IV, 21). Это исключительное отношение Іисуса Христа къ Богу Отцу было причиной того, что въ Своей проповѣди Онъ не доказываль истины какими либо логическими или научными доводами, а былъ только живымъ свидътелемъ ея. Какъ слово живое, выходящее изъ глубины Божественнаго духа, всецьло проникнутаго небесной истиной, учение Христа и было поэтому дъйственнымъ и животворнымъ. Оно было дъйственно, ибо согръто было огнемъ святого воодушевленія, живымъ дыханіемъ Самого Источника жизни, и потому глубоко проникало во внутреннее существо человъка. Оно было животворнымъ, ибо освобождало духъ человъка отъ рабства гръху и полагало въ немъ съмя новой безсмертной жизни. "Познайте истину, говорилъ Христосъ Своимъ слушателямъ, и истина сдълаетъ васъ свободными" (Іоан. VIII, 32; Галат. V, 1). До пришествія Спасителя, духовная жизнь человіка была подавлена силой гръха, оковами обрядоваго закона и тяжелымъ игомъ внёшнихъ вещественныхъ началъ, или, какъ выражается апостоль, стихій міра (Колос. II, 20). Ученіе же Господа Іисуса Христа, освободивъ человъка отъ рабства гръху и смерти и даровавъ ему дерзновеніе именоваться сыномъ благодати, явилось для него поистинѣ "источникомъ воды, текущей въ жизнь вѣчную" (loan. IV, 14). Оно направило духъ человѣка отъ суетныхъ земныхъ попеченій къ благамъ негибнущимъ, духовнымъ и указало ему для его жизни новое начало—любовь, начало вѣчно живое и дѣятельное. "Мы знаемъ, свидѣтельствуетъ объ этомъ дѣйствіи Божественнаго слова св. апостолъ, что перешли изъ смерти къ жизни, потому что мы любимъ братьевъ" (I Ioan. III, 14).

Столь животворнымъ является ученіе Господа Інсуса Христа. "Оно, по словамъ проф. Амфитеатрова, не только возрождаетъ душу и даетъ жизнь внутреннему человъку нашему, но постепенно и преемственно служитъ для него пищею и питіемъ, бываетъ нѣжно и мягко, какъ молоко и манна въ младенчествъ нашего внутренняго человъка; бываетъ пищею твердою и сильною въ мужескомъ возрастъ; бываетъ пивомъ, веселящимъ духъ, въ старчествъ духовнаго человъка"<sup>2</sup>).

Подобно слову Господа Інсуса Христа было и ученіе св. апостоловъ. Характеризуя свою проповъдь, ап. Павелъ пишетъ, что "слово и проповъдь его не въ препрътельныхъ человъческія премудрости словесвую, но въ явленіи духа и силы" (І Кор. 2, 4). Это значить, что сила проповъди свв. апостоловъ заключалась не въ логическихъ и научныхъ доводахъ, не въ школьной мудрости человъческой, а въ томъ, что она (проповъдь) была живымъ проявленіемъ ихъ внутренняго духа, всецьло проникнутаго спасительной истиной Христовой (II, 12-13). До тъхъ поръ, пока слово Божіе не сдълалось еще неотъемлемою частью ихъ существа, свв. апостолы не знали, какъ и что они будутъ говорить. Но Господь, ободряя ихъ, сказалъ: "не пецытеся, како или что возглаголете, дастъ бо ся вамъ въ той часъ, что возглаголете: не вы бо будете глаголющін, но Духъ Отца вашего глаголяй въ васъ" (Мө. Х, 19-20). Слова Господа имбють тоть смысль, что, когда

<sup>2) &</sup>quot;Чтенія о церковн. словесности, или Гомилетика". ІІ ч., стр. 62, 63.

сознание апостоловь освътится свътомъ небеснымъ, и въ нихъ водворится духъ, хранящій истину Божію и ей научающій, то имъ будеть дана премудрость, которой не могуть противостоять всв, противящиеся имъ, и они, возбуждаемые и руководимые духомъ, смъло и ръшительно выступять на проповъдь евангелія, котя бы встми были ненавидимы ради имени Христова<sup>3</sup>). И действительно, когда души апостоловъ отъ постояннаго живого общенія съ Господомъ Спасителемъ прониклись святою истиною, когда эта истина Христова сдёлалась существеннымъ достояніемъ ихъ духа, отъ нихъ полились такія горячія слова убъжденія, что слышавшіе ихъ, зная, что они люди простые и некнижные, дивились и недоумъвали, откуда въ нихъ такая сила (Дъян. II, 12; IV, 13). Цълия тысячи изъ народа отъ ихъ слова умилялись сердцемъ в прилагались въ сонму върующихъ (Дъян. II, 37), ибо слово это было плодомъ живого убъжденія и глубокаго личнаго переживанія. "О томъ, что было отъ начала, пишеть ап. Іоаннъ, что мы слышали, что видели своими очами, что разсматривали и что осязали руки наши, о Словъ жизни, - ибо жизнь явилась, и мы видъли и свидътельствуемъ и возвъщаемъ вамъ сію вічную жизнь, которая была у Отца и явилась намъ, о томъ, что мы видели и слышали, возвещаемъ вамъ, чтобы и вы имъли общение съ нами" (І Іоан. І, 1-3). Изъ этихъ словъ видно, что проповъдь свв. апостоловъ была не сухимъ изложениемъ усвоенныхъ только умомъ, но чуждыхъ сердцу, внаній, а живымъ свидътельствомъ той небесной истины, которую они видели во Христе и слышали непосредственно изъ устъ Его. Какъ слово самой истины и жизни, оно поэтому и не нуждалось въ помощи человъческой мудрости, а дъйствовало на душу непосредственно и, въ то же время, властно, какъ дъйствуетъ всегда сила всепобъждающей правды Божіей.

По прим'єру Самого Христа и апостоловъ, и всѣ преемники ихъ въ дѣл'є христіанской пропов'єди должны быть

<sup>3)</sup> Проф. Пъвницкій, цитир. соч., стр. 60.

также свидътелями Божественной истины. Въ этомъ засвидътельствованіи христіанской истины, говорить проф. Тарбевь, состоить вся задача пропов'єдника. Но чімь же пріобрітается для современнаго служителя Церкви такая способность свидътельствовать истину? Очевидно, не тъми особыми историческими условіями, въ которыя были поставлены апостолы, а доступными для него условіями психологическими - духовной опытностью<sup>4</sup>). Пусть не думаеть пастырь Церкви, что онъ всегда можетъ сказать хорошую проповедь, такъ какъ обладаеть небходимыми для этого богословскими знаніями и общимъ образованіемъ. Его слово можеть быть очень умнымъ, но далеко не убъдительнымъ. "Не похвала или самая худшая похвала пропов'яди сказать, что это умное произведение, говорить знаменитый французскій пропов'ядникъ Жиберь; если въ этомъ умномъ произведении нътъ того, что исходить отъ сердца, -огня, жизни, чувства, чего не можетъ дать никакой умъ, то оно-мъдь звенящая... Кто не умъетъ чувствовать, тотъ никогда не будетъ хорошо проповъдывать 65). Значитъ, не въ учености, хотя бы богословской, лежитъ основание пропов'єдническаго призванія и главное условіе д'єйственности проповъди. Апостолы были простые рыбари, но слово ихъ оказалось сильнее всёхъ философскихъ ученій. Нужно, следовательно, не только знать истину умомъ, но и воспринять ее сердцемъ, нужно всецъло проникнуться ею, такъ, чтобы она сделалась предметомъ глубокаго убъжденія проповедника, внутреннимъ достояніемъ его существа, жизненнымъ нервомъ его души. Пусть, поэтому, каждый настырь Церкви, прежде чьмъ выступать благовъстникомъ Христовымъ, сначала самъ переживетъ истину, открытую Христомъ и проповъданную апостолами, и опытно убъдится, что слъдование Христу дъйствительно даеть блага, обътованныя Спасителемъ; нусть онъ внутреннимъ переживаніемъ пріобщится той духовной жизни,

<sup>4) &</sup>quot;По вопросамъ Гомилетиии". Критич, очерки, Троице-Серг, лаврал 5) Проф. Пъвницкій, Цитир. соч., стр. 41. di .aasaqsT .фодП (1

которая проистекаеть отъ Христа, и восприметь въ себя оть Его Духа Святаго. Если такая духовная опытность, именуемая въ словъ Божіемъ помазаніемъ отъ Св. Духа, должна быть свойственна всякому христіанину (І Іоан. 2, 20, 27), то проповъдникъ долженъ обладать ею въ гораздо большей степени, иначе онъ будеть сообщать слушателямъ только знаніе словъ, а не самой истины<sup>6</sup>). Когда слово Божіе, какое должень возвъщать проповъдникъ, составляетъ для него самого предметь внешній, чуждый и сторонній его духу, то, какь бы красноръчиво онъ ни раскрываль его, всегда слово его будеть сухимъ, отвлеченнымъ и потому безплоднымъ для живой души слушателей. "Кто ведеть рычь о духовномъ, не вкусивъ того самъ, пишетъ св. Макарій Великій (Добротолюбіе, т. І, изд. 3, стр. 220), тотъ уподобляется человѣку, который, при наступленій дневного зноя, идеть пустымъ полемъ в, томясь жаждою, описываеть источникъ, струящійся водою, изображая себя піющимъ, тогда какъ засохли у него уста и языкъ отъ палящей ихъ жажды... Иное дело-однимъ въдъніемъ и умомъ объяснять себъ сказанное, а иное дълосущественно, съ несомнънностью, во внутреннемъ человъкъ и ум'в им'вть сокровище благодати, внушение и д'виствие Св. Духа". Кто не имъетъ въ себъ этого благодатнаго сокровища жизни и истины, тотъ и самъ будетъ духовно голоденъ, и другимъ, конечно, не сможетъ дать полнаго духовнаго удовлетворенія. При всемъ внішнемъ блескі, слово его будеть лишено внутренней силы убъжденія и пламеннаго воодушевленія и, потому, будеть вяло и невпечатлительно. Приведемъ, въ качествъ иллюстраціи, примъръ схоластическихъ проповъдниковъ XVI и XVII в.в. Проповъди ихъ отличались пространностью содержанія, строились по всёмъ правиламъ ораторскаго искусства, но, въ то же время, были совершенно безплодны. Какая же причина этого? Главная причина печальнаго результата схоластической проповеди заключалась

<sup>6)</sup> Проф. Тарѣевъ. Ibid.

именно въ томъ, что въ ней не чувствовалось духовной силы самого проповѣдника, опытнаго постиженія имъ евангельской истины. Воспріявъ слово Божіе однимъ разсудкомъ, церковные ораторы того времени и въ своихъ проповѣдяхъ только разсуждали объ истинѣ, подтверждали ее логическими, историческими и проч. доказательствами, но силы убѣжденія, евангельскаго духа жизни сообщить ей не могли, потому что и сами не имѣли его. Вотъ почему слово ихъ объ истинѣ было сухо и безжизненно.

Совершенно иные результаты бывають въ томъ случав, когда проповъдникъ, воспринявъ Божественную истину умомъ, переработаетъ ее затъмъ въ лабораторіи своего сердца, переживетъ и перечувствуетъ ее и, такимъ образомъ, внутренне сроднится и овладъетъ ею. Тогда выльется изъ устъ проповъдника слово, полное силы и энергіи и одушевленное дыханіемъ души говорящаго, тогда истина явится предъ слушателями не въ мертвомъ или сухомъ видъ, а какъ живое слово убъжденія. И только такое слово проповъдника найдетъ себъ доступъ въ сердце слушателей, будетъ властно и дъйственно, ибо живая душа ищетъ и жаждетъ живого свидътельства, и это послъднее будетъ для нея сильнъе всъхъ умныхъ, но холодныхъ разсужденій.

Въ подтверждение сказаннаго, мы могли бы привести много примъровъ изъ истории проповъдничества, но укажемъ только одинъ изъ нихъ примъръ всъмъ извъстнаго русскаго проповъдника, прот. Родіона Путятина. Проповъди его съ внъшней стороны представляютъ даже не мало недостатковъ; не всегда, напримъръ, можно найти въ нихъ полноту изслъдования предмета, строгую послъдовательность въмысляхъ или художественную форму изложения, но при всемъ томъ онъ производили неотразимое впечатлъние на слушателей. Въ чемъ же заключалась сила ихъ привлекательности? Исключительно въ ихъ внутренней сторонъ. Все, что ни говорилъ проповъдникъ, было запечатлъно духомъ глубокаго

убъжденія; все здъсь было живымъ свидътельствомъ истины, которая была заранъе передумана и перечувствована самимъ говорящимъ и которую въ необходимыхъ случаяхъ онъ выносилъ изъ души, какъ свое драгоцънное сокровище.

Таково значеніе духовной опытности пропов'єдника для дъйственности его різчи.

Но этимъ еще не исчерпываются всѣ благіе результаты указаннаго качества пропов'яника. Въ началъ своей статьи мы отмътили, какія бывають явленія въ современной проповъднической практикъ. Ничего подобнаго и быть не можеть, когда спасительная истина Христова наполняетъ душу человъка и становится его внутреннимъ достояніемъ. Тогда проповъднику не будетъ нужды сшивать свои проповъди изъ различныхъ отдельныхъ лоскутовъ и отрывковъ или читать чужія; ему достаточно лишь обратиться къ своему духу и тамъ отыскать тѣ идеи, которыя относятся къ намъченной имъ темъ, чтобы выступить предъ пасомыми съ живымъ словомъ христіанскаго убъжденія. Тогда проповъдникъ не будетъ переживать и тяжелаго состоянія раздумья, что бы ему сказать народу въ предстоящій праздникъ, ибо отъ избытка сердца сами уста возглаголють. Когда князи, старцы и книжники призвали апостоловъ и требовали отъ нихъ прекращенія проповъди, то они отвътили: "не можемъ мы, яже видъхомъ и слышахомъ, не глаголати" (Ден. IV, 26). И действительно, несмотря на запрещение и даже бичевания за свою проповъдь, они со всякимъ дерзновеніемъ зозвъщали людямъ глаголы жизни, такъ какъ не могли не говорить о томъ, что наполняло ихъ душу и чему сами были живыми свидетелями. Подобно апостоламъ, и каждый пастырь Церкви, одушевленный спасительной истиной, въ немъ пребывающей, почувствуетъ въ своей груди неудержимое желаніе передать ее и немощнымъ братьямъ своимъ, и тогда само собою, безъ всякихъ усилій, польется изъ его усть горячее и вдохновенное слово убъжденія. Духъ Святый, Который содбиствоваль апостоламъ

въдълъ проповъди, поможетъ и всякому другому служителю слова и научитъ его, какъ и что онъ долженъ проповъдывать.

Быть можеть, насъ спросять, какимъ же путемъ можно опытно познать христіанскую истину и сдёлать ее достояніемъ своего внутренняго существа? Главное, если не единственное средство къ этому - религіозно-нравственное воспитаніе самого себя. Нужно чаще читать слово Божіе, какъ оно изложено въ евангеліи и раскрыто въ апостольскихъ и отеческихъ писаніяхъ, и познавать его не только умомъ, но и сердцемъ, съ полною върою въ то, что внушаетъ намъ небесный Учитель. Нужно, далье, утверждать въ себъ доброе направление воли черезъ постоянное исполнение заповъдей Божихъ, согръвать свое сердце благочестивымъ размышленіемъ о величіи тайнъ Божіихъ, явленныхъ людямъ, воодушевиться горячей любевью въ Богу и братьямъ своимъ, и тогда мы воспитаемъ въ себъ духъ Христовъ; тогда внутри насъ откроется неизсякаемый источникъ благодатной силы Божіей, которая сообщить и слову нашему духъ истины и жизни. С. Сотинъ.

## Семья и школа въ дълъ религіознаго развитія дътей.

HACKARY CHOCON HA HELD TO THE TOTAL REPORTED HER KODOMY VERYARD

от втими с в виде (Продолженіе).

Но было бы большою ошибкою оставлять дѣтей подъ дѣйствіемъ однихъ только обрядовъ нашей Церкви, и мы этого вовсе не думаемъ и не проповѣдуемъ. Мы прекрасно знаемъ, что часто практическая жизнь и ея наставленія ставятъ въ душѣ русскаго человѣка какую-то непреодолимую стѣну между исполненіемъ этихъ обрядовь и основными, глубочайшими причципами его практической дѣятельности. Нравственно-религіозное воспитаніе и должно всѣми мѣрами противодѣйствовать постройкѣ этой гибельной стѣны. Мы нерѣдко видимъ, что даже у людей, на воспитаніе которыхъ потрачено было много заботъ, религіозныя привычки и жизненныя убѣжденія діаметрально противоположны. Намъ думается, что если бы че-

ловѣкъ вполнѣ сознательно прочиталъ хоть одну страницу евангелія и принялъ сердцемъ и умомъ ея содержаніе, такое явленіе было-бы невозможно или, по крайней мѣрѣ, встрѣчалось бы рѣже. Вотъ на эту сторону мы и хотимъ теперь обратить наше вниманіе.

Дъти съ большимъ удовольствіемъ слушають разные разсказы. Пользуясь этой склонностью дътской природы, надо съ первыхъ же моментовъ разсказывать дътямъ трогательныя исторіи священныхъ событій, наиболье назидательныя житія святыхъ и непремѣнно читать имъ и съ ними "глаголы живота вѣчнаго"—св. евангеліе.

Джона Рёскина знаетъ весь міръ. Одна изъ крупныхъ Лондонскихъ газетъ, сообщая въ январѣ 1900 года о его смерти, выразилась такъ:..., мы въ немъ лишились послѣдняго изъ пророковъ". Какое же, однако, имѣется основаніе считать Рёскина за "пророка"? А вотъ какое. "Свѣтъ ветхаго и новаго завѣтовъ" освѣщаетъ не только "главныя вершины" дѣлъ его и мыслей, но пронизываетъ и всю его дѣятельность. Раскройте наудачу любой изъ его томовъ, и, если вы хорошо знакомы съ текстами священнаго писанія, васъ прежде всего поразитъ многочисленность библейскихъ заимствованій. Священное писаніе является и сквозитъ на каждой страницѣ: то цитата, то образъ, то мысль псалма или посланія. Даже при самомъ бѣгломъ обзорѣ, вы—порою—готовы признать, что языкъ пророковъ и евангелистовъ сталъ языкомъ Рёскина. Тутъ ярко передъ нами рисуется главное и постоянное вліяніе на него Библіи.

Причину этого вліянія нужно прежде всего искать въ первоначальномъ воспитаніи Джона Рёскина. Строгое евангелическое воспитаніе, полученное Рёскиномъ, заслуживаеть изученія въ качествъ педагогическаго "опыта", если бы дѣло шло и не о такомъ исключительномъ человѣкъ, какъ онъ. Опыть этотъ тѣмъ болѣе достоинъ вниманія, что онъ не остался безъ сильнаго вліянія на самый характеръ человѣка и мыслителя.

Мать Рёскина была женщина разумная, дѣятельная и спокойная, которая "награждала мужа и сына царственнымъ даромъ мира", какъ про нее говоритъ ея знаменитый сынъ. Она посвятила своего сына Богу, какъ Анна, и хотѣла воспитать его такъ, какъ воспитанъ былъ Самуилъ.

"Лишь только я овладёлъ искусствомъ бёгло читать, пишетъ Рёскинъ, какъ моя мать начала со мной чтеніе Библіи, которое никогда не прерывалось до самого поступленія моего въ Оксфордскій университетъ.... Она начинала съ перваго стиха кн. Бытія и непрерывно продолжала всю Библію до послёдняго стиха Апокалипсиса..., чтобы въ слёдующій разъснова начать съ кн. Бытія. Если названіе было трудно, то оно служило лучшимъ упражненіемъ для произношенія; если глава была скучна, то она являлась урокомъ терпёнія; если же она была мнё непонятна, то отъ этого выигрывало мое обученіе въ вёрё".

Мать Рёскина не придавала значенія тому, что многіє стихи оставались непонятными. Ей было достаточно запечатлёть ихъ въ памяти ребенка: она была увёрена, что наступитъ день, когда для ея сына роскроется смысль и проявится ихъ материнская или божественная мысль.

Такъ, прежде чѣмъ подчиниться вліянію Байрона, Тёрнера и Карлейля, ребенокъ подчиняется вліянію своей матери, извлекавшей только изъ Библіи принципы восцитанія и правила своей жизни. Чтеніе Библіи было первымъ занятіемъ послѣ завтрака, и ничто не должно было прерывать его: ни слуги, ни гости, которые должны были или принимать участіе въ чтеніи, или дожидаться въ первомъ этажѣ, ни визиты, ни поѣздки. "И хотя я пріобрѣлъ позднѣе много свѣдѣній и имѣлъ многихъ учителей, говоритъ Рескинъ, но смѣло признаю, что усвоеніе Библіи,—а этимъ я обязанъ матери,—было самой драгоцѣнной и въ итогѣ единственно существенной частью всего моего образованія". Заслуга матери лучше всего сказывается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣтъ спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣтъ спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣтъ спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣтъ спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣтъ спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣтъ спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣть спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣть спустя, могъ форвается въ томъ, что Рёскинъ, много лѣть спустя, могъ форвается въ томъ правется въ томъ, что Рёскинъ, много лѣть спустя, могъ форвается въ томъ правется въ томъ правется в подательности правется в правет

мально заявить о себ'є, что "ни страхъ, ни сомнівніе, ни ошибка никогда не мізшали мніз оставаться вітрымъ Библіи, и я никогда не измізняль повелізнію, которое должень быль новторять чаще всего: "милость и истина да не оставляють тебя".

Воспитаніе это, можеть быть, несовершенно, и самъ Рёскинь поздніве указываеть его недостатки. Но смысль Библів никогда въ немъ не ослабіваль и имъ не забывался, но получаль все боліве глубокое значеніе по мітрі развитія и роста его ума, какъ ребенка и взрослаго. Библія стала соединительнымъ звеномъ всіхъ послітующихъ знаній, или, вітрніте, ихъ опорой, и явленія самыя разнообразныя должны были направляться къ этому единому центру, и все прекрасное твореніе должно было казаться Рёскину подвластнымъ Божію слову.

Рёскина считають слишкомъ христіаниномъ, и въ этомъ лучшая похвала ему и его матери. Да, начавъ съ буквальнаго изученія Библіи, онъ кончилъ полной пропов'єдью ея и старался воплотить въ жизнь евангельскую нравственность...

А помните тъ страницы изъ "Братьевъ Карамазовыхъ", гдъ старецъ Зосима говоритъ о священномъ писаніи въ своей жизни? "Изъ дома родительского вынесъ я лишь драгоцънныя воспоминанія, ибо нътъ драгоцьниве воспоминаній у человъка, какъ отъ перваго дътства, и это почти всегда такъ, если даже въ семействъ хоть только чуть-чуть любовь да союзъ. Къ восноминаніямъ домашнимъ причитаю и воспоминанія о священной исторіи... До того еще, какъ читать научился я, помнюповела меня матушка во храмъ Господень, въ страстную недълю, въ понедъльникъ, къ объднъ. День былъ ясный, и я, вспоминая теперь, точно вижу вновь, какъ возносился изъ кадила оиміамъ..., а сверху въ куполь, въ узенькое окошечко, тавъ и льются на насъ Божьи лучи... Смотрълъ я умиленно и въ первый разъ отъ роду принялъ я тогда въ душу съмя слова Божія осмысленно". Читали исторію многострадальнато Іова, и вотъ, вспоминая тогъ моменть далекаго дътства своего, старець, на краю могилы, припоминаеть все младенчество свое, дышить, какъ тогда, восьмильтнею грудкою своей и чувствуеть, какъ тогда, удивленіе, и смятеніе, и радость. И верблюды-то его воображеніе тогда заняли, и сатана, и Богь, и рабъ его, восклицающій: "Буди имя твое благословенно",—а затьмъ тихое и сладостное півніе: "Да исправится молитва моя", и снова виміамъ отъ кадила и колівнопреклоненная молитва. Съ тіхъ поръ старець не можеть читать эту "пресвятую повіть" безъ слезъ.

Переходя къ Библіи вообще, старецъ восторженно говорить: "Господи, что это за книга и какіе уроки!... Точно изваяніе міра, и человѣка, и характеровъ человѣческихъ, и названо все и указано на вѣки вѣковъ..., а надо всѣмъ-то правда Божія умиляющая, примиряющая, всепрощающая"! Поэтому онъ и рекомендуетъ читать эту книгу "дѣткамъ особенно", читать безъ премудрыхъ словъ и безъ чванства, безъ возношенія надъ ними, а умиленно и кротко. Все поймуть дѣтки. "Нужно лишь малое сѣмя, крохотное"; бросьте его въ душу дѣтокъ, и не умретъ оно, "будетъ жить въ душѣ ихъ всю жизнь", пронзитъ имъ сердце и будетъ таится въ нихъ среди мрака, какъ великое напоминаніе... И не надо много толковать и учить, все поймутъ дѣтки".

"Отцы и учители, — скажемъ словами этого старца Зосимы, — простите и не сердитесь, что, какъ малый младенецъ, толкую о томъ, что давно уже знаете... Отъ восторга лишь говорю сіе, и простите меня, ибо люблю книгу сію! "...

(Продолжение будеть).

Вячеславт Рождественскій.

d'acquaregen de Représ d'adao l'oregen a cacorreigi

## Обращеніе къ Епархіальнымъ Попечительствамъ.

Мив Богъ судиль рабстать въ Симбирскомъ Епархіальномъ Попечительствв, и я позволю себв смелость обратиться ко всемъ Епархіальнымъ Попечительствамъ и поведать, какъ

наше Попечительство въ одной отрасли своихъ доходовъ достигло хорошихъ результатовъ.

Въ началъ 1908 года у насъ было замъчено, что взносы отъ праздныхъ священно-церковно-служительскихъ вакансій крайне малы и совершенно не соотв'єтствують продолжительности тъхъ вакантныхъ періодовъ, когда бывали праздны свящ.-церк.-служительскія должности. Пустуеть, напримірь, священническое мъсто 3 мъсяца; половина доходовъ отъ него, которая должна поступить въ Попечительство, могла бы дать рублей 30, по крайней мъръ, а вмъсто того поступало рублей 10, а то и совсъмъ не поступало ничего; или представляли якобы <sup>1</sup>/<sub>2</sub> дохода отъ кружки, а отъ вемельнаго дохода взносъ объщался послъ, и это "послъ" обращалось въ въчное. Стали припоминать исторію этихъ взносовъ въ Попечительство и припомнили, что духовенство всегда эти взносы дёлало неохотно и, елико было возможно, удерживало ихъ въ свою пользу. Такъ, за 1907-ой годъ, при массъ праздныхъ вакансій, взносовь отъ нихъ поступило только 1162 р. 08 к., а 2 — 3 тысячи удержано духовенствомъ у себя. Совъщание Попечительства привело къ тому ръшению, что такое зло долъе терпимо быть не можеть и что нужно принять всё мёры къ защитъ матеріальныхъ интересовъ вдовъ и сиротъ, которыя призираются Попечительствомъ.

Законъ даетъ Попечительствамъ въ отношеніи къ полученію взносовъ отъ праздныхъ священно-церковно-служительскихъ вакансій большія права. Законъ этотъ есть Высочайше утвержденныя правила о мѣстныхъ средствахъ содержанія прав. духовенства 1873 года. Въ сихъ правилахъ ясно говорится, что если причтовое мѣсто освободится за переходомълица въ другой приходъ, то временно исполняющему обязанности вышедшаго лица причитается получать отъ идущаго кружечно-земельнаго дохода только половину, а другая половина по кружечно-земельному доходу отъ празднаго мѣста должна поступать въ распоряженіе Попечительстка на нужды вдовъ и сиротъ. Какъ благодѣтеленъ этотъ законъ для бѣдствую-

щихъ вдовъ и сиротъ духовенства! Ихъ такъ много въ каждой епархіи, и такъ много нужно средствъ, чтобы хоть понемногу помочь каждому изъ этихъ несчастныхъ! Дѣло благотворительности должно созидаться на христіанскомъ чувствѣ, на желаніи облегчить участь страждущихъ нашихъ собратій, но на практикѣ оказывается, что христіанское чувство есть основа шаткая,\* что разсчитывать на щедрую милостыно не приходится, и тѣмъ болѣе остаешься благодарнымъ закону, который былъ подсказанъ мудростію временъ.

Въ нашемъ Попечительствъ ръшили пользоваться этимъ закономъ неукоснительно, и на меня была возложена работа по этому дёлу. Тогда я занялся составленіемъ списка вакансій, бывшихъ праздными въ 1907 и 1908 годахъ, и справками о томъ, сколько по нимъ поступило взносовъ. По окончаніи этой предварительной работы, обнаружено, что праздныхъ мъстъ въ епархіи за 2 года было до 400; записи же поступленій указали, что они, вообще, очень малы и во многихъ случаяхъ не соответствуютъ продолжительности и матеріальному достоинству вакантныхъ періодовъ и должностей. Но что всего поразительнье, - оказались такіе благочинническіе округа съ 15-16 вакантными за 2 года містами, отъ которыхъ взносовъ не поступило ни копейки! Вотъ до какого злоупотребленія дошло наше духовенство, когда было ему предоставлено дълать взносы по своему побужденію, не дожидаясь напоминаній и требованій свыше.

Послѣ предварительныхъ работъ, доложенныхъ Попечительству, вся епархія была разбита на 40 благочинническихъ округовъ и начато 40 дѣлъ по взысканію взносовъ. Было составлено 40 журналовъ и при нихъ 40 вѣдомостей со спискомъ праздныхъ мѣстъ; копіи съ журналовъ, утвержденныхъ Высокопреосвященнымъ Архіепископомъ Іаковомъ, были съ вѣдомостями отправлены благочиннымъ, чѣмъ и были—такъ сказать—предъявлены счета къ духовенству къ оплатѣ. Дѣло,

<sup>\*)</sup> Это зависитъ, конечно, отъ людей, которые не поддерживаютъ въ себъ христіанскаго чувства любви.

основанное на законъ и одобренное Архіепископомъ, сразу же пошло хорошо. Тогда какъ весь 1907 годъ, какъ сказано выше, далъ дохода отъ праздныхъ мѣстъ 1162 руб. 08 коп., одинъ январь мѣсяцъ 1909 г. далъ свыше 1000 руб. Приблизительно въ апрѣлѣ 1909 года явилась надежда, что за этотъ годъ поступитъ тысячъ 5, но подсчетъ по окончанія года показалъ, что поступило гораздо болѣе, а именно 7625 руб. Въ этой суммѣ, конечно, часть взносовъ за 1909 г., но къ прежнимъ 1907 и 1908 г.г. нужно изъ нея отнести не менѣе 4000 руб. Не будь своевременно Попечительствомъ принято мѣръ къ полученію правильныхъ взносовъ, эти 4000 р. были бы не у вдовъ и сиротъ, а у кого-то другого. Въ текущемъ 1910 году взносы также поступаютъ хорошо. Первые 4 мѣсяца принесли Попечительству около 3 1/2 тысячъ, такъ что, со времени предъявленія требованій, оно получило 11 тыс.

Мое повъствованіе было бы не полно, если бы я умолчаль, что многія недоимки по взносамъ поступили посль повторительныхъ требованій. Первые 40 журналовъ повлекли за собою 40 журналовъ новыхъ. Вообще, дъло о 1907, 1908 и 1909 годахъ досель еще въ Попечительствъ не закончено, и еще остаются досель причты, на которыхъ приходится дъйствовать, при помощи Епархіальнаго Начальства, мърами болье строгими, вплодь до наложенія ареста на казенное жалованье.

А сколько неудовольствія было выражено духовенствомъ по поводу требованій! Въ работѣ Попечительства, этого опекуна вдовъ и сиротъ всей епархіи, въ работѣ святой и законной, заинтересованные люди хотѣли видѣть даже личное непріязненное чувство къ этимъ людямъ... И только сознаніе правоты дѣла окрыляетъ меня на дальнѣйшую работу въ томъ же направленіи.

Теперь выскажусь, почему, повъствуя о томъ, что сдълано въ нашемъ Попечительствъ, я обращаюсь ко всъмъ Попечительствамъ. Да потому, отцы и братіе, что я читалъ от-

четы многихъ Попечительствъ и видълъ въ нихъ цифры поступленій отъ праздныхъ мість. Въ нікоторыхъ отчетахъ эти цифры поразительно малы. При видъ ихъ. мнъ думалось, что -вфроятно-въ этихъ Попечительствахъ дъло взиманія взносовъ отъ праздныхъ мъстъ поставлено неудовлетворительно, отчего и доходы плохи. И я рѣшилъ подѣлиться со веѣми Попечительствами своимъ и нашего Попечительства опытомъ по этой части. Наше Попечительство, когда усовершенствуетъ систему доходовъ, займется увеличениемъ и пособій на вдовъ и сиротъ, и всв принятыя мъры по приходу денегъ окажутся цълесообразными. Наше Попечительство, имъя неприкосновеннаго капитала до 70000 р., дохода съ него получаетъ менье 3000 р., а это — такая сумма, которою бъднымъ не поможешь. Слъдовательно, надо изыскивать другіе источники. У насъ такими источникими является еще: 1) самообложение духовенства (по 3 р. съ причта), дающее до 2000 р. въ годъ, 2) сборъ по благотворительн. листамъ – до 600 р. и 3) кружечный сборъ – до 2000 руб. Всв эти источники въ совокупности дають около 8000 руб. въ годъ. А какую существенную помощь можно оказать бъднымъ такою суммою? Вдовъ и сиротъ, опекаемыхъ нашимъ Попечительствамъ, до 600 человікъ, и имъ раздается постояннаго пособія, не считая единовременныхъ, до 7000 руб., - менъе, чъмъ по 12 руб. въ годъ на человъка. И это при нынъшней дороговизнъ на всъ жизненные продукты! Нужно, крайне нужно позаботиться объ увеличеніи дохода и, соотв'єтственно ему, увеличить и ходъ на бъдныхъ. И вотъ въ этомъ отношени взносы отъ праздныхъ вакансій могуть сослужить хорошую службу. Пренебрегать средствомъ законнымъ не следуетъ всемъ, вообще, Попечительствамъ, которыя, вообще, бъдны. Подъ рукой у меня № 9-й "Тамб. епарх. вѣдом.", гдѣ въ журналѣ Попечительства свидътельствуется, что доходность его падаетъ, а число бъдныхъ растетъ: въ 1903 г., при поступленіи въ 13291 р., бъдныхъ было 354 человъка, а въ 1908 г., при доходѣ въ 9292 р., бѣдныхъ стало уже 693 человѣка. Пособія бѣднымъ отъ этого Попечительства стали уменьшаться, и это очень грустно. А вполнѣ-ли использованъ въ Тамбовскомъ Попечительствѣ тотъ источникъ, о которомъ говорится въ этой статьѣ?

Взносы отъ праздныхъ вакансій есть наилучшій источникъ доходовъ Епархіальныхъ Попечительствъ, и они должни его использовать вполнѣ. Этого требуютъ интересы вдовъ п сиротъ, оберегать которые призваны Попечительства.

Священникъ С. Андреевъ.

### О регулированіи ненормальнаго положенія приписныхъ церквей, не имѣющихъ священниковъ.

OHOOMICH SELECTION OF THE CONTROLLED ON THE CONT

Этотъ вопросъ удовлетворительно можетъ разрѣшиться, несомнънно, только при назначении къ приписнымъ церквамъ отдёльныхъ священниковъ, преимущественно штатныхъ. Но открытіе штатовъ при приписныхъ церквахъ, построенныхъ въ приходскихъ деревняхъ, сопряжено со значительными расходами, по большей части непосильными для строителей церквей въ деревняхъ. По дъйствующимъ узаконеніямъ, открытіе новыхъ приходовъ и назначение въ последние священно-церковно-служителей возможно только при наличности достаточнаго содержанія для новаго причта. Допускаются исключенія изъ этого общаго правила въ тъхъ единственно случаяхъ, когда усматривается особенная необходимость въ открытіи новаго прихода въ цёляхъ миссіонерскихъ и под. Новыя же церкви въ деревняхъ строятся, по большей части, просто въ виду дальняго разстоянія отъ приходскаго храма; но содержать отдёльные причты деревни, построившія вновь церкви, въ большинствъ случаевъ не въ состояніи, вслъдствіе малочисленности населенія, а - также крайняго, въ посл'єднее время, об'єдн'єнія деревни. \*)

<sup>\*)</sup> Въ нашемъ приходъ, въ деревнъ, имъющей приписную церковь, душъ, владъющихъ надъльной землей, числится 280; населенія обоего пола

Однако, строители церквей строили ихъ не для того, конечно, чтобы онъ пуствовали и стояли съ забитыми окнами. Живая народная въра, ревность о Господъ строитъ по св. Руси храмы Божіи во славу Божію и во спасеніе душъ. Прямая и безотлагательная обязанность наша итти навстръчу добрымъ подвигамъ народа и такъ или иначе удовлетворить его духовную жажду.

Въ "IV письмъ депутата на очередныя темы" (Симб. Еп. Вѣд., 1909 г., № 17) предлагается "временная мпра" для удовлетворенія крайней нужды въ пастыряхъ при приписныхъ церквахъ епархіи. Авторъ "письма" предлагаетъ "для тых приходовь, въ которыхъ одна деревня построила себъ отдёльный храмъ, назначить на существующія діаконскія вакансіи (а гдъ таковыхъ нътъ, то учреждать ихъ вновь) священниковъ-викаріевъ", съ тъмъ, чтобы священники на діаконской вакансіи вм'єсть съ тымь были не только законоучителями, но и учителями мъстной начальной народной школы и сверхъ діаконскаго дохода пользовались бы и учительскимъ жалованьемъ. Вполнъ присоединяясь въ принципъ къ мысли автора "письма", мы хотъли бы сказать, что едва-ли возможно безъ ущерба школьному дёлу совмёщать въ одномъ лицё обязанности приходскаго священника и народнаго учителя. Какъ бы община мала не была, все - же священника могутъ довольно часто отвлекать отъ исполненія учительскихъ обязанностей обязанности пастырскія. А если м'встная школа не церковноприходская, а министерская, то управленіе народныхъ училищъ, несомнино, не допустить такого совмищения. И въ церковн. школахъ въ 80-хъ и въ началъ 90-хъ гг. прошл. столътія немного болъе 600 душъ. У 750/0 указаннаго населенія своего хлъба и въ Урожайное время хватаетъ только до новаго года. Въ ходатайствъ отъ 2 мая 1905 года объ открытіи особаго причта при указываемой церкви сельское общество обязывалось давать будущему причту изъ своихъ средствъ деньами 210 рублей въ годъ и земли по двъ десятины въ каждомъ полъ. Понятно, Епархіальное Начальство не удовлетворило ходатайства просителей "за ничтожностью предлагаемаго ими содержанія для причта". (Указъ Симб. Духовн. Консыст. 1905 г. № 6516).

учителями преимущественно были сельскіе приходскіе священники и другіе члены клира, нонынъ почти во всъхъ церковныхъ школахъ учители-священники заменны спеціальными учителями и учительницами. Н'есколько удобнее, хотя опятьтаки не вполнъ, допустить правоспособнаго учителя мъстной школы до исправленія должности псаломщика при приписной церкви за небольшую, посильную и маленькой общинь, плату. Въ этомъ случав маленькой общинв не нужно будетъ содержать при своей церкви особаго дорогого псаломщика. Но гдв же взять средства на содержание священниковъ? Въ данномъ случав нельзя-ли будеть ходатайствовать объ открытіи въ деревенскихъ приходахъ священническихъ штатовъ съ казеннымъ жалованьемъ? Конечно, ожидать новыхъ ассигнованій отъ казны на духовенство къ приписнымъ церквамъ мало надеждъ но не имъется ли возможности возбуждать ходатайства объ открытій священническихъ штатовъ при бѣдныхъ приписныхъ церквахъ на имфющіяся въ епархіи свободныя казенныя средства отъ праздных діаконских вакансій?

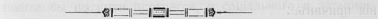
Если же это невозможно, вслѣдствіе юридическихъ препятствій, то, быть можеть, само духовенство пожелаеть оказывать посильную помощь бѣднымъ приписнымъ церквамъ п
дѣлать нѣкоторыя, хотя бы небольшія, отъ каждаго члена клира
отчисленія изъ своихъ средствъ на бѣдныя приписныя церкви?
Выть можеть, болѣе или менѣе благоустроенныя церкви также
не откажутся отъ посильной помощи на это святое дѣло?

Надвемся, что соборъ Русской Церкви найдетъ, между прочимъ, правильное разрвшение и вопроса объ удовлетворени духовныхъ потребностей и нуждъ маленькихъ общинъ, како выми являются отдаленныя приходскія деревни. Но и до созыва церковнаго собора слъдовало бы подвергнуть детальному обсужденію этотъ вопросъ на епархіальномъ съвздъ духовенства.

Возведите очи ваши, и видите нивы, яко плавы суть къ жатвъ уже (Іоан. IV, 35). Жатва убо многа, дълате-

мей же мало: молитеся убо Господину жатвы, яко да изведетъ дълатели на жатву Свою (Матө. IX, 37--38).

Свящ.  $A.~\theta-\theta$ ъ.



## Алкоголь въ деревнѣ.

(Продолженіе).

Но водка, разгромивъ низшій народный судъ, приведя на край, въроятно, недалекой гибели крестьянское самоуправленіе, не остановилась въ своемъ наступленіи и на другія твердыни нашего государственнаго быта. Пьянство давно уже разлагаетъ и судъ присяжныхъ засъдателей и дълаетъ съ каждымъ днемъ все болѣе и болѣе необходимой и его реформу. Обиліе оправдательныхъ приговоровъ по самымъ страшнымъ преступленіямъ -общее явленіе даннаго момента. Здёсь не мало производящихъ это явленіе причинъ, не во всемъ виновата водка, но и здѣсь она, по отзывамъ многихъ присяжныхъ, свила себъ прочное гнъздо... Осенью минувшаго года прибывшій съ одной изъ вытадныхъ сессій окружнаго суда присяжный засъдатель разсказывалъ гнетущія вещи о томъ, что и предъ окружнымъ судомъ, какъ и предъ волостнымъ, сплошь и рядомъ вмъстъ пьянствуютъ и присяжные засъдатели, - будущіе судьи, и ихъ подсудимые. Пьютъ не гдъ либо тихонько, а совершенно открыто, въ трактирахъ и ресторанахъ, и эти попойки съ предварительными переговорами по части продажи за водку и деньги судейской присяги, повидимому, перестали заботить-волновать людей и считаются за обычную житейскую бывальщину. Рузультаты этихъ попоекъ, понятно, не замедляютъ своимъ появленіемъ: засъдатели оправдываютъ убійцъ, насильниковъ, поджигателей, тирановъ... Упомянутый мною выше присяжный разсказывалъ, что. дъйствительно, были оправданы совершители двухъ убійствъ и одинъ человѣкъ --Звърь, три раза проламывавшій голову родному отцу и тиранившій его лътъ 20... Несчастный изувъченный отецъ, - разсказывалъ присяжный, — упалъ въноги предъсудомъ, умолялъ спасти его послъдніе дни отъ преждевременной смерти отъ истязаній сына, показывалъ избитую голову, покрытое шрамами лицо и спину... И все—таки оправдали...Какой отсюда слъдуетъ выводъ? Думаю, что только одинъ: "иди добивай отца! Позволяемъ!" А ларчикъ просто открывался: передъ судомъ буянъ угощалъ присяжныхъ, а тѣхъ, кто не согласился продать за вино свою совѣсть, онъ въ судебномъ засѣданіи отвелъ отъ участія въ судѣ, пользуясь предоставленнымъ обвиняемому правомъ отводить извѣстное число присяжныхъ засѣдателей отъ суда безъ объясненія причинъ...

Меня, пожалуй, спросятъ о томъ, гдѣ происходило все то, о чемъ я разсказываю здѣсь. Заявляю, что я во всякое время готовъ назвать и мѣсто вышеуказанныхъ событій, и лицъ, мнѣ передававшихъ, но, я думаю, здѣсь это не нужно: я пишу не доносъ, не кляузу на кого либо, а пишу жалобу на общаго врага нашего народа—отравленіе его алкоголемъ. Эта водка—врагъ и этихъ забывшихъ свой долгъ присяжныхъ, и этихъ обвиняемыхъ, кривыми путями пытающихся избѣжать заслуженнаго наказанія, и всего русскаго общества, всего народа, у котораго алкоголь отнимаетъ экономическое его достояніе, разлагаетъ его нравственность, убиваетъ общественность, право, законъ, судъ...

Нужно ли говорить о гибельномъ вліяніи на общественную жизнь народа отъ ослабленія силы закона, силы суда? Исторія и былыхъ временъ всегда отмѣчала это ослабленіе закона, какъ первую причину безпорядковъ, всѣхъ безъ исключенія революцій, отмѣчала, что обезсиленіе закона пролагало широкій путь произволу, кулачному праву до разбойничества включительно... Такъ и теперь. Быстро растутъ кадры людей безъ Бога и совѣсти, готовыхъ на что угодно для удовлетворенія прихотей. И трудно съ ними что либо подѣлать! Опасныхъ для нихъ свидѣтелей они уберутъ съ дороги, кого водкой, кого взяткой, кого угрозой и даже открытымъ насиліемъ. Если попадутъ на судъ, то съ собой приведутъ сколько угодно наемныхъ лжецовъ, готовыхъ за глотокъ водки принять пять присягъ и нарушить ихъ... \*) Гдѣ выходъ изъ этого положенія?

<sup>\*)</sup> Примъч. ред. Еще недавно сообщаемое о. Анастасіевымъ могло показаться невъроятнымъ. Но теперь—увы!—эго горькая правда. Потрясающую картину моральнаго разложенія многихъ изъ нашихъ общественныхъ учрежденій даетъ не одинъ о. Анастасіевъ. Почти копіей этой картины является недавно вышедшая, но уже выдержавшая 6 изданій, книга Родіонова "Наше преступленіе" (СПБ. Кн. магазинъ Суворина. Ц. 1 р. 75 к.). По этой книгъ народная жизнь оказывается такой же кошмарной, какъ и подъ перомъ о. Анастасіева, а писана книга прямо съ натуры. Характеристика же суда присяжныхъ, какую даетъ о. Анастасіевъ, полное подтвержденіе находитъ въ одной изъ послъднихъ статей Меньшикова въ "Новомъ Времени" (№ 12268). "Судъ теперешній,—пишетъ г. Меньшиковъ,—часто, безспорно, плохъ, въ особенности—судъ присяжныхъ. Но въ недалекомъ будущемъ корабль право-

Выходъ этотъ, прежде всего, въстрожайшихъ мѣрахъ противъ шинкарства, а радикальная мѣра—полноє воспрещеніе выдѣлки, ввоза и продажи спирта въ Россіи. Въ первый же день новой эры родина вздохнула бы полной грудью и гигантскими шагами пошла бы по пути прогресса, и соціальнаго, и экономическаго, и нравственнаго...

Другого спасенія, спасенія другимъ путемъ-мы не нашли...

(Продолжение будеть).

Свящ. Іоаннъ Анастасіевъ.

#### Нъсколько словъ о старообрядчествъ въ произведеніяхъ Н. С. Лъскова.

"Около религіозныхъ интересовъ Лѣсковъ ходилъ всю жизнь",

сказалъ какъ-то про Н. С. Лъскова нашъ маститый критикъ судія совстить сядеть на мель... Чтить дальше, ттить больше общественная жизнь принимаетъ толповый характеръ, а человъкъ толпы-существо, чрезвычайно воспріимчивое къ гипнозу... Какой же онъ свидътель на судъ? Но кромъ добросовъстныхъ лжесвидътелей, суду угрожаетъ еще горшая опасность отъ недобросовъстныхъ. Только кръпкій, кристалическій строй общества, строеніе душъ по осямъ въры, нравственности и дисциплины давали тьхъ свидътелей, которые не могли солгать. Съ тъхъ поръ, какъ кристалическое сложение общества замъняется аморфнымъ, съ тъхъ поръ, какъ никнеть религія, мораль и патріотизмь, -быстро ростеть уже огромный классъ людей, которые не боятся солгать даже подъ присягой, которымъ не стыдно оклеветать на судъ или скрыть правду, которымъ, вообще, наплевать на совъсть, долгъ гражданина и тому подобную, въ ихъ глазахъ, чепуху. На Кавказъ, мъстами, и мусульмане, и христіане могутъ быть подкуплены массами для какого хотите лжесвидътельства. То же въ Западномъ крат среди Евреевъ. То же кое-гдт въ развращенной до нельзя деревит: лжесвидътельство безъ присяги таксируется бутылкой водки, лжесвидътельство подъ присягой — четвертью ведра. Подумайте, читатель, въ какой ужасъ превратится юстиція, если она отдастся во власть поддъльнаго документа и завъдомаго лжесвидътеля? Произойдетъ величайшая изъ революцій; до сихъ поръ судъ всѣмъ могуществомъ государства защищалъ честныхъ людей отъ преступниковъ, а теперь дъло клонится въ обратную сторону. Злодъи и не-<sup>годяи</sup> всею тяжестью государства, олицетворяемаго судомъ, навалятся на честных в людей. Васъ не станутъ грабить на большой дорогъ: поддълкой подписи, показаніемъ лжесвидѣтелей васъ въ самомъ залѣ суда, предъ зерчаломъ правосудія, будутъ лишать имущества и чести.,

"Съ тъхъ поръ, какъ никнетъ религія, мораль"... Но не допустить полнаго увяданія въ человъческомъ сердцъ религіи и морали—это долгъ пастырей. А потому... "станемъ добръ"! Это—единственный призывъ, съ которымъ каждый пастырь отдъльно и всъ пастыри вмъстъ должны обратиться къ себъ...

С. А. Венгеровъ. Дъйствительно, художественному творчеству Н. Лъскова въ высшей степени близки вопросы религіи въ самомъ широкомъ смыслъ этого слова. Онъ посвятилъ много вниманів изученію быта нашего духовенства, вопросовъ, касающихся православной Церкви и религіозной жизни старообрядчевъ. О литературныхъ произведеніяхъ этого рода говорятъ уже одни заглавія сочиненій Лъскова. Не останавливаясь вообще на произведеніяхъ Лъскова. я скажу—въ данномъ случаъ—нъсколько словъ объ отношеніи Лъскова къ старообрядчеству и о томъ, какъ онъ его понималъ.

Сходясь, какъ писатель— этнографъ, съ П. И. Мельниковымъ-Печерскимъ, Н. С. Лъсковъ сходился съ нимъ и въ общемъ разумѣніи старообрядчества. Онъ представляетъ его, какъ бытовое консервативное явленіе, повинное въ букво буств и обязанное ему своимъ происхожденіемъ. Особенно рѣзко Лѣсковъ говорить объ этомъ въ своемъ разсказъ "Овцебыкъ". Героемъ его служитъ нъкто Василій Петровичъ, сынъ сельскаго дьячка, человъкъ, получившій среднее образованіе въ семинаріи. Въ характеръ этого человъка было что-то странное, мистическое. Въ поискахъ святыхъ людей, "Овцебыкъ" поступаетъ въ одинъ старообрядческій скитъ, и что же онъ оттуда вынесъ послѣ долгаго житья въ немъ? Вотъ что: "Слышишь, -- говоритъ онъ своему пріятелю, —расколъ — сила, протестъ, и все — думаешь — открыть въ нихъ не въсть что. Все думаешь, что тамъ слово такое, какое нужно, знаютъ и только не върятъ тебъ, оттого и не доберешься до живца". - Ну, а на самомъ дълъ "? - спрашиваетъ пріятель.—"А на самомъ дълъ? – буквоъды, вотъ что... Я знаю всь ихъ тайны, и всъ онъ презрънія единаго стоятъ... А мы на нихъ надежды, мы на нихъ упованія возверзаемъ!... Байбаки дурацкіе, только морочатъ своимъ секретничаньемъ!"-То же поклоненіе старообрядцевъ буквъ, формъ рисуетъ Лъсковъ и въ другихъ разсказахъ, —напр., "Запечатлънный ангелъ", "Печерскіе антики" и др. Такъ понялъ старообрядчество Н. С. Лъсковъ: но сходясь въ одинаковомъ пониманіи старообрядчества съ Мельниковымъ-Печерскимъ, Лъсковъ ръшительно расходится съ нимъ во взглядахъ на вопросъ о средствахъ уничтоженія розни между православной Церковью и старообрядчествомъ. Уничтоженіе этой розни, по мысли Лъскова, можетъ быть плодомъ не насилія и богословской казуистики, но взаимной любви. Иллюстрацію этой мысли Лъсковъ далъ въ разсказъ "Запечатлънный ангелъ". Здѣсь уваженіемъ старовѣровъ пользуется англичанинъ и его жена, проникнутые духомъ вѣротерпимости и состраданія! Сильное впечатлѣніе производитъ на старообрядцевъ и старецъ Памва, "слуга господствующей Церкви, анахоретъ, совсѣмъ беззавистливый и безгнѣвный".

Е. Мірянинъ.

### Библіографическія замѣтки.

Отъ первой до послъдней страницы интересна апръльская книжка *Богословскаго Въстиника*. Отмъчаемъ тъ статьи, которыя, будучи разъ прочитаны, уже не могутъ быть забыты. Такова—прежде всего—статья проф. Н. Каптерева *Патріархъ Никонъ—великій государь*.

Уже самое вступленіе Никона на патріаршій престолъ было обставлено необычайно. Потребовалось нъсколько депутацій къ Никону, чтобы онъ, по избраніи, явился на зовъ царя Алексъя Михайловича въ Успенскій соборъ. Явившись въ соборъ, Никонъ потребовалъ, чтобы избиратели, во главъ съ самимъ царемъ, дали обътъ слъдовать въръ Христовой не на словахъ только, какъ это было до сихъ поръ, а на самомъ дълъ, и "послушати Никона во всемъ, яко начальника, и пастыря, и отца краснъйшаго". Въ этихъ словахъ съ несомнънностью открывалось желаніе патріарха реформировать исторически сложившіяся у насъ отношенія свътской власти къ духовной въ томъ, очевидно, смыслъ, чтобы освободить духовную власть отъ всецълаго подчиненія власти свътской, сдълать ее автономной въ церковныхъ дълахъ, а иногда, можетъ быть, и выше власти царской. Реформаторскіе замыслы Никона были замітны еще въ бытность его Новгородскимъ митрополитомъ. При перенесіи мощей св. митр. Филиппа, замученнаго Іоанномъ Грознымъ, изъ Соловецкаго монастыря въ Москву, Никонъ имълъ въ виду заставить свътскую власть покаяться въ гръхъ передъ Церковью, чего и достигъ.— Взгляды Никона на отношенія между властью св'єтской и духовной выражены въ предисловіи къ служебнику 1695 года и въ 24-омъ отвътъ на вопросы Стрешнева. Здъсь Никонъ прямо говоритъ о преимуществъ власти духовной надъ свътской, и себя самого уже величаетъ "великимъ государемъ". Если, -- по Никону, -- власть царская имъетъ божественное происхожденіе, то тъмъ болъе священна власть патріаршая. "Патріархъ есть образъ

живъ Христовъ и одушевленъ". Онъ-"помазанникъ Божій". Свои теоретическія воззрѣнія на отношенія власти духовной и свѣтской Никонъ настойчиво проводитъ въ жизнь. Сначала, подчинивъ своему вліянію царя, Никонъ осуществилъ свои мечты о независимости въ дълахъ церковныхъ. А затъмъ, постепенно зарекомендовывая себя передъ царемъ, какъ мудрый мужъ государственный, умълый совътчикъ и популярный общественный дъятель, Никонъ върнымъ путемъ шелъ къ осуществленію своихъ мечтаній и о власти государственной. Первые шаги въ этомъ направленіи Никонъ сдълалъ еще въ Новгородъ, гдъ онъ усмирилъ мятежниковъ, но чъмъ ближе становился Никонъ къ царю, тъмъ ярче для послъдняго становились его недюжинныя дарованія, и патріархъ пріобръталъ все больше и больше вліянія не только въ дълахъ церковныхъ, но и въ государственныхъ. Незамътно наступилъ и тотъ моментъ, когда Никонъ всталъ рядомъ съ царемъ и фактически сталъ вторымъ великимъ государемъ. Самъ Никонъ говоритъ, что титулъ "великій государь" былъ пожалованъ ему Ал. Мих-емъ въ благодарность за спасеніе его семьи отъ моровой язвы въ 1654 г., но это неправда. Еще въ 1653 г., въ августъ, Никонъ писалъ Иверскому архимандриту: «от великаго государя, святъйшаго Никона». Подчиненнымъ же онъ позволялъ титуловать себя великимъ государемъ и гораздо раньше 1653 г., между тъмъ какъ прежнимъ патріархамъ принадлежалъ лишь титулъ: "великій господинъ". Въ качествъ "великаго государя", патріархъ, въ отсутствіе царя на войнъ, управлялъ всей страной, принималъ живое участіе въ самомъ веденіи военныхъ дъль противъ поляковъ, даже входилъ въ сношенія съ иностранными государями, по-царски озаглавливая свои грамоты: "Никонъ, Божіею милостію великій господинъ и государь"... Блестяще осуществивъ свои властолюбивые планы, Никонъ деспотически относился ко всъмъ своимъ подчиненнымъ. По отношенію къ родовитому Мссковскому боярству онъ держалъ себя властно и высоком врно. Подолгу заставляль боярь ожидать у себя пріема, иногда на холодъ. Принималъ ихъ, стоя. По свидътельству Неронова, о самомъ царъ Никонъ-будто бы-говорилъ: «мнъ-де и царская помощь негодна и ненадобна, да таки-де на нее и плюю и сморкаю». Гордо и презрительно относился Никонъ и къ своимъ собратьямъ-архіереямъ. Иногда онъ позволялъ по отношенію къ нимъ даже грубыя и оскорбительныя выходки. Ант. патр. Макарій на собор в 1666 г. свид втельство-

валъ о русск. патріархъ: "да онъ-де... въ соборной церкви въ алтаръ, во время литоргіи, съ нъкоего архіерея снялъ щапку (митру) и бранилъ всячески за то, что кадило держалъ за кольца, а не за цъпи». При представленіи Никону сероскаго, патр. Гавріила, Никонъ, по словамъ Павла Алепскаго, такъ «сильно бранилъ его» и такъ «кричалъ», что чужеземный патріархъ поспъшилъ скоръе выъхать изъ Россіи. Высокомърное отношеніе Никона къ архіереямъ основывается на трехъ соображеніяхъ: 1) По словамъ Никона, только патріархъ "Христовъ образъ носилъ въ себъ", епископы же носятъ лишь образъ апостольскій. 2) Архіереи, какъ ставленники патріарха, должны видъть въ немъ "отца отцовъ", "крайняго святителя", который въ любой моментъ можетъ лишить ихъ епископскаго сана "безъ всякаго слова". 3) Никонъ былъ очень низкаго мнънія объ умственныхъ и нравственныхъ качествахъ современныхъ ему архіереевъ. О Псковскомъ архіеп. онъ говорилъ: "и старъ да глупъ", о Новгородск. митроп.: "Питеримъ-де митрополитъ и того не знаетъ, почему онъ человъкъ". Не лучше отзывался Никонъ и о другихъ архіереяхъ. Что же касается отношенія Никона къ простымъ священникамъ, то онъ за ними не признавалъ даже власти "вязать и ръшить". По мнънію Никона, эта власть была дана Господомъ лишь архіереямъ. Самый институтъ священниковъ, какъ правомочныхъ пастырей Церкви, Никонъ склоненъ былъ считать чёмъ то аномальнымъ и самочиннымъ.

Заслуживаетъ полнаго вниманія помѣщенная въ апрѣльской же книжкѣ «Богосл-го Вѣстн». первая лекція по исторіи философіи П. Флоренскаго. Г. Флоренскій—это, по общему признанію, восходящее свѣтило въ области богословско-философской науки. Молодой ученый съ богатѣйшими дарованіями соединяетъ изумительную эрудицію не только въ сферѣ богословія, но и въ естественныхъ наукахъ, не исключая и математики. (До поступленія въ д. акад., г. Фл. окончилъ университетъ). Первая лекція изъ историко-философскаго курса г. Фл-го носитъ заглавіе: Пращуры любомудрія.

Опредъливъ задачу историка мысли—уяснить общіе законы философіи и изучить "отдъльные ея слои", авторъ говоритъ о чрезмърной упрощенности еще недавнихъ нашихъ представленій о началъ древней философіи. Для большинства изслъдователей философской мысли прошедшее было неизвъстно, и на почвъ этой неизвъстности все прошлое философіи представлялось эле-

ментарнымъ и несложнымъ. Просто объявляли: "Оалесъ за навещей принималъ воду, Анаксимандръ-безпредъльное, Анаксименъ-воздухъ" и т. дал. Но такое представление философскаго прошлаго ошибочно. И атомы недавно еще признавались простыми и недълимыми, но, при болъе внимательномъ изученіи, они оказались сложными, а не простыми. И амеба съ клъточкой считались въ біологіи безструктурными комочками протоплазмы, но въ дъйствительности онъ оказались гораздо сложнъе. Такъ и античная философія, при болъе строгомъ отношеніи къ ней, оказалась сложной и далеко не первичной. Греческая, іоническая философія вовсе не изначальная давность, а "зрълый плодъ многовъковой культуры", "сложное историческое образованіе". То, что въ области философіи мы считаемъ древней исторіей, вовсе не древняя исторія. Этой исторіи предшествуетъ пра-исторія. Въкъ культуры, запечатльнный въ "Иліадь", —это не древнняя исторія, а греческое среднев вковье. Культура же эллинизма-это параллель нашей новой культуръ. Не даромъ новъйшіе историки указывають на существованіе въ Греціи нашихъ и капитализма, и пауперизма, и соціальнаго вопроса; современное представление о государствъ-представление, созданное еще Платономъ и Аристотелемъ; идеи энциклопедистовъ XVIII въка объ естественномъ правъ и объ естеств. религіи-это идеи греческихъ софистовъ; ницшеанство оказывается псевдо-ницшеанствомъ: о сверхъ — человъкъ училъ еще Платонъ ("Калликлъ"); въ Греціи были даже ницшеанцы по жизни: Алкивіадъ и Критій; Руссо и Толстой учатъ о томъ, о чемъ училъ еще Дикеархъ, призывавшій къ опрощенію; способы новъйшей медицины напоминаютъ способы медицины древней; космополитизмъ нашего времени есть космополитизмъ, существовавшій въ древности... Указываемый параллелизмъ въ исторіи можетъ приводить къ поразительнымъ выводамъ: или греческая исторія -- типическая исторія, и, слѣдовательно, «ничто не ново подъ луною» и теорія эволюціи-миражъ, или же греч. исторія опирается на глубоко залегающую подземную стройку-пра-исторію. Обращая вниманіе на послѣдній выводъ, г. Флоренскій утверждаетъ, что первые слои античной культуры нужно искать за 25 въковъ до VI въка до Р. Хр., теперешней эры философіи. Во всякомъ случав, археологическія раскопки последнихь 3 десятилетій открываютъ даже болъе 25 въковъ античной культуры. Открывается огромный и своеобразный міръ до-Гомеровской Эллады, за которымъ выступаетъ "таинственный, многозначительный Критъ, — эта страна исконныхъ человъческихъ жертвоприношеній... кольбель греческой культуры", при чемъ оказывается, что культура таинственнаго острова во многихъ мелкихъ чертахъ совпадаетъ съ культурой и Египта, и Элама, и Ассиро-Вавилоніи, и даже — съ культурой Американскихъ племенъ, мексиканцевъ и майевъ. — Что же такое Критъ? — Воскресаетъ древнее преданіе о существованіи обширнаго, превосходившаго величиной Азію и Африку вмъстъ, материка на Атлантическомъ океанъ. Воскресаетъ преданіе объ Атлантидъ, материкъ, о которомъ теперь только напоминаетъ о. Критъ. Не мудрено, что глаза всего міра жадно устремлены теперь на этотъ островъ. Около Критскаго вопроса выросла цълая литература. И лекторъ въ слъдующихъ своихъ лекціяхъ объщаетъ заняться разсмотръніемъ вопроса о культуръ на о. Критъ.

Не думаемъ, чтобы проконспектированную статью можно было найти неинтересной и неглубокомысленной. Однако, если говорить о ней всю правду, то необходимо замѣтить, что языкъ ея слишкомъ образенъ и, вообще, цвѣтистъ, что едва-ли выгодно для труда ученаго. Несомнѣнно, что отъ образности рѣчи лекція много выигрываетъ въ аудиторіи, но въ печати какъ-то странно читать такія, напр., строки: «историку античной мысли необходимо наслѣдить направленіе оси ея, ея станового хребта и существеннѣйшихъ направленій костяка» и т. дал. Или: «естественно, что въ мутной водѣ историческаго незнанія легко было ловить излюбленныхъ рыбъ эволюціонной доктрины»...

Въ майской книжкъ Русской Мысли опубликованы юношескія письма Вл. С. Соловьева къ Ек. Вл. Романовой. Письма представляютъ особенный интересъ, въвиду полной ихъ искренности и глубокой интимности. Въ бесъдахъ съ любимой дъвушкой знаменитый философъ открываетъ всего себя, безъ остатка, при чемъ нъкоторыя изъ его сужденій отличаются необычайной прямолинейностью и даже ръзкостью. Такъ, объ естественной наукть, разсматриваемой внъ связи съ религіей, С. пишетъ: "наука не можетъ быть послъднею цълью жизни. Высшая истинная цъль жизни—другая: нравственная или религіозная, для которой наука служитъ только средствомъ... Я того мнънія, что изучать пустые призраки внъшнихъ явленій еще глупъе, чъмъ несить ми призраками. Люди смотрятъ въ микроскопы, ръжутъ несчастныхъ животныхъ, кипятятъ какую нибудь дрянь въ химическихъ ретортахъ и воображаютъ, что они изучаютъ природу. Этимъ осламъ нужно бы на лбу написать:

"Природа красоты своей покрова снять не позволяетъ.

И ты машинами не вынудишь у ней, чего твой духъ не угадаетъ".

О невъріи и о невърующих в С. пишетъ: "дътскую, слъпую, безсознательную въру я отрицалъ въ 13 лътъ. Человъкъ умомъ поверхностнымъ и ограниченнымъ и останавливается этомъ легкомъ отрицаніи своей д'тской в ры... Для великихъ же мыслителей истинны слова Бэкона: немножко ума, немного философіи удаляютъ отъ Бога; побольше ума, побольше философіи опять приводятъ къ Нему.... Всъ великіе мыслители — слава человъчества - были истинно и глубоко върующими. Атеистами же были только пустые болтуны въ родъ франц. энциклопедистовъ или современныхъ Бюхнеровъ и Фохтовъ, которые не произвели ни одной самобытной мысли". О современной литературь и о народномъ просвъщении С. отзывается: "нельзя найти лучшаго средства для умственнаго опошленія и нравственнаго развращенія, какъ совр. литература. Народъ имбеть здравый смыслъ и сразу пойметъ, въ чемъ сущность современнаго просвъщенія. А сущность эта, какъ бы она ни прикрывалась, состоитъ въ отрицаніи всякаго духовнаго и нравственнаго начала и въ утвержденіи одной животной природы. Вся мудрость въка сего сводится къ очень простому положенію: скотъ... Народъ пока сохраняетъ великое понятіе о грыхль; знаетъ, что человъкъ не долженъ быть скотомъ, до тъхъ поръ остается возможность подняться; убъдять, что онъ по природъ своей есть скотъ, тогда исчезаетъ всякая возможность возрожденія. Слава Богу, что проповъдники скотства не имъютъ никакого вліянія на народъ". Соврсменное общество и-въ частности-интеллигентовъ С. характеризуетъ такъ: "имъю слишкомъ достаточное основаніе, постоянно страдая отъ своей довърчивости, предупреждать тебя: не довъряй людямъ вообіце, а Петербургск. джентльменамъ въ особенности. Какъ ни стараюсь во всъхъ людяхъ видъть настоящаго человъка, но долженъ признать, что въ людяхъ совсъмъ мало человъчнаго, а гораздо болъе преобладаетъ образъ.... волка, лисицы, свиньи, гіены, осла и т. п.—Интересны отзывы С. о дух. академіи, гдъ онъ слушалъ лекціи, объ ея профессорахъ и о студентахъ. "Академія, —говоритъ С., —не представляетъ

абсолютной пустоты, какъ университетъ". Лекціи профессоровъ философъ находитъ "довольно порядочными" и замѣчаетъ, что профессора не по достоинству, низко смотрятъ на себя. "Студенты, — пишетъ С., — при всей своей грубости, кажутся мнѣ народомъ дъльнымъ; при томъ добродушно-веселы и мастера выпитъ" (о студентахъ позднъйшаго времени С-ву едва-ли пришлось бы сдълать послъднее замъчаніе; со введеніемъ же новаго устава у насъ — думаемъ мы — выработается совершенно новый и лучшій типъ духовнаго студента).

Опубликованныя письма С. вызвали большое оживленіе въ печати. Очень понятно, что нѣкоторые изъ рѣзкихъ отзывовъ С. многимъ публицистамъ не понравились, такъ что даже такой выдержанный изъ нихъ, какъ А. С. Изгоевъ, для 126 № "Рѣчи" взялъ изъ писемъ лишь то, что есть въ нихъ о ложныхъ пониманіяхъ христіанства, объ излишней скромности дух. профессоровъ и д. под. Удивительно, какъ Р. М. не побоялась цѣликомъ напечатать письма.

■ Обрашаемъ вниманіе читателей на слѣдующія полезныя для приходовъ книги: *Булгаковъ*, *Г. И. Русская гомилетическая хрестоматія*. Курскъ. 1909. Стр. 262. Ц. 1 р. (Выписывать отъ автора. Курск. дух. семинарія).

Гласъ Добраго Пастыря. Пособіе пропов'єдникамъ слова Божія въ наши дни. Самара. 1909 г. 319 стр. Ц. 80 к. (Выписывать отъ прот. В. В. Лаврскаго, въ С-ръ).

Прот. Г. С. Дебольскій. Седмица говпьнія, исповъди и причащенія. Съ приложеніемъ акависта ко причащенію. Изд, 6. 1910. Стр. 114. (Выписывать отъ И. Л. Тузова, въ СПБ.).

В. А. Кожевниковъ. Отношение соціализма къ религіи вообще и къ христіанству въ частности. М. 1909. Изд. 2. 67 стр. Ц. 40 к. (Выписывать изъ Москвы, отъ М. А. Новоселкова, домъ Ковригиной, кварт. 12).

# Епархіальная лѣтопись.

Встръча Казанской иконы Божіей Матери прошла въ Симбирскъ съ обычномъ торжествомъ и при обычномъ многолюдствъ.

Безусловно важно, что миссіон. комитетъ обратилъ вниманіе на постановку въ приходскихъ храмахъ церковнаго пънія, въ смыслѣ ея улучшенія. Но не менѣе важно обратить вниманіе и на болѣе совершенную подготовку къ управленію церковными хорами учащихся въ церковныхъ и въ духовныхъ школахъ. Если здѣсь существуетъ практическое упражненіе въ руководствѣ хоромъ, то оно въ настоящее время, по требованію обстоятельствъ, должно стать предметомъ наибольшаго попеченія учащихъ. Было бы плохо, если бы ученикъ изучалъ въ школѣ, напр., гомилетику, но не умѣлъ проповѣдывать, изучалъ литургику, но не зналъ устава, изучалъ св. писаніе, но не зналъ Библіи. Не менѣе плохо было бы, если бы въ нашихъ школахъ изучали разныя теоріи музыки, гармоніи и чуть ли не сольфеджіо, а не умѣли бы задать тона для "Господи воззвахъ". А иногда—увы!—это съ нѣкоторыми, окончившими церковную школу, бываетъ.

Обращаетъ вниманіе своею дѣятельностью воскресная школа въ г. Сызрани. Школой завъдуетъ препод-ца Сызр. ж. гимназіи Анаст. Дряхлова. Какъ видно изъ отчета епарх. наблюдателя за 1908/9 уч. годъ, въ школъ было 30 учебныхъ воскресеній. Система преподаванія—лекціонная. Прот. М. Е. Ксанфъ прочелъ 16 лекцій по осн. богословію, свящ. А. Н. Смирновъ-3 лекц. по ист. Церкви, директоръ реальн. училища, В. В. Ложкинъ, —12 лекцій по физикъ, инспекторъ того же училища, П. П. Вагинъ, —10 лекц. по космографіи, препод. математ. въ гимназіи, С. П. Щербаковъ, —12 лекц. по математикъ, инспекторъ городского училища, А. А. Лотовъ, 10 лек. по зоологіи, прис. повър., С. Б. Шнейдеръ. — 9 лек, по законовъдънію, г-жа Дряхлова—12 лек. по исторіи, К. В. Балдина—18 лек. по франц. языку, земск. врачъ, М. И. Ивановъ, — 6 лек. по гигіенъ. Кромъ этого, 22 марта г-жа Дряхлова прочитала лекцію въ память Гоголя. - Школа охотно посъщалась учениками, обычно уже подготовленными предварительно въ другихъ школахъ. Со слушателей взималась добровольная плата, хотя въ общемъ, въ теченіе года, такимъ путемъ было собрано лишь 20 руб. Цівня образованіе въ теоріи, русскій человъкъ, къ сожальнію, не привыкъ еще оплачивать его надлежащимъ образомъ на дълъ: отчету епарх. наблюдателя, многіе изъ посътителей школы отказались отъ уплаты даже 5 коп., за "неименіемъ денегъ". На масленой недълъ елка въ школъ могла быть устроена на личныя средства самой г-жи завъдующей.

Нѣкоторые изъ мірянъ Буинскаго у, корреспонденціей просять отмѣтить выдающуюся дѣятельность въ борьбѣ съ язычествомъ среди чувашъ мѣстныхъ священниковъ о.о. Кудрявцева и Тимовеева. Эти миссіонеры рискуютъ являться съ христіанской проповѣдью даже на мѣста языческихъ чувашскихъ собраній. Особую ревность въ этомъ отношеніи проявляетъ—будто бы— о. Кудрявцевъ.

Въ началѣ іюня, Его Высокопреосвященство, Архіепископъ Іаковъ, выѣзжаетъ изъ Симбирска на миссіонерскій съѣздъ въ Казани, открывающійся 13-го іюня. Изъ Симбирской епархіи на этомъ съѣздѣ имѣютъ присутствовать также: священ. Сер. Ив. Введенскій, Вл. П. Садовскій и І. Д. Доримедонтовъ.

#### Извъстія и замътки.

The area of the control of the contr

Дополнительная плата съ казенно-коштныхъ учениковъ семинаріи.—Желательные размѣры наз. жалованья для духовенства.— Опасность со стороны русскаго евангельскаго союза.—"Нельзя спать".—Слѣдуетъ ли принимать на каз. содержаніе въ дух.-учебныхъ заведеніяхъ дѣтей священнослужителей, лишенныхъ должности по суду? Послѣднія извѣстія.

- Правленіемъ Вятской дух. семинаріи, по журнальному опредѣленію отъ 4—16 іюня 1908 г. за № 111, для усиленія средствъ по содержанію семинаріи по статьямъ «содержаніе воспитанниковъ» и «содержаніе дома» была установлена дополнительная плата съ воспитанниковъ не-сиротъ— съ находящихся на полномъ казенномъ содержаніи въ слѣдующемъ размѣрѣ: съ священническихъ дѣтей по 24 р. въ годъ, съ діаконскихъ—по 16 руб. и съ псаломщическихъ—по 8 руб; съ полуказенныхъ по—18, 12 и 6 руб. Собираемая дополнительною платою сумма оказалась недостаточною. Посему, по новому журнальному опредѣленію правленія семинаріи отъ 20—26 янв. 1910 г. за № 6, дополнительная плата возвышена, начиная съ 1910 года, до размѣровъ: для казенно-коштныхъ до 45, 30 и 15 руб. и для полуказенныхъ до 30, 20 и 10 рублей.
- Вологодскій епархіальный съѣздъ, разсуждавшій о распредѣленіи по приходамъ новой ассигновки на епархію казеннаго жалованья 4000 руб., въ журналѣ отъ 18 дек. 1909 г. за № 24 нашелъ нужнымъ высказаться о томъ, какую норму казеннаго жалованья онъ считаетъ въ настоящее время достаточной для

обезпеченія причтовъ городскихъ и сельскихъ. Такой нормой съвздомъ признано—600 руб. для священника и 200 руб. для псаломщика, т. е. вдвое болъе теперешняго казеннаго жалованья, «каковая норма—говорится далъе—признается только временной при всеобщемъ желааніи ея увеличенія не только въ будущемъ, но и въ настоящемъ: таковая норма есть наименьшій окладъ содержанія». Къ журналу приложено особое мнѣніе 9 депутатовъ, въ которомъ норма жалованья указывается болъе значительная: для сельскихъ причтовъ—1200 р. въ годъ, а для городскихъ—1600 руб. Но разсужденія Вол. съъзда о нормъ жалованья останутся, повидимому, дъломъ домашнимъ, келейнымъ, потому что съъздомъ не было выражено ходатайства о сообщеніи желанія духовенства до свъдънія Св. Синода, и преосв. Никонъ въ резолюціи своей только указалъ консисторіи распредълить ассигнованныя 4000 р., согласно составленному съъздомъ списку приходовъ

— На томъ же съъздъ (журн. № 25) велось разсуждение о пастырскихъ мърахъ борьбы о расколо-сектант ствомъ. Присутствовавшій въ засъданіи епископъ Никонъ давалъ разъясненія по отдъльнымъ пунктамъ циркулярнаго указа Св. Синода отъ 22 ноября 1909 г. за № 22, и далъ руководственныя указанія духовенству. Особенно архипастырь предостерегаль противъ дъятельности Русскаго Евангельскаго Союза, въ которомъ-по его словамъ-«мы имѣемъ новаго и страшнаго врага». Преосвященвсъхъ пастырей Вол. епархіи стать на защиту ный призвалъ своихъ пасомыхъ, обновить и восполнить свои знанія, оживить въру свою и своихъ пасомыхъ, чаще поучать народъ простымъ и живымъ словомъ въ церкви, за внѣбогослужебными бесъдами и частно. «Намъ спать нельзя: отовсюду нападенія», -- говорилъ преосвященный. Събздъ всб поименованныя ему мбры принялъ преосвященнаго: «Утверждается. Накъ исполненію. Резолюція дъюсь, что мои добрые сотрудники во Христъ не на словахъ, а на самомъ дълъ станутъ бодро на Христовой стражъ. А я, немощный служитель Христовой Церкви, готовъ всегда имъ на помощь. Будемъ помнить, отцы и братіе, что мы не одиноки: Съ нами Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Лишь бы мы не уклонялись отъ Него, своею лѣностію, излишествомъ попеченій и недостойною пастыря жизнію Горе пастырямъ, которые умъютъ только стричь волну съ овецъ, а отъ волковъ ихъ не охраняютъ. Дай Богъ, чтобы среди насъ такихъ не было. Богъ вамъ на помощь»!

— Тому же съѣзду (журн. № 26) преосвященнымъ Никономъ былъ предложенъ новый вопросъ: не слъдуетъ ли дать руководственныхъ указаній правленіямъ духовно-уч. заведеній на случай пріема на казенное содержаніе д'втей родителей, лишенныхъ мъстъ по суду за свое неблагоповедение, ибо нельзя же по совъсти ставить сиротство или бъдность честныхъ и трезвыхъ служителей Церкви наравнъ съ затруднительными положеніями семействъ, лишенныхъ средствъ къ жизни по винъ нетрезвыхъ или позорящихъ духовное званіе родителей». На такой вопросъ събздъ отозвался въ томъ смыслъ, что при пріемъ на казенное и епархіальное содержаніе слъдуеть руководиться "дъйствительною нуждою просителей, не обращая особаго вниманія на то, является ли просителемъ сынъ (дочь) уволеннаго за неблагоповеденіе или состоящаго въ штатъ бъднаго родителя, хотя при одинаковости нужды предпочтеніе отдавать дътямъ неопозоренныхъ родителей. Преосвященный Никонъ такого мнънія съъзда не одобрилъ: «Правленія и совъты дух.-уч. заведеній должны руководствоваться "дъйствительною нуждою" просителей и не обращать вниманія на причину нужды.... А въ разсматриваемомъ случат причина-то и есть порочность родителей. Будь трезвъ, оставайся на мъстъ, будешь имъть и средства къ воспитанію дътей; уволенъ-и средствъ лишился. А духовенство изыскивай средства для воспитанія д'втей сего пьяницы, платя за него въ уч. заведенія, какъ за сироту... Можно ли считать это справедливымъ? Конечно, если духовенство такъ богато и щедро, что можетъ принять на свои средства воспитаніе дътей родителей, отръшенныхъ отъ мъстъ за пьянство, я ничего противъ сего не им'тью, но казенныя стипендіи предпочитаю отдавать дітямъ трезвыхъ и честныхъ тружениковъ-служителей Церкви».

Сильнъйшее предостережение нетрезвымъ въ средъ Вологодскаго духовенства.



#### Государственная Дума.

Принятъ установленный еще закономъ 15 ноября 1906 г. принципъ, что торговыя заведенія не должны быть открыты болье 12 часовъ въ сутки.—Требованіе мусульманъ и евреевъ, чтобы имъ было предоставлено взамѣнъ христіанскихъ праздниковъ праздновать свои, было отвергнуто.—Малолѣтніе (до 17-лѣтняго возраста) служащіе въ торговыхъ заведеніяхъ освобо-

ждаются на 3 часа въ сутки для посъщенія школы.—Служащія въ торг. заведеніяхъ женщины, въ случать родовъ, освобождаются на 6 недъль.

- Въ 6 губ. Царства Польскаго вводится земство, съ прерогативами болъ узкими, нежели въ Россіи. При обсужденіи вопроса о земствъ, произошло два крупныхъ инцидента: деп. свящ. Вераксинъ назв. деп. Караулова "каторжникомъ" и деп. Пуришкевичъ бросилъ въ деп. Милюкова стаканомъ.
- 4 и 5 мая принятъ законопроектъ объ ассигнованіи средствъ на постройку моста черезъ Неву для соединительной вътви къ Финляндской ж. д.
  - 12-го мая внесенъ проектъ университетскаго устава.
- **К**омиссія законодательныхъ предположеній отклонила законопроектъ объ увеличеніи дополнительнаго штата губернскихъ жандармскихъ управленій.

#### Государственный Совътъ.

- Обсуждался законъ о старообрядческихъ общинахъ, изданный 4 года тому назадъ на осн. 87 ст. основн. зак. Думскій законопроэктъ по этому вопросу былъ принятъ Г. С. лишь съ большими ограниченіями въ пользу православной Церкви. Стар. общинамъ не предоставлено права свободы проповъди и въроученія, а также запрещено старообрядцамъ носить облаченія внъ церквей и кладбищъ. «Ръшительную и чрезвычайно страстную» ръчь противъ думскаго законопроэкта произнесъ членъ Г. С., архіеп. Варшавскій Николай. "Государство, говорилъ архіеп. вторгается въ область, чуждую ему по природъ и не подлежащую его компетенціи. Коэффицировать явленія церковной жизни и опредълять къ нимъ отношенія можетъ только одна Церковь (и никто больше) черезъ Соборъ, который является органомъ сознанія Церкви".
- № 11 мая финансовая комиссія Гос. Совъта сократила ассигнованіе на народное образованіе съ 10 милліон. рублей до 7 милліоновъ.

#### Административныя въсти.

- 15 мая Государемъ Императоромъ была принята депутація отъ студентовъ-академистовъ, въ числѣ 60 человѣкъ.
- На должность протопресветора военнаго и морского духовенства назначенъ проф. спб. академіи, прот. Аквилоновъ.
  - Военнымъ министерствомъ внесенъ на разсмотрѣніе совѣ-

та министровъ законопроектъ объ измѣненіи устава о воинской повинности.

Медицинскій совѣтъ, обсудивъ докладъ особой комиссіи, образованной для предварительнаго разсмотрѣнія выработанныхъ особымъ совѣщаніемъ при Св. Синодѣ положеній о поводахъ къ разводу, призналъ, что поводами къ разводу могутъ служить:

1) неспособность одного изъ супруговъ къ половому сожитію или дѣторожденію; 2) жестокое обращеніе; 3) душевная болѣзнь, и 4) сифилисъ. Св. Синодъ протестуетъ противъ чрезмѣрнаго расширенія сферы поводовъ.

#### Общества и съпзды.

- № 14 мая состоялось въ Москвѣ засѣданіе правленія общества славянской культуры по вопросу объ участіи общества въ предстоящемъ въ Софіи общеславянскомъ съѣздѣ. Правленіе намѣтило делегатами: Н. Н. Баженова, М. М. Ковалевскаго, П. Н. Милюкова, проф. Погодина, М. А. Славинскаго и А. А. Стаховича.
- Въ Москвъ состоялся съъздъ представителей русской торговли по вопросу о мърахъ къ развитію торговыхъ сношеній съ Ближнимъ Востокомъ.
- Въ Варшавѣ состоялся VII-ой съѣздъ горнопромышленниковъ Царства Польскаго.
- Въ Петербургъ, въ помъщени казенной палаты, состоялся съъздъ податныхъ инспекторовъ.
- 14 мая состоялось годовое собраніе общества, народныхъ
  университетовъ.

#### Изъ академической жизни.

- 8 мая 1-ымъ департаментомъ Государственнаго Совъта Бестужевскіе курсы признаны высшимъ учебнымъ заведеніемъ.
- 9 мая въ педагогической академіи состоялся торжественный актъ, по случаю перваго выпуска слушателей академіи.
- Совѣтъ министерства народнаго просвѣщенія высказалєя за устройство при всѣхъ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ безплатныхъ зубоврачебныхъ кабинетовъ.
- Въ связи съ ревизіей коллегіи Павла Галагана, подали въ оставку попечитель кіевскаго учебнаго округа и кіевскій окружный инспекторъ.
- Совътъ психо-неврологическаго института постановилъ съ осени текущаго года открыть при институтъ юридическій факультетъ.
- → На должность проректора СПБ. университета избранъ магистръ богословія, И. Д. Андреевъ.

- Министерство народнаго просвъщенія разръшило принимать въ наступающемъ 1910—11 академическомъ году въ студенты Варшавскаго университета воспитанниковъ православныхъ духовныхъ семинарій, окончившихъ курсъ VI классовъ, на прошлогоднихъ условіяхъ.
- Въ Петербургской дух. академіи, 19 мая, доцентъ по каведръ литургики, И. А. Карабиновъ, защищалъ дисертацію на степень магистра богословія, подъ названіемъ "Постная тріодь, историческій обзоръ ея плана, состава, редакціи и славянскихъ переводовъ". Совътъ постановилъ ходатайствовать объ удостоеній г. Карабинова степени магистра.

#### Ревизіи.

- **Въ** Кіевъ сенаторской ревизіей инженернаго въдомства обнаружены крупнъйшія злоупотребленія.
- Ревизіей сен. Дедюлина обнаружены крупныя злоупотребленія въ кіевскомъ артиллерійскомъ управленіи.
- Въ Новониколаевскъ началась ревизія судебныхъ учрежденій округа Омской судебной палаты.
- Дѣлопроизводитель Варшавскаго почтоваго округа Зеленскій уличенъ сен. Нейдгардтомъ во взяточничествъ.

#### Скончались:

- Въ Гроднъ, 5 мая, извъстная польская писательница, Элиза Ожешко.
- 15 мая въ Баденъ-Баденѣ извѣстный бактеріологъ Робертъ Кохъ, открывшій возбудителя туберкулеза, холерный вибріонъ, туберкулинъ... и оказавшій множество другихъ цѣнныхъ пріобрѣтеній для науки.

#### Разныя извистія.

- Въ Петербургъ за послъднія двъ недъли было зарегистровано 52 подозрительныхъ по холеръ забольванія.
  - 🖚 Витебская губернія признается угрожаемою по холерѣ.
- Петербургская городская дума ассигновала 452.000 р. на противохолерныя м\*вропріятія.
- 16 мая въ костелѣ св. Екатерины въ СПБ. состоялось торжество посвященія въ санъ архіепископа митрополита всѣхъ римско-католическихъ церквей въ Россіи, прелата Викентія Ключинскаго.
- 13 мая въ С.-Петербургѣ состоялось торжественное открытіе памятника Петру Великому въ саду передъ казармами л.-гв. Преображенскаго полка.

По свѣдѣніямъ «Ежегодника Россіи» 1909 г., населеніе Россіи съ 1897 г. до 1909 г. увеличилось на 31.199.000 душъ и къ 1-му января 1909 года составляло 160.095.200 душъ обоего пола.

### С у д б.

- По дълу о дуэли, А. И. Гучковъ приговоренъ къ заключеню въ кръпости на 4 недъли, гр. А. А. Уваровъ—къ 2-недъльному аресту на гауптвахтъ.
- По дѣлу Тарновской, приговорены къ тюремному заключенію: Тарновская—на 8 лѣтъ и 4 мѣс., Прилуковъ—на 10 лѣтъ, Наумовъ—3 года и 1 мѣс.; Перрье—оправдана.

#### Иностранная хроника.

- Австрія. Популярнъйшій поэтъ Петеръ Альтенбергъ заболѣлъ маніей преслъдованія.
  - Австрійскій офицеръ Гофриятеръ, разославшій своимъ товарищамъ пакеты съ ціанистымъ кали, приговоренъ къ повищенію.
- Франція. Въ Парижъ 5 мая открылась международная конференція по воздухоплаванію; участвуютъ 18 государствъ.
- 19 мая состоялось первое засъданіе новой французской палаты депутатовъ.

Турція. Въ албанскіе города разосланы резолюціи состоявшихся въ Македоніи митинговъ, содержащія просьбы прекратить кровопролитіє и поддержать армію для защиты правъ Турціи на о. Критъ.

Порта вручила представителямъ державъ-покровительницъ Крита отвътъ на ихъ послъднюю ноту. Отвътъ составленъ въ очень умъренномъ, примирительномъ духъ съ указаніемъ, однако, на необходимость охранять суверенныя права султана на Критъ.

Норвегія. Одельстингъ принялъ законопроектъ о расширеніи существующаго общиннаго избирательнаго права женщинъ; число женщинъ, получающихъ право участвовать въ выборахъ, благодаря законопроекту, увеличится болѣе чѣмъ на 200.000.

Болгарія. Славянскій конгрессъ въ Софіи назначенъ на 6 іюля и продлится 4 дня; примутъ участіе всѣ славянскія групны, кромѣ польской группы Дмовскаго.

Аргентина. Въ виду рѣшенія анархистовъ устроить всеобщую забастовку революціоннаго характера, по случаю празднованія 100-лѣтняго юбилея независимости Аргентины, правительствомъ, съ согласія палаты депутатовъ и сената, объявлено въ республикъ осадное положеніе на неопредъленное время.

Бельгія. Для возобновленія половины бельгійской палаты депутатовъ избрано 49 католиковъ, 23 либерала и 13 соціалистовъ; католики потеряли одно мѣсто, перешедшее къ соціалистамъ.

Данія. Датскій король приняль отставку кабинета.

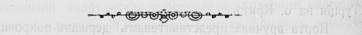
Марокко. Мулай-Гафидъ ръшилъ отмънить въ Марокко тълесное наказаніе.

Китай. Опубликованъ указъ объ установленіи въ Китав однообразнаго денежнаго обращенія.

Америка. Американскій сенатъ вотировалъ 130 милл. долларовъ на флотъ.

Критъ. Критское правительство вручило консуламъ великихъ державъ отвѣтъ на ноту, въ которой державы, мѣсяца три тому назадъ, запретили критянамъ участвовать въ выборахъ въ греческое національное собраніе и предостерегали ихъ отъ посылки представителей Крита въ Авины.

Меморіалъ намѣченъ въ сдержанномъ тонѣ и заканчивается заявленіемъ, что продолженіе настоящаго неопредѣленнаго положенія долѣе существовать не можетъ. Державы должны, наконецъ, разрѣшить критскій вопросъ, и разрѣшеніе его можетъ послѣдовать лишь въ одномъ направленіи —въ присоединеніи Крита къ Греціи.



Содержаніе: 1) Чудеса и въра. (Поученіе въ недълю о разслабленномъ, 9 мая 1910 года). — Священника Алексія Реморова. 2) О духовной опытности проповъдника. — С. Сотина. 3) Семья и школа въ дълъ религіознаго развитія дътей. — Вячеслава Рождественскаго. 4) Обращеніе къ Епархіальнымъ Попечительствамъ. — Священника С. Андреева. 5) О регулированіи ненормальнаго положенія приписныхъ церквей, пе имъющихъ священниковъ. — Свящ. А. Ө-ва. 6) Алкоголь въ деревиъ. — Священника Іоанна Анастасіева. 7) Нъсколько словъ о старообрядчествъ въ пропяведеніяхъ Н. С. Льскова. — Е. Мірянина. 8) 8) Вибліографическія замътки. 9) Епархіальная льтопись. 10) Извъстія и замътки.

Печатать дозволяется. Симбирскъ. 1 іюня 1910 года. Цепзоръ протоіерей Сергій Медвъдновъ.