# ВЛАДИМІРСКІЯ Епархіальныя Вѣдомости.

№ 39-й.

выходять еженедъльно.

Ціна безь пересылки. На годь: въ корешкі. . 5 р. — к. Цѣна съ пересылкой и доставкой: На годъ: въ корешкѣ. . 5 р. 50 к.

### ОТДЪЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

### Епархіальныя извѣстія.

Праздное мѣсто—діаконское—въ селѣ Синжанахъ, Меленковскаго уѣзда.

Священникъ села Аоанасова, Ковровскаго уъзда, Лавръ Лобцовъ, 12 сентября, уволенъ заштатъ.

Окончившій курсъ семинаріи Павелъ Миловидовъ, 12 сентября, опредъленъ во священника въ село Абанасово, Ковровскаго уъзда.

Бывшій воспитанникъ семинаріи Алексій Чижовъ, 15 сентября, опредъленъ и. д. псаломщика въ село Григорьево, Меленковскаго уъзда, къ Единовърческой церкви.

Пъвчій Архіерейскаго хора Іосифъ Лущукъ, 15 сентября, опредъленъ во псаломщика къ Спасской города Владиміра церкви.

Студентъ семинаріи Алексій Никологорскій, 16 сентября, опредъленъ во священника въ село Сновицы, Владимірскаго уъзда,

#### Отъ Владимірскаго Отдъла Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества.

Вслѣдствіе отношенія Канцеляріи Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества отъ 10 сего сентября за № 1120 Владимірскій Отдѣлъ покорно проситъ настоятелей тѣхъ церквей и приходовъ, которымъ въ текущемъ и прошлыхъ годахъ посланы были листы для сбора пожертвованій въ пользу Палестинскаго Общества, возвратить эти листы въ Отдѣлъ въ самомъ непродолжительномъ времени, даже въ томъ случаѣ, если они окажутся незаполненными. Означенные листы нужны Совѣту Общества для общей провѣрки, къ которой предположено приступить въ ближайшемъ времени.

### Отъ Правленія Переславскаго духовнаго училища.

Правленіе Переславскаго духовнаго училища симъ объявляетъ, что для производства экзаменовъ на званіе учителя одноклассной церковно-приходской школы назначаются слѣдующіе сроки: 1-й съ 1-го по 15-е ноября 1911 года; 2-й съ 1-го по 15-е марта 1912 года и, что на основаніи существующаго порядка во Владимірской епархіи, при Переславскомъ духовномъ училищъ могутъ держать экзамены на званіе учителя одноклассной церковно-приходской школы только тѣ лица, кои обучались въ означенномъ училищъ.

### Отъ Совъта Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества.

Въ 1850 году извъстный русскій паломникъ-писатель А. Н. Муравьевъ возбудилъ вопросъ о возстановленіи развалинъ храма святителя Николая въ Мурахъ Ликійскихъ, гдъ первоначально почивали его святыя мощи, до перенесенія ихъ въ 1087 году въ Баръ-градъ, для чего собралъ путемъ пожертвованій средства, на которыя и пріобраль въ Мурахъ Ликійскихъ земельный участокъ вмъстъ съ развалинами древняго храма. Благочестивая мысль А. Н. Муравьева встрътила повсемъство живъйшій откликъ, послъдствіемъ чего въ С.-Петербургь, на 2-й улиць Песковъ, была устроена часовня, обращенная затемъ въ Александро-Николаевскую церковь, съ указаніемъ Святъйшаго Сунода обращать сборъ приношеній на возстановленіе храма святителя Николая въ Мурахъ Ликійскихъ. Не смотря, однако, на собранныя для означенной цёли средства, осуществленіе мысли А. Н. Муравьева не встрътило сочувствія ни со сторопы вселенскаго патріарха и писидійскаго митрополита, принявшихъ въ свое въдъніе пріобрътенный А. Н. Муравьевымъ земельный участокъ, ни со стороны оттоманскаго правительства, признавшаго, что означенный участокъ не можетъ быть собственностью иностранныхъ учрежденій или лицъ.

Неоднократно предпринимавшіяся попытки закрѣпить упомянутый участокъ земли, перешедшій послѣ смерти А. Н. Муравьева сперва къ тещѣ графа Н. П. Игнатьева — княгинѣ А. М. Голицыной, а затѣмъ къ въ Бозѣ почивающему Великому Князю Сергію Александровичу, первому Августѣйшему Предсѣдателю Императорскаго Палестинскаго Православнаго Общества, не достигли цѣли, а капиталъ, собранный на постройку храма, остается и донынѣ неиспользованнымъ.

Въ виду выяснившейся полной невозможности построить русскій храмъ въ Мурахъ Ликійскихъ, Августвишій Предсвдатель Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества Ея Императорское Высочество Великая Княгиня Елизавета Өеодоровна возбудила вопросъ о сооруженіи храма во имя святителя Николая въ гор. Вари (въ Италіи), гдв нынв почивають его святыя мощи и куда издавна и въ значительномъ числв стекается набожный русскій народъ на поклоненіе святынв. Положеніе здвсь нашихъ благочестивыхъ паломниковъ настолько затруднительно, что вопросъ о помощи имъ является неотложнымъ. Не зная языка и мъстныхъ обычаевъ, не имъя въ Бари русскаго храма и православнаго священника, не находя тамъ даже страннопріимнаго дома, гдв бы можно было пріютиться, русскіе паломники попадаютъ въ совершенно безвыходное положеніе, подвергаясь всякаго рода испытаніямъ, нежелательнымъ особенно въ мъств нахожденія величайшей святыни русскаго народа, поклониться которой составляетъ для многихъ нервдко мечту ихъ жизни.

Такое безпомощное положеніе русскихъ паломниковъ въ Бари давно озабочивало Августъйшаго Предсъдателя Палестинскаго Общества Великую Княгиню Елизавету Өеодоровну, и посему Ея Высочество изволила выразить пожеланіе повергнуть вопросъ о постройкъ храма имени святителя Николая и при немъ страннопріимнаго дома для русскихъ паломниковъ на благовоззръніе Его Императорскаго Величества.

Однако, предварительно осуществленія таковой мысли и имѣя въ виду, что паломническое движеніе въ Баръ-градъ пріурочивается, главнымъ образомъ, къ паломничеству въ Іерусалимъ, Ея Императорское Высочество признала соотвѣтственнымъ цѣлямъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, дабы Совѣтъ онаго принялъ въ свое вѣдѣніе настоящее дѣло, и вмѣстѣ съ симъ возложила на Совѣтъ Общества порученіе выработать дальнѣйшій планъ дѣйствій въ указанномъ Ея Высочествомъ направленіи и, прежде всего, командировать въ Бари довѣренныхъ лицъ, съ цѣлью выяснить на мѣстѣ возможность осуществленія предполагаемыхъ сооруженій и, если представится случай, теперь же пріобрѣсти въ собственность Общества необходимый участокъ земли. Командированнымъ лицамъ удалось вскорѣ пріобрѣсти въ гор. Бари соотвѣтствующій цѣлямъ земельный участокъ, мѣрою болѣе русской десятины, и совершить предварительную запродажную запись, нынѣ закрѣпленную купчею крѣпостью.

Воспослѣдовавшій за симъ всеподданнѣйшій докладъ Августѣйшаго Предсѣдателя Палестинскаго Общества Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Елизаветы Өеодоровны объ учреждении особаго Барградскаго комитета для сбора пожертвований на сооружение храма въ гор. Бари и страннопримнаго дома при немъ удостоился Всемилостивъйшаго Его Императорскаго Величества утверждения, при чемъ Государю Императору благоугодно было начертать: "Принимаю его подъ Свое покровительство".

Въ составъ означеннаго Барградскаго комитета, отнынѣ состоящаго подъ Высочайшимъ Его Императорскаго Величества покровительствомъ, входятъ: предсѣдатель — членъ Государственнаго Совѣта, сенаторъ, гофмейстеръ князъ А. А. Ширинскій-Шихматовъ, товарищъ предсѣдателя — сенаторъ П. И. Остроумовъ; члены: Товарищъ Министра Иностранныхъ Дѣлъ, камергеръ А. А. Нератовъ, предсѣдатель Училищнаго Совѣта при Святѣйшемъ Сунодѣ протоіерей Н. И. Соколовъ, академикъ архитектуры М. Т. Преображенскій, протоіерей І. І. Восторговъ и князь Н. Д. Жеваховъ.

Совъть Общества счастливь довести до свъдънія всъхь сочувствующихь настоящему святому дълу, что Государю Императору благоугодно было пожертвовать отъ Имени Его Величества и Ея Величества Государыни Императрицы Александры Өеодоровны на постройку церкви и страннопріимнаго дома въ гор. Бари, въ Италіи, десять тысячъ рублей, и что на этотъ же предметь отъ Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Елизаветы Өеодоровны поступило въ Барградскій комитеть три тысячи рублей.

Желающіе внести свою лепту на построеніе въ гор. Бари храма во имя святителя Николая и страннопріимнаго при немъ дома благоволять обращаться въ Барградскій комитетъ, находящійся при Императорскомъ Православномъ Палестинскомъ Обществѣ— въ С.-Петербургѣ, Вознесенскій проспектъ, д. № 36.

атклобория виемене об симь возмене и высочения портивности и поставления и поставить выправности и поставления и поставить высочения и поставить выправности и поставить выпр

## ВЛАДИМІРСКІЯ

## Епархіальныя Видомоети

24-го сентября

Nº 39.

1911 года.

### отдыль неоффицальный.

### Реставрація живописи.

Во всякой приходской церкви имъется всегда много старыхъ почернъвшихъ отъ пыли и закапанныхъ воскомъ иконъ, иногда даже представляющихъ изъ себя антикварную ръдкость или же произведеніе какого-либо великаго мастера художника.

Большую часть этихъ иконъ можно реставрировать, но такъ какъ этотъ трудъ требуетъ значительнаго умѣнія и весьма хлопотливый и неблагодарный въ матеріальномъ отношеніи для реставратора, то по этой причинѣ почти нельзя найти художника, желающаго взяться за это дѣло, потому что выгоднѣе ему написать двѣ или три иконы за то время, которое онъ употребилъ бы на реставрированіе одной иконы; кромѣ того, въ семъ дѣлѣ мало есть свѣдущихъ и опытныхъ людей, такъ какъ никто не желаетъ сему учиться, какъ я уже сказалъ, по причинѣ плохой оплаты труда. Въ виду этого, я считаю необходимымъ подѣлиться со своими собратьями тѣми полезными свѣдѣніями по реставрированію живописи, какими я располагаю, какъ занимавшійся прежде живописью и практически знакомый съ реставрированіемъ.

Приступая къ реставрированію живописи, нужно прежде всего изслѣдовать состояніе красокъ на иконѣ, т. е. не пересохли ли онѣ, а это можно узнать изъ того: потрескались онѣ, или нѣтъ, отстаютъ ли легко отъ доски или холста, или нѣтъ. Если краски пересохли, тогда дѣло реставрированія не принесетъ пользы, а скорѣе вредъ: болѣе разрушитъ состояніе красокъ на иконѣ. Если краски на иконѣ еще крѣпки, тогда можно приступить къ дѣлу съ полной надеждой на успѣхъ, но при этомъ нужно имѣть въ виду то, что необходимо соблюдать осторожность въ употребленіи средствъ, аккуратность и почаще посматривать, какое дѣйствіе производитъ то или другое средство.

Прежде всего, приступая къ работъ, нужно икону очистить отъ верхняго слоя грязи и пыли, что достигается осторожнымъ промываніемъ посредствомъ губки прокипяченною или дождевою водою съ мыломъ; это нужно продълать не спъша нъсколько разъ и потомъ промыть одною водою безъ мыла, вытереть на сухо тонкою мягкою холстинкою и просушить живопись безъ дъйствія солнечныхъ лучей и притомъ не въ жаркомъ мъстъ.

Очень часто бываетъ достаточно и сего дъйствія, чтобы очистить вполнъ живопись отъ грязи и воска, а если нътъ, тогда нужно употребить слъдующія средства.

- 1) Положивъ икону на столъ, берутъ очень чистую и тонкую холстинку, которую намачиваютъ спиртомъ и, не натирая ею живописи, смачиваютъ ею только часть иконы. По истеченіи нѣсколькихъ минутъ, лакъ отъ спирта растворяется и эту часть иконы моютъ мягкою губкою, напитанною свѣжею чистой водой, и повторяютъ это нѣсколько разъ, стараясь каждый разъ возвращаться къ этому во-время, чтобы не повредить живописи; употреблять же для смачиванья спиртомъ только части холстинки, оставшіяся чистыми. Въ концѣ всего, прежде наведенія лака, живопись моютъ опять водой съ мыломъ и даютъ ей хорошо просохнуть.
- 2) Если послъ снятія лака и промывки водой съ мыломъ всетаки живопись будетъ загрязнена, то тогда можно пользоваться виннымъ камнемъ или же поташомъ, начиная сперва растворомъ слабымъ, а потомъ болъе кръпкимъ.
- 3) Въ случав недвиствительности сихъ средствъ, можно прибъгнуть къ бурв, растворенной въ водв, или къ следующему составу: 2 части виннаго спирта и 1 часть терпентиннаго масла.

Всв эти сильныя средства нужно употреблять осторожно, чтобы не повредить живописи.

На иныхъ иконахъ, послѣ смачиванья ихъ для чистки, замѣчается немедленное образованіе тусклости на подобіе плѣсени, что происходитъ вслѣдствіе яичнаго бѣлка, покрывавшаго ихъ прежде и несмытаго аккуратно предъ наведеніемъ лака (всякая художественная работа сначала покрывается яичнымъ бѣлкомъ, а потомъ уже черезъ годъ смывается бѣлокъ и живопись покрывается картиннымъ лакомъ). Въ этомъ случаѣ, т. е. при тусклостяхъ, становится необходимымъ снимать бѣлокъ виннымъ спиртомъ чистымъ или въ смѣси съ льнянымъ масломъ, отъ него бѣлокъ и лакъ сойдутъ вмѣстѣ. Такъ же поступаютъ для снятія чистаго бѣлка (т.-е. безъ примѣси спирта и леденца), которымъ иногда покрываютъ живопись вмѣсто лака.

При чисткъ живописи, еще не крытой лакомъ, можно поступать болъе мягкимъ способомъ: здъсь можно употреблять, послъ промывки водой съ мыломъ, разведенную водою кислоту, водку, или уксусъ.

Почернавшимъ или пожелтавшимъ мазкамъ бълилъ на старыхъ иконахъ первоначальная чистота возвращается насколькими ударами

кисти, напитанной слабо окисленной водой, и потомъ промывкою чистой водой.

Иногда на иконъ все-таки послъ чистки остаются неровности и шероховатости отъ грязи и воска, до того затвердъвшія, что ни спиртъ, ни даже щелокъ не въ состояніи ихъ свести, тогда нужно прибъгнуть къ помощи остраго перочиннаго ножика.

Послѣ надлежащей чистки живописи нужно покрыть ее хорошимъ картиннымъ лакомъ \*), но не спиртовымъ, а за неимѣніемъ его яичнымъ бѣлкомъ, взбитымъ въ пѣну и смѣшаннымъ немного съ сахарнымъ леденцомъ.

Такъ какъ лакировать живопись очень часто приходится не только реставрированную, но и новую (напр. художники при заказахъ часто присылаютъ въ провинцію свѣжую живопись и флаконъ лаку съ просьбой покрыть живопись имъ чрезъ годъ), то поэтому я считаю нелишнимъ сообщить нѣкоторыя свѣдѣнія и по сему поводу.

Когда живопись достаточно высохнеть, тогда должно произвести лакированье широкой, чистой, мягкой кистью подальше отъ пыли и если зимою, то непремънно въ натопленной комнатъ. Лакъ долженъ быть свъжій, достаточно ртдкій, а не густой (если густой, то разбавить скипидаромъ); онъ наливается въ нужномъ количествъ на блюдце, и икона кладется въ горизонтальномъ, но никакъ не въ наклонномъ положеніи на столъ. Кисть опускаютъ въ лакъ до половины волосковъ, обтираютъ ее съ объихъ сторонъ о края блюдца и начинаютъ легко и равномърно проводить полосы сверху внизъ. Дойдя до низу, не ведутъ кисть обратно, а отнимаютъ отъ холста и проводятъ опять сверху внизъ другую полосу, совершенно рядомъ съ первой и т. д. Покончивъ съ этимъ, проводятъ уже пустой кистью и быстръе, чъмъ въ первый разъ, но начиная сверху же, поперечныя полосы слъва направо и справа налъво, чтобы сгладить всъ случайныя неровности.

Такъ какъ лакъ скоро сохнетъ, то лакировка должна совершаться безъ перерыва, но и не слишкомъ спѣшно, чтобы лакъ не пѣнился. Чрезъ нѣсколько часовъ, въ теченіе которыхъ икона должна оставаться въ горизонтальномъ положеніи, лакъ успѣетъ нѣсколько окрѣпнуть, и икону можно уже повѣсить для окончательной просушки, которая потребуетъ, смотря по температурѣ, отъ трехъ до пяти дней. Обыкновенно у всѣхъ новичковъ въ этомъ дѣлѣ есть стремленіе всегда крыть лакомъ щедро, но этого слѣдуетъ избѣгать,—лучше всегда меньше употреблять, чѣмъ слѣдуетъ, чѣмъ больше, такъ какъ послѣднее непоправимо. Во время лакированія надо почаще посматривать противъ свѣта: не осталось ли пропущенныхъ мѣстъ? проводить-же по одному и тому же мѣсту можно никакъ не болѣе двухъ разъ. Если остались пропущенныя мѣста, то слѣдуетъ подождать нѣсколько дней и потомъ покрыть ихъ самымъ тонкимъ слоемъ лака.

<sup>\*)</sup> Живописцы дешевую свою работу кроють не лакомъ, а варенымъ масломъ, что для нихъ легче и дешевле.

Если точно слѣдовать всѣмъ моимъ указаніямъ, то всегда можно достигнуть самыхъ удивительныхъ результатовъ въ дѣлѣ реставрированья живописи. (Тул. Е. В.).

aronno nu orrania and marana

## ЕПАРХІАЛЬНАЯ ХРОНИКА.

- -- Преосвященный Александръ совершилъ 18-го сентября с. галитургію и по литургіи положенное по табели молебствіе въ Каюедральномъ соборѣ.
- 20-го сентября с. г. Высокопреосвященный Николай посътилъ Владимірское духовное училище и присутствовалъ на урокахъ Греческаго языка въ IV кл. 2 отд., Латинскаго языка въ IV кл. 1 отд. и Русскаго языка во II кл. 2 отдъленіи.
- Съ 15-го сентября с. г. при Владимірскомъ Епархіальномъ женскомъ училищѣ открылся VIII классъ (второй годъ VII класса). Новый классъ открытъ лишь въ составѣ одного отдѣленія—словесно-историческаго. Учащихся въ VIII классѣ девять воспитанницъ.
- Въ составъ новыхъ академическихъ курсовъ въ текущемъ учебномъ году изъ студентовъ Владимірской духовной семинаріи поступили слѣдующіе. Въ С.-Петербургскую духовную академію—Алексѣй Ивановъ и Павелъ Харламовъ (вып. 1910 г.); въ Московскую духовную академію—Николай Бѣльчиковъ (былъ посланъ на казенный счетъ) и свящ. Өеодоръ Делекторскій (вып. 1897 г.); въ Кіевскую духовную академію—Сергѣй Флоринскій (былъ посланъ на казенный счетъ) и Александръ Флоринскій; въ Казанскую духовную академію—Крыловъ Анатолій (былъ посланъ на казенный счетъ).

Засподаніе Владимірской Ученой Архивной Комиссіи. 18-го сего сентября подъ предсъдательствомъ г. Владимірскаго Губернатора состоялось засъданіе Владимірской Ученой Архивной Комиссіи. На засъданіи присутствовали Высокопреосвященный Николай, Архіепископъ Владимірскій, Преосвященный Александръ, Епископъ Юрьевскій, Владимірскій вице-губернаторъ и др. члены.

Первый докладъ на засъданіи Комиссіи былъ прочитанъ священникомъ о. П. В. Ильинскимъ на тему "Ниши южной стороны Золотыхъ воротъ во Владиміръ". Докладчикъ объяснилъ происхожденіе этихъ нишъ тѣмъ, что онъ служили для укръпленія земли того вала, который въ древности непосредственно примыкалъ къ воротамъ. Что касается ниши въ восточной сторонъ воротъ, то докладчикъ предполагаетъ, что это было начало входа въ тайникъ, но это предположеніе его осталось мало обоснованнымъ. По выслушаніи этого доклада была избрана Комиссія для разработки вопроса о предполагающейся реставраціи Золотыхъ воротъ.

Вторымъ докладомъ былъ краткій отчетъ Н. Н. Ушакова о XV археологическомъ съъздъ въ Новгородъ, бывшемъ истекшимъ лътомъ. Докладчикъ прежде всего остановился на многочисленныхъ памятникахъ старины въ Новгородъ, ознакомленію съ коими съъздъ посвятилъ не мало времени. Первое мъсто конечно принадлежитъ знаменитой св. Софіи, но оказывается, что этотъ замізчательнізйшій памятникъ глубокой старины жестоко пострадалъ отъ послъдней реставраціи, стоившей до полумилліона рублей. Съвздъ раздвлился на 9 секцій. Докладовъ по разнымъ вопросамъ исторіи и археологіи было прочитано 98. На съвздв были и иностранные ученые. Изъ постановленій съфзда наиболфе интересно для насъ Владимірцевъ-постановленіе ходатайствовать о возвращеніи "Васильевскихъ вратъ", взятыхъ когда-то царемъ Іоанномъ Грознымъ и перевезенныхъ въ Александрову слободу. Врата эти и въ настоящее время находятся въ соборномъ храмъ Александровскаго Успенскаго женскаго монастыря. свои дългианболье-же важные изъ нихъ поступають на реархиеніе архіе-

## Стремленія австрійскаго толка къ первенству среди старообрядцевъ.

Попытки старообрядческихъ архіереевъ на московскомъ освященномъ соборъ найти достойныхъ замъстителей на пустующія канедры, произвести судъ надъ виновными и выразить свое осуждение по поводу разныхъ, вкравшихся въ жизнь старообрядцевъ, новшествъ, не вполнъ увънчались успъхомъ. Достойныхъ и способныхъ кандидатовъ въ архіереи не имфется, подвергшіеся суду собора не совствит подчиняются соборнымъ опредтленіямъ, новшества находять себъ защитниковь среди самихь старообрядцевь. Ионятно, что такое состояніе старообрядчества заставляеть задуматься представителей старообрядцевъ и искать средствъ къ упорядоченію своей внутренней жизни. Можно думать, что здёсь источникъ многихъ докладовъ, разсмотренныхъ на соборъ старообрядческихъ архіереевъ, которые говорять объ упорядоченіи организаціи управленія австрійскаго общества, возвышеніи уровня образованія старообрядцевъ, отношеніи толка австрійцевъ къ другимъ старообрядческимъ толкамъ, къ православной церкви и гражданскому закону. Во всъхъ докладахъ, касающихся указанныхъ предметовъ, ясно проглядываетъ попытка представителей австрійства возвысить свое общество среди другихъ старообрядцевъ и по своему авторитету и правовому положенію стать на одномъ уровнъ съ церковью православною.

Въ ряду такихъ докладовъ первое мѣсто по вызванному къ нему интересу со стороны собора занимаетъ докладъ самарскаго уполномоченнаго И. С. Пензина относительно учрежденія всероссійскаго духовнаго совѣта. Въ составъ совѣта, по докладчику, должны входить 3 епископа, 3 священника и 3 мірянина. Этотъ совѣтъ долженъ вѣдать дѣлами всей старообрядческой Россіи подъ руководствомъ архіен. Іоанна, а въ его отсутствіе—совершенно самостоятельно. Слѣд., это—выше нашихъ консисторій, вѣдающихъ одну епархію, и

представляетъ подобіе нашего синода. Но характерная особенность этого административнаго учрежденія—присутствіе въ немъ мірянъ. Архіеп. Іоаннъ предлагаетъ даже увеличить число мірянъ до 6-ти и весь составъ совъта сдълать изъ 12-ти лицъ-3-хъ еписк., 2-хъ свящ., одного діакона и 6-ти мірянъ. Число последнихъ значитъ на половину. Такое широкое участіе мірянь въ управленіи австрійцевь явилось неизбъжнымь слъдствіемъ ихъ главнаго участія своими капиталами въ самомъ учрежденіи австрійской іерархіи. Предложеніе докладчика встрітило возраженія со стороны нікоторыхъ липъ, одни изъ которыхъ предлагали соединить духовный совътъ съ существующимъ совътомъ всероссійскихъ старообрядческихъ сътздовъ, находя ихъ функціи одинаковыми; другіе (Ө. Е. Мельниковъ) предлагали избрать предсоборную комиссію безъ участія епископовъ; а нікоторые высказались противъ существованія всякихъ совътовъ и комиссій, находя ихъ совершенно не нужными. Одинъ изъ последнихъ противниковъ совета указывалъ на существованіе въ каждой епархіи съёздовъ, которые сами могуть рёшать свои дъла, наиболъе-же важныя изъ нихъ поступаютъ на разръшение архіепископа Іоанна. Словомъ, видно, что каждый решалъ важный вопросъ для общества австрійцевъ сообразно съ своими личными взглядами и интересами. Поэтому, хотя предложение о совътъ большинствомъ было принято, съ поправкою архіен. Іоанна относительно состава совъта, но 25 членовъ собора подали особое мнине по вопросу о совить. Въ своемъ заявлении они указали, что учреждение подобныхъ организацій они считаютъ опаснымъ для церкви. Среди подписавшихъ заявление имъются имена священниковъ и мірянъ. Подписавшіе выразили свой протесть противь учрежденія совъта и тъмъ, что нъкоторые изъ нихъ, попавъ въ составъ совъта по избранію на самомъ соборь, отказались отъ избранія и свой отказъ прямо мотивировали несочувствіемъ новому учрежденію. Такимъ образ., по весьма важному для упорядоченія діль старообрядцевь вопросу произошли крупныя разногласія. Эти разногласія выразились въ горячихъ преніяхъ и по другому сродному докладу братства Честнаго Креста-объ участіи въ освященномъ соборъ мірянъ. Подобные доклады представлены и некоторыми старообрядческими общинами. На происходившемъ соборъ міряне участвують случайно и временно, только благодаря распоряженію архіепископа Іоанна. Въ докладахъ выражается желаніе, чтобы міряне сдёлались по праву постоянными членами освященныхъ соборовъ. И вотъ тъ же участники собора, Н. Д. Зенинъ и М. И. Брилліантовъ, которые высказались по вопросу о совътъ противъ всякихъ совътовъ и комиссій, стоять за участіе мірянь въ соборь, ссылаясь на 1 и 7-й вселенскіе соборы и на рядъ постановленій пом'єстныхъ соборовъ. Архіепископъ же Іоаннъ, который ввелъ въ составъ совъта еще троихъ мірянъ сравнительно съ предложениемъ доклада, который самъ призвалъ мірянъ на соборъ, выступиль противь участія въ соборь мірянь. Чемь объяснить такого рода противоръчія въ словахъ и дъйствіяхъ членовъ старообрядческаго собора, трудно сказать положительно. Во всякомъ случав здёсь какая-то неопределенность въ сужденіяхъ, показывающая партійность, борьбу, личную заинтересованность и свидьтельствующая объ отсутствій твердых канонических основаній

для рёшенія вопросовъ или о нежеланіи участниковъ собора съ этими основаніями считаться или же, наконець, о неумвній и незнаній ими, вследствіе недостатка образованія, какъ въ предлагаемыхъ вопросахъ разобраться и какъ ихъ решить. Впрочемъ, после обмена мненій вопросъ ставится на баллотировку, и большинство высказывается за участіе мірянъ въ соборахъ. Постановлено, чтобы выработанный братствомъ проекть правиль участія мірянъ былъ переданъ на разсмотрѣніе только что образованнаго духовнаго совъта. Значить, міряне взяли перевъсь при ръшеніи обоихъ вопросовъ относительно церковнаго управленія, и въ этомъ перевъсь выразилась вообще ихъ господствующая роль въ обществъ австрійцевъ. Это объясняется и ихъ вліяніемъ въ старообрядческихъ общинахъ и тъмъ, что самые старообрядческіе архіерен находятся въ большой зависимости отъ нихъ, не только матеріальной, но иногда и умственной. Только чисто духовныя д'яла предоставляють міряне рішать однимь епископамь, и когда остаются для разсмотранія только эти дала, они съ поклонами, какъ выраженіемъ духовной почтительности и благодарности къ архіереямъ, удаляются съ собора, предоставляя старообрядческихъ архіереевъ самимъ себъ. Напрасно, так. обр., говорять представители австрійскаго толка о порабощеніи православной церкви свътской властью; въ ихъ обществъ мірской элементь сильнье и отъ отдъльныхъ мірскихъ лицъ ихъ духовенство зависимъе. Указанной зависимостью и можно только объяснить тв замвчанія и руководственныя правила, которыя преподаются на соборъ самимъ архіереямъ. Именно: московское братство Честнаго Креста представляетъ докладъ "о необходимости епископскихъ объездовъ своихъ епархій, а членъ братства, Г. К. Гавриловъ, "о недопущении перемъщений священниковъ изь одного прихода въ другой безъ достаточныхъ на то основаній". Первый докладъ, какъ указывается въ самомъ отчеть о соборь, вызвань тымь обстоятельствомь, что накоторые епископы, иные по обширности своихъ епархій, другіе по слабости здоровья, не объвзжають своихъ епархій. Другой докладь, вероятно, вызвань случаями произвола и личнаго пристрастія старообрядческихъ епископовъ въ замъщеніи священническихъ мъстъ. Несомнънно, что оба доклада, какъ осуждающіе архіереевь, идуть уже не отъ нихъ самихъ, а отъ менте подчиненныхъ имъ мірянь, съ участіемь въ нихь и недовольныхъ своими епископами священниковъ. Обоими докладами рисуется картина и недостаточной архипастырской заботливости о своихъ пасомыхъ и увлеченія старообрядческихъ архіереевъ не подобающими имъ побужденіями при рішеніи діль о священникахъ. Соборъ осудилъ указанные въ докладахъ недостатки въ двятельности архіереевъ и постановилъ, чтобы епископы, въ цълихъ духовнаго наблюденія надъ паствою, возможно чаще вздили по своимъ епархіямъ. Перемъщеніе-же духовенства изъ одного прихода въ другой допустимо только въ крайнихъ случаяхъ; перемъщение безъ достаточныхъ оснований недопустимо по канонамъ церкви; епископы въ вопрост о переводт духовенства должны строго держаться каноновъ.

Такого рода постановленіями объ организаціи всероссійскаго духовнаго совьта и участіи въ соборь мірянь, а также побужденіемъ архіереевъ къ

болье энергичному и добросовъстному несенію своего служенія старообрядческій соборъ надвется упорядочить жизнь своего общества и устранить въ ней тв недочеты, которые такъ ярко выступили при разсмотрвніи соборомъ докладовъ относительно христіанской дисциплины духовенства и мірянъ. Большимъ препятствіемъ къ внутреннему подъему старообрядчества является необразованность его членовъ, граничащая съ невѣжествомъ. Только въ извѣстной церковной области старообрядецъ свёдущъ, далее умственный кругозоръ его не идеть, а если пойдеть, то онь уже теряеть строго етарообрядческій духъ и начинаеть склоняться къ новшествамъ. Между тёмъ просвёщеніе для старообрядца необходимо. Его умственная біднота и односторонность ведуть кь тому, что архіерейскія канедры пустують, что архіереи ихъ не пользуются надлежащимъ авторитетомъ и повиновеніемъ со стороны своихъ пасомыхъ и подчиненныхъ. Слъд., вопросъ объ образовании старообрядцевънасущный для нихъ вопросъ, если они хотять, чтобы ихъ духовенство являлось надежнымъ руководителемъ для нихъ въ религіозной жизни, а ихъ общество было достаточно крапко сплочено и духовною властью и подчиненіемъ этой власти лицъ, ей в'ядомыхъ. Соборъ старообрядческихъ епископовъ не могь поэтому оставить указаннаго вопроса безь должнаго къ нему вниманія, если хотіль создать австрійскому согласію то положеніе, къ которому оно стремится, т. е. стоять во главъ всего старообрядчества и добиваться равныхъ съ православною церковью правъ. И мы дъйствительно видимъ, что вопросъ о просвъщении на соборъ ставится и ръшается. Какимъ же образомъ?

Старообрядцы, оказывается, не хотять обучать своихъ дътей въ православныхъ школахъ. Это видно изъ докладовъ на старообрядческомъ соборъ томскаго епархіальнаго съвзда и уполномоченнаго кавказской епархіи. Они жалуются въ своихъ докладахъ, что мъстныя самоуправленія не дають средствъ на открытіе старообрядческихъ школь, хотя старообрядцы платять всв налоги въ такомъ же размъръ, какъ православные. Отсюда видно, что старообрядцы желають имъть свои школы. Но когда освященный соборъ 1906 года рекомендовалъ епархіямъ открывать начальныя школы на свои средства, то докладчиками было заявлено, что они считають обучение пънію и церковнославянскому языку недостаточнымъ и просятъ ходатайствовать объ отпускъ средствъ изъ государственнаго казначейства на устройство старообрядческихъ школь повышеннаго типа. След., простыя школы, съ научениемъ церковной грамотности, письму и панію, старообрядцева не удовлетворяють, на открытіе своихъ собственныхъ средства можетъ быть и нашлись-бы, но нътъ въ средъ ихъ нужныхъ научныхъ силъ, которыя были-бы способны къ преподаванію въ школахъ и имъли-бы образовательный цензъ для права обученія въ школахъ. И вотъ старообрядцы прибъгають къ помощи государства, прося устроить для нихъ особыя школы. Что-же м'вшаеть старообрядцамъ пользоваться школами православными, двери которыхъ для нихъ открыты? Во время преній по вопросу о школахъ обнаружилось любопытное и характерное сообщение. Старообрядческий священникъ, о. Михаилъ Хлыстовъ, получилъ запрещение преподавать Законъ Божій въ церковно-приходской школь. Онъ жаловался епархіальному начальству. Діло дошло до Цетербурга, но и это не помогло: разрѣшенія на преподаваніе Закона Божія въ приходской школѣ получить не удалось. Значить, старообрядческіе священники усиленно домогаются, чтобы преподаваніе Закона Божія въ приходской школь находилось въ ихъ рукахъ. А такъ какъ они не имъютъ для такого преподаванія образовательнаго ценза и получають отказъ въ своихъ домоганіяхъ, то и стараются отговорить своихъ пасомыхъ отъ отдачи ихъ дътей въ православную школу. Воть откуда проистекаеть стремление старообрядцевь имъть свои собственныя школы, въ которыхъ ихъ духовенство могло-бы распоряжаться по своему и утверждать расколь въ юныхъ сердцахъ и умахъ своихъ питомцевъ. Но и для преподаванія въ собственныхъ школахъ старообрядцевъ, оффиціально утвержденныхъ, правительство несомнѣнно потребуетъ образованныхъ учителей. Старообрядцы хорошо это понимаютъ и потому на соборъ, въ связи съ вопросомъ о собственныхъ школахъ, возникъ вопросъ о подготовкъ своихъ учителей для такихъ школъ. Отсюда мысль на соборъ объ особомъ институть для приготовленія старообрядческихъ учителей. Эта мысль существовала у старообрядцевъ и ранве собора 1911 года, было, очевидно, и ходатайство о такомъ институть, но совыть министровь, какъ даеть справку на соборъ М. И. Брилліантовъ, отложилъ ръшеніе этого вопроса впредь до изданія закона о всеобщемъ обученіи. При этомъ было разъяснено старообрядцамъ, несомивно въ томъ же правительственномъ отвять, что такого термина, какъ старообрядиеский учительский институть, законъ не знаеть, и для осуществленія подобнаго проекта нужень особый законь. Дівло, конечно, не въ одномъ названіи. Прибавленіе къ институту слова "старообрядческій" измѣняетъ уже самую физіономію учебнаго заведенія. Оно показываетъ, что весь строй, вся программа такой школы должны быть приспособлены къ спеціальнымъ задачамъ и характеру старообрядчества. И просьбою къ правительству объ учреждении для нихъ такого института старообрядцы хотвли получить для себя нѣчто больше, чѣмъ учитель для ихъ школъ. Имъ хотьлось-бы, чтобы этотъ учитель быль истымъ и убъжденнымъ старообрядцемъ и соединяль съ званіемъ учителя способность и умінье къ насажденію и защить раскола. Словомъ, пользуясь правительственными средствами и правами, старообрядцы хотвли-бы утилизировать въ своихъ интересахъ ту научную силу, которую имъ дастъ такая школа. Понятно, что правительство едва-ли на это согласится. В роятный отказъ со стороны правительства на открытіе старообрядческаго института поняль и соборь, почему и рашаеть назвать будущее учебное заведение учительскимъ институтомъ для старообрядцевъ и рекомендуетъ московской общинъ возбудить ходатайство объ открытіи этого института. Такимъ обр., соборъ умъриль свои задачи и стремится только къ тому, чтобы для старообрядческихъ школъ были свои учителя, хотя-бы и получившіе образованіе по программ'в и курсу школь православныхъ. Такія затрудненія приходится испытывать старообрядчеству на цути исканія образованія, потому что православныхъ школъ оно боится, а на созданіе своихъ школь ніть средствь, силь и правь. Но сколько-бы ни старались старообрядцы избъгнуть тъхъ послъдствій, къ которымъ велеть

широкое и научное образованіе, имъ не избітнуть послідствій развитія среди нихъ такого просвъщенія. Истинный духъ старообрядчества, его буквообрядовъріе и держаніе старины ослабнуть и вліяніе жизни сильнье отразится на всёхъ сторонахъ старообрядчества, не только на воззрёніяхъ, но и на привычкахъ и обычаяхъ. Представители старообрядчества всеми силами стараются спасти себя и общество отъ всёхъ подобныхъ вліяній, но нужда въ образованіи настолько сильно сказывается для нихъ, что въ связи съ этомъ вопросомъ объ образованіи стоить для австрійцевь другой-имъть видь благоустроеннаго общества и стоять впереди другихъ старообрядцевъ или же жалко прозябать въ своемъ существованіи и быть предметомъ осм'янія со стороны другихъ за свое неразумное и непростительное невѣжество, которое проявляють не только міряне, но весьма нерёдко и ихъ духовенство. Члены собора, какъ мы видъли, избирають первый путь-путь просвъщенія, и въ этомъ сказывается опять сознаніе австрійцами своей внутренней слабости и стремленіе ихъ уничтожить главную причину слабости-свою необразованность распространеніемъ и развитіемъ просвіщенія, внутренно окрыпнуть и стать впереди другихъ старообрядцевъ. Что представители австрійцевъ стремятся создать своему обществу главенствующее положение среди старообрядцевъ, еще яснъе видно изъ того, какъ они опредъляють свое отношение къ другимъ старообрядческимъ толкамъ и какъ они смотрять на свое правовое

Не смотря на то, что самъ Австрійскій толкъ образовался сравнительно недавно (въ 1846 г.) и до принятія къ себ'в греческаго митрополита Амвросія представляль изъ себя бъглопоповщину; что самое принятіе Амвросія произошло съ нарушениемъ всёхъ каноническихъ правилъ и ни въ какомъ случай бывшую бъглопоповщину не могло преобразовать въ истинную Церковь Христову, ибо въ последней чинъ епископскій никогда не прекращался послъдователи Австрійскаго священства смотрять уже на себя какъ на представителей древлеправославной Христовой Церкви; всв же прочіе старообрядцы, которые не хотьли признавать ихъ іерархіи, являются въ ихъ глазахъ заблуждающимися, которыхъ нужно возвратить въ лоно истинной церкви, т. е. присоединить къ себъ. При этомъ забывается, конечно, общность исторической жизни всвхъ старообрядцевъ, очутившихся после формальнаго отлученія ихъ церковью на собор'в 1667 года на одинаковомъ положеніи находящихся внв церкви и внв спасенія. Австрійцы выставляють на видь предъ своими собратьями только одно, что у нихъ трехчинная полнота іерархіи, сяёд., у нихъ благодать, и въ ихъ обществе возможно спасеніе. Отсюда ихъ посланія къ безпоновцамъ и бъглопоновцамъ съ увъщаніемъ присоединиться къ нимъ и войти въ ограду Церкви Христовой. Трудно сказать, на сколько такія посланія достигають цели. Можеть быть для простого верующаго, не умъющаго разбираться въ вопросъ объ јерархіи, и бросится въ глаза преимущество австрійцевь, имъющихъ полный священный чинъ, таинства и благольшное богослужение, между тымь какь онь лишень всего этого. И при одинаковости обрядовъ такой върующій не усумнится искать себъ духовнаго утъшенія и спасенія въ обществъ австрійцевъ. Но такіе случаи

могуть быть все таки единичные. Руководители другихъ толковъ твердо отстаивають свое положение и полемизирують съ представителями австрійцевъ. Последние все таки не смущаются этимъ и не оставляють своихъ притязаній и стремленій залучить къ себ'в и всёхъ прочихъ старообрядцевъ. На соборъ 1911 года такія поползновенія австрійщины сказались также весьма ярко. Братство Святого Креста внесло на соборъ предложение обратиться къ бъглопоновцамъ съ посланіемъ отъ имени собора и звать ихъ къ соединенію со старообрядцами, пріемлющими священство. Въ обрядахъ тъхъ и другихъ нъть различія, такъ что, по мнънію братства, нъть основаній думать, чтобы бъглопоповцы не отозвались на посланіе освященнаго собора. Предложеніе братства вызвало оживленный обмѣнъ мнѣній. Нѣкоторые члены собора считали своевременнымъ обратиться съ подобнымъ же посланіемъ къ бъглопоповцамъ-часовникамъ Пермской губерній и къ безпоповцамъ. Последнее предложение вызвало протесты, и соборъ ръшилъ, что совершенно неудобно отождествлять бъглопоповцевъ и безпоповцевъ. Ръшено для безпоповцевъ составить особое посланіе. Пля выработки текста посланій безпоповцамь и бъглопоповцамъ избрана особая комиссія. Несомнънно, составленіе посланій потребуеть отъ членовъ комиссія особаго искусства, ибо придется выгородить себя изъ ряда другихъ старообрядцевъ и показать, что тъ-въ заблужденіи, а они последователи австрійскаго священства-на истинномъ пути спасенія. Между тъмъ корень старообрядчества одинъ-отпадение отъ православной церкви при п. Никонъ. И вотъ нужно будетъ показать въ посланіяхъ, что одна изъ отпавшихъ и засохшихъ вътвей отъ одного и того-же ствола вдругь прозябла и зазеленала. Но искусникамъ австрійскимъ это будеть не въ особый трудъ. Они такъ изощрились въ доказательствахъ въ свою пользу, такъ обълили всю исторію перехода къ нимъ м-та Амвросія, такъ, наконецъ, ввърились въ законность и истинность своего положенія, что уже задаются вопросомъ на томъ же соборъ, возбужденнымъ кавказскими уполномоченными, признавать-ли браки, совершенные ранве перехода безполовцевъ въ старообрядчество. Какъ будто безпоповцы не старообрядцы; какъ будто въ началъ своей исторической жизни не всф раскольники -- старообрядцы представляли изъ себя безпоповщину. Вопросъ о бракъ безпоповцевъ рашается съ приведеніемъ исторической справки изъ постановленія собора 1904 года.

Въ этомъ постановленіи дѣлается различеніе между безпоповцами—поморцами и безпоповцами— ведосѣевцами. Къ послѣднимъ соборъ отнесся сурово и рѣшительно высказался противъ признанія неосвященныхъ браковъ ведосѣевцевъ и противъ допущенія ведосѣевцевъ, въ случаѣ перехода ихъ къ австрійцамъ въ степени клира; браки же поморцевъ, при ихъ переходѣ, соборъ 1904 года рѣшилъ признавать и допускать поморцевъ къ священству, если только они не совершили проступковъ, предусмотрѣнныхъ канономъ. Члены нынѣшняго собора указали на чрезмѣрную строгость въ отношеніи къ безпоповцамъ ведосѣевцамъ, соборъ не остановился на опредѣленномъ рѣшеніи вопроса и поручилъ архіепископскому совѣту собрать для рѣшенія вопроса о бракѣ безпоповцевъ необходимыя данныя.

Пытаясь занять руководящую и объединяющую роль по отношенію ко всемь старообрядцамь, толкь австрійскій стремится освободиться оть всякаго рода ограниченій, какія поставляеть ему законь и по своему правовому положенію сравняться по возможности съ церковью православною. Онъ желаеть, чтобы ему не было чинимо никакихъ препятствій къ присоединенію въ старообрядчество лицъ православныхъ, чтобы его священники, наравнъ съ православными, были долущены къ совершенію присяги на судъ. Первый вопросъ возбудился на соборъ по докладу священника о. Цинаева, заявившаго, что за присоединение онъ привлекается къ уголовной отвътственности, и ему грозить лишеніе сана. Еп. Иннокентій произносить горячую рачь. Онъ говорить, что священники не должны страшиться гоненій. Они обязаны неуклонно сладовать постановленіямъ церкви. Вадь старообрядчество закалено въ теривніи. Въ теченіе слишкомъ двухъ стольтій оно теривло гоненія за истину Христову. Таковъ призывъ одного изъ самыхъ воинственныхъ старообрядческихъ епископовъ не смущаться въ своей дъятельности ограниченіями гражданскаго закона. Въ этихъ словахъ ясно сквозить тенденція къ равноправію съ православнымъ духовенствомъ. Въ разсужденіяхъ по другому вопросу—о присягъ старообрядцевъ—эта тенденція еще сильнъе. Вопросъ о присять возбуждается по следующему обстоятельству. Въ выездной сессіи рязанскаго суда быль случай, когда предсъдатель суда не позволиль старообрядческому священнику привести къ присягь присяжныхъ засъдателей по формѣ, установленной у старообрядцевъ. Рязанско-Егорьевскій епархіальный съвздъ проситъ освященный соборъ разсмотреть этотъ случай. М. И. Брилліантовъ указаль по этому случаю, что виновать быль прежде всего священникъ, который долженъ былъ сослаться на статью 1-ю закона 17 октября 1906 года, гдв прямо сказано, что старообрядцамъ предоставляется право отправлять свои обряды сообразно установленнымъ ими правиламъ. Но авторъ этого разъясненія не добавиль или умолчаль о томь, гдь это право предоставлено и во всякомъ случав-не въ правительственномъ учреждении. Такъ какъ департаментомъ духовныхъ дълъ возбужденъ вопросъ объ утверждении старообрядческихъ формъ присяги на разные случаи, то соборъ ограничивается постановленіемъ ходатайствовать о скорайшемъ утвержденіи, очевидно допуская возможность равнаго положенія на суді старообрядческаго и православнаго священника. Трудно допустить, чтобы такое ходатайство было удовлетворено. Вообще нужно сказать, что, получивъ свободу и права по закону 17 октября, старообрядцы возмнили о себъ, какъ церкви вполнъ законной, стремятся, насколько возможно, свои права расширить и даже допускають критику закона 17 октября, съ темъ, чтобы этотъ законъ быль исправленъ такъ, какъ имъ желательно. Такъ, рязанско-егорьевскій епархіальный съфздъ отмътиль въ своемъ докладъ, что очень часто къ жизни не приложимы нъкоторыя статьи 17 октября 1906 года. Напр., этотъ законъ требуетъ при совершеніи таинства крещенія подписей въ метрической книгь родителей и воспріемниковъ. Между тімъ, по канонамъ церкви, присутствіе родителей во время крещенія не допускается. Помимо того, очень часто родители не могуть присутствовать и по другимъ причинамъ: отецъ, отлучаясь для заработка, а мать—велѣдствіе болѣзни. На соборѣ выяснилось, что уже имѣется законопроектъ, измѣняющій законъ 17 октября 1906 года въ желательномъ для старообрядцевъ смыслѣ. А потому соборъ ограничился тѣмъ, что рѣшилъ только подтвердить желательность измѣненія нѣкоторыхъ статей упомянутаго закона.

Сильное желаніе и попытка австрійскаго толка не только къ подчиненію себ'в вс'вхъ старообрядцевъ, но и къ равному съ православной церковью положенію еще ярче сказывается въ возбужденныхъ на соборѣ австрійскихъ епископовъ вопросахъ о канонизаціи мучениковъ и исправленіи церковныхъ книгъ. Очевидно, прославление православной церкви мощами святыхъ угодниковъ изъ времени жизни православія уже послів отпаденія старообрядцевъ отъ церкви сильно безпокоитъ представителей австрійскаго толка. Это прославленіе съ несомнівностью для всякаго безпристрастнаго человівка ясно показываеть, что источникъ благодати въ русской церкви не оскудълъ и послъ того, какъ старообрядцы осудили церковь временъ и. Никона какъ еретическую и безблагодатную, а себя однихъ признали хранителями древняго благочестія, истинными посл'ядователями Христа. Между тымь въ самомь расколь нъть очевидныхъ знаменій присутствія у нихъ божественной благодати. И вотъ члены собора возбуждають вопросъ о канонизаціи мучениковъ за въру. Именно: уполномоченный нижегородской-костромской епархіи сообщиль собору, что епархіальный съёздь сдёдаль постановленіе о причисленіи къ лику святыхъ мучениковъ, пострадавшихъ за древнее благочестіе: епископа Павла коломенскаго, протопопа Аввакума, священника Лазаря, діакона Өеодора и другихъ. Этой канонизаціей имвется въ виду реабилитировать весь расколъ и осудить православную церковь. Насколько справедливо сужденіе собора объ указанныхъ мърахъ, нътъ нужды говорить, такъ какъ вся первоначальная исторія раскола представляеть ихъ какъ крайнихъ фанатиковъ обряда, возставшихъ на саму церковь и совершенно чуждыхъ истинныхъ добродътелей христіанина, которыя однѣ только и могутъ служить поводомъ къ возбужденію вопроса о канонизаціи и основаніемъ для самой канонизаціи. Но и помимо этого, указанная канонизація австрійцамъ совершенно не къ лицу. Признаніемъ чрезъ окружное посланіе благодатности греческой церкви, отверженіемъ въ томъ же посланіи защищаемаго первыми расколоучителями ученія объ имени Іисусъ и креств четвероконечномъ, австрійцы сами осудили первыхъ расколоучителей за ихъ неправое ученіе. Если это признаніе и явилось вынужденнымъ съ цёлію оправданія принятія священства отъ церкви греческой, то оно тамъ яснъе показываеть, въ какую бездну противоръчій впали последователи австрійскаго священства, съ одной стороны держась раздѣленія съ православною церковью и слѣдуя въ этомъ раздѣленіи за первыми вождями раскола, а съ другой стороны, обращаясь за священствомъ и благодатію къ церкви осуждаемой, по ихъ мнінію, за еретичество и потому безблагодатной. Австрійскіе епископы поняли, віроятно, все неудобство для себя такой канонизаціи, и потому соборъ рашиль вопрось о канонизаціи оставить открытымъ до тъхъ поръ, пока не будутъ собраны необходимыя данныя для составленія житій наміченных къ канонизаціи. Это значить,

что и здѣсь австрійщина рѣшится прибѣгнуть къ различнымъ способамъ обѣлить первыхъ расколоучителей, выставить ихъ страстотерицами за вѣру, подобно тому, какъ они искажаютъ исторію перехода къ нимъ м-та Амвросія. Такого рода явленія въ расколѣ не новость: они начались съ знаменитой исторіи объ отцахъ и страдальцахъ соловецкихъ, продолжаются и до сихъ поръ.

Въ то время, какъ расколъ, въ лицъ послъдователей австрійскаго толка, мечтаеть о возстановленіи себя въ полномъ подобіи православной церкви, не только съ полной јерархјей, но и святыней, какъ доказательствомъ благодатности, среди отдъльныхъ общинъ его возникаетъ вопросъ объ исправленіи церковныхъ книгъ. Повидимому такого вопроса въ расколъ и быть не должно, послъ того, какъ старообрядцы разъ на всегда и безповоротно ръшили, что книги первыхъ ияти патріарховъ содержатъ неприкосновенную истину. Но въ расколъ подобнаго рода вопросъ о церковныхъ книгахъ-не новость. Еще въ первыхъ два десятилътія общей жизни раскола вит православной церкви, когда не было въ немъ деленія на толки, произошли разногласія изъ-за книгъ. Подобно тому и теперь епископъ саратовскій Мелетій докладываеть собору, что въ церковныхъ книгахъ уральской епархіи есть ошибки, которыя необходимо исправить. Какъ появились ошибки, трудно сказать, такъ какъ всф старообрядцы следують старымъ книгамъ и обрядамъ, и самыя книги сохраняются для старообрядцевъ въ единовърческой печати; даже сами они чуть-ли не имѣютъ права печатать для себя старыя книги по своему желанію; въдь печатають же сочиненія всьхъ вождей. Въ всякомъ случав подобное заявление епископа-фактъ знаменательный, показывающий, какъ неправы были старообрядцы въ своихъ нападкахъ на православную церковь изъ-за исправленія книгь съ самыхъ первыхъ поръ своего отділенія отъ церкви. Скажутъ, что они не допускали исправленія книгъ согласно съ греческой церковью. Но опять таки подобное оправдание къ австрійцамъ не приложимо, послъ того какъ они взяли къ себъ греческаго митрополита и признали, что греческая церковь благодатна, ибо благодатность и еретичество церкви едва-ли понятія совм'єстимыя. Изъ преній, которыя возникли по вопросу объ исправлении книгъ, видно, впрочемъ, что ошибки въ книгахъ позднъйшаго происхожденія и явились, слъд., какъ результать мудрованія самихъ старообрядцевъ. Именно по этому поводу архіеп. Іоаннъ сообщаєть на соборь, что "въ различныхъ существующихъ церковныхъ книгахъ есть большія противорьчія относительно допустимыхь степеней родства при совершеніи таинства брака". Если эти ошибки въ книгахъ старопечатныхъ, то это прямое обличение всего старообрядчества за несправедливое обвинение п. Никона въ искаженіи книгь, если-же эти ошибки-собственность позднійшихъ исправителей изъ рядовъ австрійцевъ, то это показываетъ, какъ мало они понимають въ вопросв объ истинности и правильности богослужебныхъ книгъ, т. е., въ томъ вопросъ, который является кореннымъ основаниемъ къ обвиненію православія и къ отділенію отъ него. Этотъ вопросъ возникаетъ не въ первый разъ въ средъ австрійцевъ. Онъ обсуждался еще на соборъ въ 1908 году. И потому настоящій соборъ подтверждаеть принятое въ этомъ

году рѣшеніе въ такой формѣ: "святая церковь не береть на себя отвѣтственности, если окажутся ошибки въ частныхъ книгахъ, и поэтому благословляетъ употреблять въ богослуженіяхъ книги, изданныя до п. Никона, или дословные съ нихъ переводы (перепечатки)<sup>4</sup>. Больше соборъ, разумѣется, ничего не могъ сказать, если не желалъ очутиться въ противорѣчіи со всѣмъ старообрядчествомъ, но странно, что онъ повторяетъ старыя и азбучныя истины, извѣстныя всякому рядовому старообрядцу. Въ этомъ рѣшеніи сказалась невозможность для старообрядчества выйти изъ того заколдованнаго круга, въ которомъ оно очутилось чрезъ признаніе старыхъ богослужебныхъ книгъ безусловно непогрѣшимыми и потому неизмѣняемыми.

Таковы проявленія стремленій представителей австрійскаго толка организовать свою общину, поднять престижь австрійскаго толка и объединить въ немъ все старообрядчество. Насколько эти цели соборомъ достигнуты? По внѣшности все идетъ хорошо. Вопросы на соборѣ ставятся, обсуждаются, ръшаются, іерархія пользуется надлежащимъ почетомъ. Но какъ много скрывается подъ этою видимостью внутреннихъ язвъ, взаимной борьбы и неуваженія, какъ прозрачны и неосуществимы вст вожделтнія поповцевъ. Несомнѣнно, что міряне еще долго будуть играть въ немъ почти главную роль, что своимъ вліяніемъ они будуть подавлять самихъ архіереевъ, а прочіе старообрядческіе толки едва-ли когда нибудь отзовутся на призывъ австрійцевъ. Тъмъ болье утопичны желанія австрійцевъ встать въ уровень съ церковью православною и даже занять ея мъсто. Для этого нужно отказаться отъ самаго духа старообрядчества и пріобръсти себъ научныя силы. А послъднее для старообрядцевъ весьма трудно, если не недостижимо. Насколько еще много въ австрійствѣ всякаго рода мелочей, играющихъ однако-же важную роль въ урегулированіи жизни общества, показываеть факть просьбы прихожанъ каеедральнаго храма Успенія Пресвятой Богородицы, что на Апухтинъ, объ основаніи при храмъ общины или принятіи храма въ въдъніе рогожскихъ общинъ. Храму грозитъ опасность очутиться частной собственностью, хотя онъ и построенъ на доброхотныя пожертвованія прихожанъ, потому что онъ построенъ на землё частныхъ владельцевъ. И такіе случан бывали съ церквами, построенными на частной земль, когда владъльцы земли распоряжались храмами, какъ своей личной собственностью. Соборъ ръшиль поручить архіепископу Іоанну уговорить наследниковь, г.г. Новикова и Шибаева, на землъ которыхъ построенъ храмъ, передать храмъ и землю либо Рогожскому кладбищу, либо новой общинъ, если таковая будетъ основана. Возможно, что эти переговоры увънчаются успъхами, но все таки подобнаго рода явленія, когда частное лицо захватываеть принадлежащее общинь, для характеристики внутренняго состоянія австрійскаго толка знаменательны. Они съ очевидностью показывають отсутствіе въ немъ внутренняго единства и культурности и показывають, что еще много силь и стараній нужно австрійцамъ для внутренней сплоченности; что при настоящей степени образованія и при настоящемъ положеніи духовенства долго не добиться австрійскому толку положенія и вліянія, къ которому онъ стремится. Но соборъ, повидимому, мало сознаетъ, въ какомъ неприглядномъ видѣ представляють состояніе австрійства соборныя разсужденія; и чтобы внушить къ себѣ еще большее уваженіе, постановляеть, согласно пожеланію петроградско-ржевскаго епархіальнаго съѣзда, печатать и разсылать по епархіямъ соборныя постановленія: "поручить архіепископскому духовному совѣту собрать постановленія соборовь, какъ настоящаго, такъ и предыдущихъ, отпечатать эти постановленія въ достаточномъ количествѣ экземпляровъ и разослать по епархіямъ".—Въ этомъ постановленіи сказался весь духъ австрійства, возмнившаго себя древлеправославною и истинною церковью и вздумавшаго играть такую роль на соборѣ, чтобы другимъ показать себя тѣмъ, чѣмъ ему такъ хочется быть, т. е. главою всего старообрядчества, равноправнымъ съ церковью православною.

атанидолов к явло, отвижногом замаводи атандов утак С. Троицкій. одна

#### Священникъ Константинъ Петровичъ Капацинскій.

Въ 9 часовъ вечера 24 іюля въ селѣ Разстригинѣ, Гороховецкаго уѣзда, скончался заштатный священникъ 87-лѣтній старецъ о. Константинъ Петровичъ Капацинскій. Сынъ діакона села Яковцева, Муромскаго уѣзда, воспитанникъ Владимірской духовной семинаріи выпуска 1848 г., усопшій 21 мая 1853 г. Преосвященнымъ Епископомъ Іустиномъ рукоположенъ во священника въ приходъ Разстригинскій, въ которомъ съ честью и прослужилъ 40 лѣтъ, пробывъ предъ тѣмъ 5 лѣтъ псаломщикомъ въ погостѣ Липовицкомъ, Муромскаго уѣзда. 1893 года 7 августа уволился за штатъ, уступивъ священническое мѣсто своему зятю.

Бѣдна жизнь усопшаго фактами широко-общественнаго характера, не высоко стоялъ онъ на лѣстницѣ житейскихъ почестей и славы, своей дѣятельностью не прогремѣлъ онъ далеко за предѣлы своего прихода, не заставилъ общество удивляться его дѣламъ, нѣтъ,—онъ былъ славенъ лишь своимъ духовнымъ богатствомъ, своею примѣрною жизнью и дѣятельностью среди своего прихода. Какъ свѣча чистаго воска, прогорѣла его жизнь въ приходѣ—и было бы непростительно умолчать о немъ, какъ человѣкѣ и пастырѣ.

Воспитанникъ старой семинаріи, въ стѣнахъ которой еще вѣялъ духъ Епископа Ксенофонта, этого гуманнаго и просвѣщеннаго Архипастыря Владимірскаго, о. Константинъ вынесъ изъ нея все лучшее въ религіозно-нравственномъ и умственномъ отношеніи, унаслѣдовалъ всѣ лучшія ея традиціи. Тамъ сложился и закалился у него характеръ, тамъ создался у него взглядъ на дѣятельность приходскаго священника и всю свою долголѣтнюю жизнь онъ остался вѣренъ этому взгляду. Воспитанный на строгихъ началахъ христіанской нравственности, проникнутый съ дѣтства живой вѣрой въ Бога, онъ вступилъ въ жизнь, и никакія житейскія превратности, никакія горя, несчастія и бѣды, а ихъ, нужно сказать, было слишкомъ много въ жизни усопшаго, да и едва ли не вся его жизнь протекла среди матеріальной нужды, непріятно-

стей, несчастій—не могли поколебать ни этихъ началъ, ни его горячей въры. Житейскія бури закаляли только его духъ. Удивительный запасъ благодушія хранился у него и это благодушіе онъ разливалъ среди окружающихъ его лицъ и заражалъ имъ другихъ. Трезвенникъ отъ юности до маститой старости, глубоко преданный своему долгу, отзывчивый на всякую нужду, онъ невольно привлекалъ къ себъ людей, особенно своихъ духовныхъ чадъ. Зная его, какъ человъка въ высшей степени простого въ обхожденіи, привътливаго, незлобиваго, изучившаго и жизнь, и людей, прихожане шли къ нему безъ всякаго стъсненія—кто за разръшеніемъ недоумъннаго вопроса въ дълахъ въры, кто подълиться съ нимъ своимъ горемъ, чая утъшенія отъ него, кто за совътомъ въ дълахъ житейскихъ, кто за матеріальной помощью, а весьма многіе и за медицинской помощью. Онъ былъ не только врачъ душевный, но и телесный. Старая семинарія выпускала въ жизнь своихъ питомцевъ съ запасомъ, хотя и малымъ, медицинскихъ знаній, и этотъ запасъ не былъ для покойнаго излишнимъ балластомъ. Сколько могъ, онъ помогалъ своимъ духовнымъ дътямъ въ тълесныхъ немощахъ, и народъ охотно шелъ къ нему, и вліяніе о. Константина росло среди его прихода. Долго, долго будутъ помнить его духовныя дъти, жизнью которыхъ онъ жилъ, радостями которыхъ радовался, печалями которыхъ болълъ. Пастыремъ добрымъ былъ усопшій, а не наемникомъ, и знали его словесныя овцы и голоса его слушались. Примъромъ онъ былъ не только своимъ прихожанамъ, но и пастырямъ, "словомъ, житіемъ, любовію, духомъ, вѣрою, чистотою".

23 іюля о. Константинъ пріобщился Св. Таинъ, а 24 напутствованъ Св. Таинствомъ елеосвященія, послѣ котораго черезъ два часа тихо скончался. Погребеніе усопшаго состоялось на четвертый день 27 іюля. Чинъ погребенія совершенъ въ приходскомъ храмъ, который былъ построенъ при о. Константинъ и имъ былъ освященъ. Кромъ мъстнаго причта на выносъ тъла и совершение литурги прибыли мъстный благочинный протоіерей Евгеній Воскресенскій, священникъ села Гришина А. Ильинъ и сынъ умершаго священникъ Д. Капацинскій. По заамвонной молитвъ мъстный священникъ о. Н. Троицкій произнесъ первую ръчь, въ которой оттъняя любовь св. церкви къ своимъ пастырямъ, выразившуюся въ особенностяхъ чина священническаго погребенія, выяснилъ значеніе обрядовой стороны сего чина. Предъ погребеніемъ священникъ о. Н. Казанскій произнесъ вторую рѣчь, въ которой картинно изобразилъ переходъ усопшаго отъ этой временной жизни къ въчной съ возвращениемъ на родину воина, почти всю жизнь проведшаго въ бояхъ съ врагами. Предъ пѣніемъ: "со святыми упокой" задушевную ръчь произнесъ о. благочинный протојерей Е. Воскресенскій. Въ своей рѣчи, вспоминая земную жизнь усопшаго, протекшую среди золъ, напастей, житейскихъ бурь, выразилъ несомнънную надежду, что почившій получить награду въ загробной жизни и что предъ гробомъ сего усопшаго, проведшаго свою жизнь безукоризненно, нътъ мъста

печали и унынію. Въ концѣ погребенія произнесъ послѣднюю рѣчь, въ которой ярко обрисовалъ образъ почившаго и которая произвела особенно сильное впечатлѣніе на молящихся, податной Инспекторъ Ковровскаго уѣзда П. К. Казаковъ слѣдующаго содержанія:

"Дорогой дъдушка! Кончилъ ты свой длинный и трудный жизненный путь, тихо и мирно уснувши. Чувствую, что я не исполнилъ бы своего долга предъ тобою, если бы не сказалъ теперь, какъ я понимаю и понималъ тебя и твое значеніе въ этомъ міръ, твое служеніе Богу между людьми, среди житейскихъ мелочей, страстей, тревогъ и мученій. Какимъ зав'ятамъ, какой правд'я служилъ ты? Удивительно легко и отрадно дать отвътъ на этотъ вопросъ. Воспитанникъ старой семинаріи, хранившей преданія лучшихъ своихъ временъ-временъ Епископа Ксенофонта, —ты былъ однимъ изъ тъхъ старыхъ батюшекъ, которые съ чистымъ сердцемъ, полнымъ наивной, трогательной въры, служили Евангельской истинъ. Просто, естественно и до умиленія ясно понималъ ты долгъ пастыря. Ты былъ отцомъ въ приходъ не по званію только. Ты болълъ печалями каждаго твоего духовнаго чада, радовался вмъстъ съ нимъ его радостями, самъ горълъ и приходъ просвъщалъ свътомъ Евангельской истины, понимаемой просто, безъ мудрствованій. Между приходомъ и тобой не было и не могло быть отчужденія и розни, потому что за долгую службу свою ты слился съ нимъ всъмъ сердцемъ твоимъ и всею мыслію твоею. До конца служенія на посту своемъ, самъ находясь въ затруднительномъ матеріальномъ положеніи, даже нужду испытывая, ты не далъ доступа въ сердце свое духу стяжанія, ты понималь бъднаго въ бъдности его.

Много пришлось вынести тебѣ въ жизни тревогъ, огорченій, можно сказать не преувеличивая, что вся жизнь твоя была сплошнымъ длящимся страданіемъ. Но не ожесточили тебя бури и тревоги житейскія. Сколько ты носилъ въ себѣ внутренней бодрости духа, такъ легко было на душѣ у тебя, потому что была чиста совѣсть твоя, что за всѣ свои печали, какъ праведный Іовъ, ты благословлялъ Бога. Едва ли видалъ кто, чтобы тосковала душа твоя, чтобы ты отчаялся, или упалъ духомъ, чтобы нарушено было чѣмъ нибудь состояніе высшаго свѣтлаго покоя, въ которомъ пребывала душа твоя. Добродушіе и благодушіе разливаль ты вокругъ, и сейчасъ предо мною живетъ, умиленно радуя, усмѣшка твоя, предъ которой теряли свою острую жуткость всѣ невзгоды житейскія.

Ты скончался, исполнивъ лѣта добра, какъ осыпается зрѣлый колосъ. Смотри—предъ тобою семья твоя, дѣти, внуки и правнукъ. Вѣдь ты создалъ благополучіе не одного только прямого своего потомства, мы, семья Казаковыхъ,—также духовно созданы тобою, и къ тебѣ восходитъ начало и основа нашего благополучія.

Почивай же въ Богъ, дорогой дъдушка! ты сдълалъ свое дъло,— свершилъ въ предълахъ земного все земное, служилъ Богу высшимъ служеніемъ пастыря добраго—и вотъ мы отдаемъ тебъ послъдній долгъ

въ храмъ, тобою же созданномъ и освященномъ. Въ ясный солнечный день мы погребаемъ тебя и объ одномъ просимъ Бога, чтобы также свътла и ясна была загробная доля твоя. Прощай дорогой дъдушка!

А вы, дорогіе родственники, духовныя дѣти и почитатели усопшаго, не печальтесь о немъ. Хорошо онъ прожилъ, разсѣевая вокругъ себя сѣмена добра, и дай Богъ каждому изъ насъ въ состояніи такого же душевнаго покоя придти къ неизбѣжному концу. Плакать можно надъ несовершенными дѣлами, надъ несбывшимися надеждами, плакать можно надъ жизнью изломанной, исковерканной, надъ человѣкомъ, исказившимъ въ себѣ образъ Божій. А здѣсь догорѣла жизнь многотрудная, но духовно высокая, ясная, чистая.

Высшая правда его окружила вънцомъ. Свътлой останется память о немъ!"

Въ два часа дня кончилось отпъваніе, прахъ почившаго обнесенъ вокругъ храма и опущенъ въ могилу противъ алтаря.

Почивай же въ Бозѣ, служитель Божій! Возноси молитвы предъ Нимъ за насъ грѣшныхъ. Мы, знавшіе тебя и твою земную свѣтлую жизнь, глубоко вѣримъ, что Всеблагій Богъ душу твою упокоитъ въ нѣдрахъ Авраама и съ праведными причтетъ!

Священникъ Алексій Ильинъ.

#### Священникъ о. Александръ Николаевичъ Соловьевъ.

20-го мая сего года въ с. Алексвищевв, Владимірскаго у., было совершено погребеніе заштатнаго священника того-же села о. Александра Николаевича Соловьева. Погребеніе совершали брать покойнаго свящ. с. Желізова со священниками о. І. Доброцвітовымь, о. І. Добродівевымь, о. Гр. Тихонравовымь и о. В. Рождественскимь, при большомь стеченіи уважавшихь покойнаго прихожань.

Покойный принадлежаль къ числу тъхъ людей, которые менъе всего говорять о своихъ дѣлахъ, но, взявшись за дѣло, доводять его до конца, терпѣливо перенося всю тяготу его. Такъ, большую часть своего 37-ми лѣтняго священствованія онъ отдаль на служеніе народному образованію, поборая на этомъ пути всякія препятствія. Труднѣе всего было о. Александру при открытіи школы устроить школьное помѣщеніе, такъ какъ денегъ церковныхъ было очень мало, а невѣжество прихожанъ было таково, что они не только не помогали пожертвованіями на школу, но даже приходили на домъ къ покойному, какъ онъ самъ передаваль, и съ угрозами требовали прекратить это дѣло, какъ ненужное имъ и вредное. Молча и упорно продолжалъ покойный начатое дѣло и, съ Божіей помощью вышелъ побѣдителемъ; при немъ было выстроено спеціальное школьное помѣщеніе, и Алексѣищевская школа стала одною изъ многолюдныхъ по количеству учащихся. Нелегко

было о. Александру дать образованіе и своимъ дѣтямъ. Располагая ограниченными средствами, онъ вынужденъ былъ нѣсколько лѣтъ обучать одновременно троихъ. Но и здѣсь онъ былъ вѣренъ себѣ, и не только не удерживалъ дѣтей своихъ отъ ученія, но всячески помогалъ имъ, даже когда сыновья обучались въ Университетъ.

Личность покойнаго и его д'вятельность ясно были обрисованы въ надгробномъ словъ свящ. о. Гр. Тихонравовымъ и благодарственно-прощальной ръчи одного изъ сыновей покойнаго.

Да будеть тебѣ вѣчная память, народный труженикъ, и Царство Небесное!

явтомы Свящ. В. Рождественскій. худт

### Иноепархіальныя извѣстія.

- Распоряжение Пензенскаго Епарх. Начальства. Въ виду многократныхъ заявленій со стороны епархіальнаго духовенства о неудовлетворительности причтовыхъ помъщеній, неръдко похожихъ на простыя крестьянскія избы, Епархіальнымъ Начальствомъ, въ заботахъ объ улучшеніи положенія духовенства въ этомъ отношеніи, поручено было епархіальному архитектору выработать образцовый планъ причтовыхъ домовъ. Одобривъ составленные архитекторомъ проекты, Консисторія чрезъ благочинныхъ разослала ихъ по встмъ церквамъ епархіи, съ ттмъ, чтобы при возведеніи новыхъ церковныхъ или приходскихъ домовъ для помѣщенія причта строители непремѣнно слѣдовали этимъ проектамъ; если же по какимъ либо мъстнымъ условіямъ и обстоятельствамъ не представится возможности въ точности примънить проектъ, то предъ постройкою долженъ быть представляемъ въ Консисторію примфрный планъ, съ указаніемъ размфра зданія и особыхъ частей его и съ поясненіемъ ихъ назначенія. Дабы планы въ церквахъ не затерялись, рекомендуется духовенству вывъсить ихъ въ рамкахъ на стънахъ въ церковныхъ ризницахъ. ("Пензен. Еп. Въд.", № 16).
- Въ г. Канскъ, Костромской губ., есть церковно-приходская школа. Съ недавняго времени въ этой школъ преподается учительницей Александрой Косовой шитье обуви. Школа смъшанная и въ послъдніе годы привлекла массу учащихся дѣтей обоего пола. Въ двухъ отдѣленіяхъ этой школы въ истекшемъ году было до 140 человѣкъ. Всѣ охотно обучаются ремеслу. Учительница выхлопотала, чтобы матеріалъ для работъ учащимся давался даромъ. Въ поощреніе за свой исключительный трудъ учительница получаетъ прибавку жалованья. Дѣло ведется съ быстрымъ необычайно успѣхомъ. Признательные ученики и ученицы поднесли своей учительницѣ башмаки работы лучшаго мастера-ученика. ("Кормчій", № 36).
- О внышнемъ виды проповыднической канедры въ храмы и ея необходимости. "Московскія Церк. Въдомости" ратують за возстановленіе

настоящихъ амвоновъ. "Обычнымъ мѣстомъ проповѣдника слова Божія въ храм' служить амвонь, что по словопроизводству съ греческаго языка значитъ восхождение; эта возвышенность амвоновъ въ храмъ служитъ напоминаніемъ техъ возвышенныхъ месть и горъ, съ которыхъ Самъ Господь поучалъ народъ, и поучалъ такъ потому, что всегда имълъ большое число слушателей, изъ которыхъ каждый жаждаль не только услышать Его Божественное слово, но и видъть самую личность Божественнаго Учителя. Въ дъйствительности же подобное устройство амвона строго не соблюдается, и въ большинствъ храмовъ мы видимъ не только алтари, но даже и мъсто предъ Царскими дверями (амвонъ) совершенно одного уровня со всёмъ поломъ. Между тъмъ обращаясь къ древности, мы узнаемъ, что въ прежнія времена амвоны въ храмахъ устраивались съ нёсколькими ступенями и имёли видъ нынашней канедры. Или же, въ иныхъ храмахъ для проповадниковъ устраивались особыя канедры. Очень, и даже очень, удобно устраиваются для проповъдниковъ мъста въ храмахъ современной намъ Греціи, особенно въ Авинахъ. Вотъ ихъ устройство: проповъдниковъ вы тамъ увидите стоящими не передъ Царскими дверями, а надъ ними. Царскія двери вмъстъ съ нижнимъ ярусомъ иконостаса въ таковыхъ храмахъ обыкновенно устраиваются нъсколько отступя отъ верхней части иконостаса (самаго алтаря); въ этомъ промежуткъ дълается въ нъсколько ступеней подъемъ на проповъдническую канедру, которая устраивается такимъ образомъ надъ самыми Царскими дверями, а съ лицевой стороны загораживаетъ до половины корпусъ проповёдника большой двуглавый орель, сзади котораго устроено мъсто для книги или тетради. Обратимъ вниманіе наше на то удобство, какое представляется пропов'яднику при произношеніи имъ пропов'єди съ подобныхъ каеедръ или вообще съ возвышенныхъ амвоновъ. Удобство, несомнанно, обоюдное:-и проповадникъ, при такихъ условіяхъ, можеть безпрепятственно обращать свое слово ко всемъ имеющимся въ виду слушателямъ, и слушатель, хотя бы онъ стоялъ у порога церковныхъ дверей, имъя предъ глазами проповъдника, не будетъ имъть нужды подвигаться впередъ и тъмъ стъснять себя и другихъ, а оставаясь на своемъ мъстъ, можетъ разобрать каждое слово проповъдника. Наконецъ, возвышенности проповъдническаго мъста требуетъ и самое произнесеніе пропов'єдей. Только та пропов'єдь можеть считаться самою наилучшею, которая хорошо произнесена, а передача нами своихъ мыслей словами естественно должна сопровождаться тъми или другими внъшними тълесными знаками-головой, глазами, руками и всею фигурою тъла, и которая, слъдовательно, должна быть не только слышна, но и видима. Остается ожидать, чтобы на это было обращено вниманіе, и над'яяться, можеть-быть, даже и въ скоромъ времени увидеть проповедниковъ, стоящихъ ступенью или двумя выше надъ солеею и гораздо выше общаго уровня съ народомъ. Таковыми возвышеніями могуть послужить не большіе круги или квадраты на подобіе архіерейскихъ каеедръ, и восьмигранники, употреблявшіеся въ концѣ XVII и началь XVIII стольтій и досель сохранившіеся въ нькоторых приходскихъ храмахъ Московской епархіи. (Московск. Церк. Від.).

- Тверская Духовная Консисторія на основаніи годового отчета благочиннаго 5 округа, Тверского увзда, за 1910 годъ, распорядилась и Его Высокопреосвященство утвердиль: рекомендовать настоятелямъ приходскихъ церквей вести систематическія катихизическія поученія преимущественно во дни великаго поста и на внъбогослужебныхъ собесъдованіяхъ, заранъе объявляя прихожанамъ о времени и порядкъ сихъ поученій. Пособіемъ для кагихизаторовъ могутъ служить: 1) уроки по пространному Христіанскому Катихизису Православныя Восточныя Канолическія церкви, протоінрея Георгія Титова, двѣ книги: 2) Катихизическія бесѣды къ сельскимъ прихожанамъ, священника К. Стратилатова; 3) его же собраніе поученій для простого народа въ двухъ частяхъ; 4) Катихизическія поученія, общедоступно изъясняющія ученіе Православной церкви о христіанской въръ, надеждь и любви, собранныя протојереемъ Г. Дьяченко; 5) о христіанской въръ, надеждъ и любви поученія Евсевія, Архіепископа Могилевскаго. Всв означенныя сочиненія дадуть обильный матеріаль для назиданія прихожань. Кром'в этого, можно пользоваться и другими вновь появившимися сочиненіями, сообразно съ потребностями времени и слушателей. ("Изъ Твер. Еп. Вѣд., № 35).
- На рапортт одного священника по поводу принятія въ хоръ птвиаго безъ видома и согласія регента того хора, въ которомъ прежде состоялъ тотъ пѣвчій, послѣдовала такая резолюція Преосвященнаго Митрофана, епископа Екатеринбургскаго и Ирбитскаго. "Изъ настоящаго рапорта и отзыва пѣвчаго видно, что его сманилъ регентъ, не заявивъ предварительно о томъ регенту №—скаго хора. За такое невѣжество объявляется регенту П. выговоръ съ предупрежденіемъ, что если онъ еще позволитъ себѣ подобную продѣлку по отношенію къ какому бы то ни было хору и регенту въ епархіи, то ему будетъ воспрещено управлять хорами въ предѣлахъ Екатеринбургской епархіи. Вѣроятно, по своей музыкальной необразованности регентъ этотъ не въ состояніи самъ подготовить пѣвцовъ и собираетъ себѣ выученныхъ другими". ("Екат. Еп. Вѣд." № 35).
- Съёздъ учителей пёнія духовно-учебныхъ заведеній и второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Новгородской епархіи, 3—7 іюля 1911 г., въ Новгородё въ послёднемъ засёданіи, по докладамъ руководителей, постановилъ:
- 1) Просить Высокопреосвященнѣйшаго Владыку сдѣлать всѣ постановленія Съѣзда обязательными для г.г. учителей пѣнія духовно-учебныхъ заведеній и второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Новгородской епархіи, а также для регентовъ и хоровъ приходскихъ церквей и монастырей.
- 2) Просить Епархіальный Училищный Совѣть сдѣлать распоряженіе: 1) объ обязательномъ изученіи въ начальныхъ церковно-приходскихъ школахъ тѣхъ пѣснопѣній, которыя назначены Съѣздомъ для исполненія всенароднымъ пѣніемъ въ церкви и 2) о томъ, чтобы при изученій церковнаго пѣнія въ начальныхъ школахъ вообще учителя пѣнія руководились въ цѣляхъ единообразія постановленіями Съѣзда.

- 3) Просить Высокопреосвященнѣйшаго Владыку сдѣлать распоряженіе Правленіямъ духовныхъ учебныхъ заведеній и чрезъ Епархіальный Училищный Совѣтъ—Совѣтамъ второклассныхъ школъ о пріобрѣтеніи въ достаточномъ количествъ пѣвческихъ изданій, выбранныхъ и рекомендованныхъ Съѣздомъ для учебныхъ—какъ классныхъ, такъ и хоровыхъ занятій въ вышеуказанныхъ учебныхъ заведеніяхъ.
- 4) Ходатайствовать предъ Его Высокопреосвященствомъ объ устройствъ при Братствъ во имя Св. Софіи постоянной Епархіальной Церковно-Пъвческой Библіотеки, изъ которой выдавались бы регентамъ и учителямъ пънія епархіи въ льготное пользованіе на опредъленные сроки церковнопъвческія изданія, какъ нотныя, такъ и теоретическія.
- 5) Оканчивая свои занятія по изслѣдованію и выбору перковныхъ напѣвовъ, по составленію программъ и указаній для одноголоснаго, всенароднаго и хорового пѣнія въ перковныхъ хорахъ, въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ и школахъ епархіи, Съѣздъ постановилъ принести искреннюю и сердечную почтительную благодарность устроителю настоящаго Съѣзда, Высокопреосвященному Арсенію, Архіепископу Новгородскому и Старорусскому. Живое участіе Его Высокопреосвященства въ работахъ Съѣзда, выразившееся въ посѣщеніи засѣданій, въ совѣтахъ и распоряженіяхъ, занесенныхъ на страницы журналовъ, ободряетъ руководителей и членовъ Съѣзда въ предстоящихъ пѣвческихъ работахъ на своихъ мѣстахъ и подаетъ твердую увѣренность въ томъ, что результаты постановленій и мѣропріятій, выработанныхъ на Съѣздѣ, не замедлятъ получить осуществленіе на перковныхъ клиросахъ Новгородской епархіи въ самомъ ближайшемъ будущемъ на благо Святой Православной Церкви и на преуспѣяніе русскаго народно-пѣвческаго искусства.
- 7. Всѣ постановленія Съѣзда, занесенныя въ 12-ти журналахъ и подписанныя руководителями и членами Съѣзда, представить на благо-усмотрѣніе и утвержденіе Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Новгородскаго и Старорусскаго.

Резолюціей Высокопреосвященнаго Арсенія всѣ постановленія Съѣзда утверждены. (Изъ "Новг. Еп. Вѣд.", № 34).

- Особое миние меньшинства общеземскаго съъзда по народному образованію относительно церковно-приходскихъ школъ. По поводу постановленія общеземскаго съъзда по народному образованію относительно церковно-приходскихъ школъ, которымъ принято объединеніе въ одномъ общемъ завъдываніи всъхъ включенныхъ въ школьную съть начальныхъ народныхъ училищъ, въ томъ числъ и церковно-приходскихъ школъ, меньшинство представило особое мнѣніе, сущность котораго сводится къ слъдующимъ положеніямъ:
- 1) Крайняя неопредѣленность предположеннаго характера подчиненія церковно-приходскихъ школъ училищнымъ совѣтамъ. Какъ "вѣдѣніе", такъ и "надзоръ" со стороны училищныхъ совѣтовъ по отношенію къ церковно-приходскимъ школамъ на практикѣ легко могутъ превратиться въ полное устраненіе церковнаго управленія отъ завѣдыванія означенными школами, а

при условіи перенесенія суммъ, ассигнуемыхъ казной на содержаніе учащихъ въ этихъ школахъ, неизбѣжно къ этому приведетъ. Какъ общеизвѣстно, распорядитель суммъ, питающихъ какое-либо дѣло, неизбѣжно является его фактическимъ хозяиномъ. При такихъ условіяхъ осуществленіе резолюціи съѣзда равносильно полному упраздненію церковно-приходскихъ школъ, включенныхъ въ школьную сѣть, какъ таковыхъ.

- 2) Упразднение церковно-приходскихъ школъ, хотя бы посредствомъ превращенія ихъ въ школы земскія, не оправдывается ни современнымъ ихъ состояніемъ, ни заботами о скоръйшемъ осуществленіи всеобщаго народнаго обученія. Никакихъ сколько-нибудь удостовъренныхъ данныхъ о плохомъ состояніи церковно-приходскихъ школъ и неудовлетворительной постановкъ преподаванія въ нихъ на събздѣ приведено не было. Съ другой стороны, существующія земскія народныя школы, какъ это было выяснено на съёздё, отличаются многими несовершенствами. Тѣ начатки знаній, которыя преподаются въ народныхъ школахъ и которыми преподавание въ нихъ неизбѣжно ограничится, пока продолжительность обученія не будеть превышать четырехъ лѣтъ, могутъ быть съ одинаковымъ успѣхомъ проводимы въ населеніе какъ при руководствъ школьнымъ дъломъ священнослужителями, такъ и при завъдываніи имъ общественными учрежденіями. Единственнымъ правильнымъ разрѣшеніемъ вопроса о народномъ образованіи является заполненіе всей школьной съти школами повышеннаго типа, могущими вооружить население тъми минимальными свъдъніями и развитіемъ, которыхъ требують отъ всъхъ слоевъ населенія современныя экономическія и политическія условія жизни. Но при такихъ условіяхъ вопросъ объ упраздненіи церковно-приходскихъ школь устранится самъ собой, ибо свътское сколько-нибудь научное преподаваніе не является задачей церкви. При настоящихъ же условіяхъ, когда нормальнымъ типомъ народной школы съёздомъ признана школа съ четырехгодовымъ курсомъ, устраненіе церкви отъ зав'ядыванія н'якоторыми изъ этихъ школъ приведетъ лишь къ ослабленію притока денежныхъ средствъ на дѣло осуществленія всеобщаго народнаго обученія и уменьшить число лиць, посвящающихъ свое время и трудъ просвъщенію народныхъ массъ. Церковь, насильственно устраненная отъ завъдыванія церковно-приходскими школами, естественно направить свои духовныя и матеріальныя силы къ иному; разумжется высокому, по преследуемой имъ цели, делу, что однако несомненно приведеть къ отсрочкъ проведенія въ жизнь принципа всеобщаго обученія.
- 3) Предположенная съвздомъ реформа метода преподаванія въ земской начальной народной школь, независимо отъ того, что результаты ея представляются въ настоящее время безусловно неопредъленными, также не можетъ служить причиной для упраздненія церковно-приходскихъ школъ посредствомъ перевода ихъ въ въдъніе училищныхъ совътовъ. Усовершенствованіе методовъ преподаванія въ народныхъ школахъ, при современномъ объемъ и продолжительности ихъ курса, можетъ быть съ одинаковымъ усиъхомъ осуществлено лицами какъ свътскаго, такъ и духовнаго званія. ("Церк. Въстн.", № 36).

y ny storm ny historia departs dia a tro binerandry orangon elebratory

### Извъстія и замътки.

— Анти-алногольный день. По прим'тру устроеннаго с -петербургскимъ обществомъ по борьбъ съ бугорчаткой праздника "Вълаго Цвътка", въ скоромъ времени въ Петербургъ будетъ устроенъ "Анти-алкогольный день".

Устраиваеть его, какъ мы слышали, состоящій подъ покровительствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Константина Константиновича "Всероссійскій трудовой союзъ христіанъ-трезвенниковъ". Предполагается, что праздникъ трезвенниковъ состоится 29 сентября. Въ этотъ день въ Петербургъ и Павловскъ на улицахъ, въ общественныхъ, правительственныхъ и частныхъ учрежденіяхъ, по фабрикамъ, заводамъ, мастерскимъ и т. и. будутъ пущены продавщики и продавщицы двухъ популярныхъ книжекъ, съ картинами, таблицами и діаграммами, спеціально написанныхъ къ этому дню и доказывающихъ на основаніи научныхъ данныхъ разрушительное дъйствіе алкоголя на организмъ человъка. Названіе книжекъ такое: д-ръ мед. А. И. Вержбицкій "Мои бесёды съ народомъ о пьянствъ" и Б. И. Гладковъ "Спиртные напитки-вредъ для души и тъла". Каждая изъ книжекъ (около 40 страницъ, съ многими иллюстраціями) будеть продаваться по цънъ не ниже 5 коп. по желанію покупателя. Доходъ оть продажи этихъ книгъ, себъ стоимость которыхъ около 5 коп., пойдеть на развитіе д'ятельности трудового союза христіанъ-трезненниковъ по распространенію идей трезвости. Путемъ устройства такого "анти-алкогольнаго дня", трудовой союзь христіань-трезвенниковъ надъется широко поставить борьбу съ пьянствомъ въ столицъ, а затъмъ уже перенести ее и въ провинцію, гдъ по мъстамъ имъются отдълы союза. Въ число продавщицъ и продавщиковъ заявляютъ желаніе поступить на этоть день лица изъ общества, врачи, студенты и курсистки. Предполагается привлечь къ продажъ до 500 человъкъ. По улицамъ и въ магазинахъ будуть вывъшены плакаты съ приглащеніемъ не употреблять спиртныхъ напитковъ. Всъ продавщицы и продавщики анти-алкогольныхъ книжекъ будуть снабжены отъ союза особыми удостовъреніями и значками союза, зеленый кресть на бъломъ полъ, съ надписью вокругъ "Всероссійскій трудовой союзъ христіанътрезвенниковъ". ("Россія", № 1788).

— Изданнымъ недавно декретомъ римской нуріи "Motu proprio de diebus festis" установлено, что всё церковные праздники, за исключеніемъ восьми, въ случаї, если они приходятся въ будніе дни, переносятся на ближайшія воскресенія и такимъ образомъ празднованіе ихъ въ установленные ранёе дни помянутымъ декретомъ уничтожается. Между тімъ таковой порядокъ соблюденія римско-католическихъ церковныхъ праздниковъ противорівчить дійствующимъ въ Россіи гражданскимъ законамъ (по Имперіи: Высочайше утвержденное 2 іюня 1897 г. мнітіе Г. Совіта и Высочайше утвержденное 22 января 1900 г. Положеніе Комитета Министровъ; по губерніямъ Привислинскаго края: Высочайше утвержденныя Положенія Комитета Министровъ отъ 15 мая 1881 г. и 13 декабря 1903 г.), кои устанавливають необходимость соблюденія нікоторыхъ католическихъ праздниковъ и въ томъ числі отмітницы и субботы Страстной неділи, второго дня Пасхи, Духова дня, Рождества Богородицы, а также 24 и 26 декабря.

Принимая во вниманіе, что такимъ образомъ упомянутый декретъ не согласуется съ дъйствующими законоположеніями, министерство внутреннихъ дълъ не признало возможнымъ испрашивать Высочайшее соизволеніе на передачу означеннаго декрета начальникамъ римско-католической епархіи, которые и предварены, что этотъ декретъ не можетъ быть объявляемъ и исполняемъ. (О. Б).

— Библейское открытіе "Times" телеграфирують изъ Берлина, что въ "Theologische Literaturzeitung" опубликовано заявленіе профессора Адольфа Гарнака объ открытіи первостепенной важности для исторіи христіанской церкви первыхъ въковъ.

Въ монастыръ Метеоронъ профессоромъ аеинскаго университета Константиномъ Діобуніатисомъ открыта рукопись X въка, содержащая Апокалипсисъ до 14 главы съ комментаріями. Профессоръ Гарнакъ заявляеть, что комментаріи принадлежать Оригену и представляють изъ себя именю тѣ комментаріи къ откровенію, о которыхъ онъ упоминаетъ въ своихъ поясненіяхъ къ евангелію отъ св. Матеея. ("Россія", № 1789).

- Оберъ-прокуроромъ Св. Синода въ ближайшемъ времени вносится на разсмотрѣніе Совѣта Министровъ выработанный Св. Синодомъ проектъ измѣненія дѣйствующихъ законовъ о завѣщательныхъ правахъ епископовъ и другихъ монашествующихъ лицъ. ("Нов. Вр.", № 12758).
- 0 преподаваніи методики Закона Божія въ духовныхъ семинаріяхъ и женскихъ училищахъ. Св. Синодомъ предписано, чтобы: а) при преподаваніи дидактики въ дух.-уч. заведеніяхъ должное вниманіе преподавателей было обращаемо на методику начальнаго обученія Закону Божію и б) практическіе уроки по Закону Божію въ образцовыхъ школахъ обязательно давались всѣми воспитанниками V и VI классовъ духовной семинаріи и всѣми воспитанницами VI и VII классовъ женскихъ епархіальныхъ училищъ, въ цѣляхъ лучшаго усвоенія ими методики Закона Божія. ("Колоколъ", № 1638).
- **Къ возвращенію митрополита Антонія.** Митрополить петербургскій Антоній ожидается съ Кавказа въ концъ сентября. Здоровье владыки значительно поправилось. ("Колоколъ", № 1638).
- Исправленіе текста паремій. Въ настоящее время въ Св. Синодѣ возбужденъ вопросъ объ исправленіи богослужебнаго текста паремій, не вполнѣ, хотя и незначительно, тождественнаго съ славянскимъ текстомъ Библіи. ("Колоколъ", № 1638).
- Предсъдатель уч. совъта при Св. Синодъ, прот. П. И. Соколовъ, возвратился изъ Крыма, куда ъздилъ по дъламъ постройни въ Алупкъ климатической колоніи для учителей и учительницъ церковно-приходокихъ школъ. Этимъ учрежденіемъ множество обезсилъвшихъ на тяжеломъ поприщъ служенія дълу Церкви и просвъщенія обрътутъ новыя силы для своей нелегкой службы. ("Колоколъ", № 1638).

Редакторъ Н. Малицкій.

### ОБЪЯВЛЕНІЯ.



#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1912 годъ

на единственный въ Россіи двухнедъльный

художественно-литературный и научный журналъ

7-й годъ изданія журнала.

съ роскошными картин., въ краскахъ по образцу лучш. загранич. изданій

## RPOSYKAEHIE

СЪ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ ИЗЯЩНЫХЪ КНИГЪ.

Въ журналъ приним. участіє: Авсъенко В. Г., Амфитеатровъ А. В., Андреевъ Л. Н., Арцыбашевъ М. П., Баранцевичъ К. С., Боборыкинъ П. Д., Бунинъ И. А., Будищевъ А. Н., Галина Гл., Градовскій Г. К., Гусевъ-Оренбургскій С. И., Гитдичъ П. П., Дрожжинъ С., Златовратскій Н. Н., Заринъ А. Е., Измайловъ А. А., Каменскій А. П., Корецкій Н. В., Коринфскій А. А., Купринъ А. И., Лазаревскій Б. А., Ленскій В. Я., Луговой А. А., Маминъ-Сибирякъ Д. Н., Невъжинъ П. М., Немировичъ-Данченко В. И., Потапенко И. Н., Рышковъ В. А., Рославлевъ А. С., Серафимовичъ А. С., Скиталецъ, Тихоновъ Вл. А, Федоровъ А. М., Цензоръ Дм., Чириковъ Е. Н., Чеховъ М. П., Щепкина-Куперникъ Т. Л., Ясинскій І. І. и мног. др. извъсти. русск. писатели.

Программа журнала: Романы, повъсти и разсказы. Стихотворенія. Очерки изъ исторіи и исторіи литературы. Фельетоны. Сатирическіе и юмористическіе разсказы. Критика, живопись, скульптура, театръ и музыка. Путешествія. Этнографическіе очерки. Записки и воспоминанія. Научныя и политическія статьи. Вопросы гигіены и физическаго развитія. Вопросы воспитанія. Изящныя работы. Охота. Спортъ. Пьесы для любительскихъ спектаклей. Ноты. Домашнія занятія, игры и развлеченія. Библіографія.

Журналъ печатается на дорогой глазированной бумагъ.

Девизъ изданія: "НЕ ОБЪЩАТЬ МНОГО, НО ВЪ РАМКАХЪ ОБЪЩАННАГО ДАТЬ ТОЛЬКО ХОРОШЕЕ, ЦЪННОЕ".

Подписавшіеся на 1912 годъ получать (15-го и 1-го числа каждаго м'всяца):

Роскошныхъ выпуска художественно-литературнаго и научнаго журнала по образцу лучшихъ заграничныхъ изданій, въ тисненныхъ барельефами папкахъобложкахъ, съ приложеніемъ картинъ исполненныхъ красками.

20 Изящныхъ книгъ избранныхъ разсказовъ классиковъ современной мысли, съ портретамн авторовъ, въ оригинальныхъ иллюстрированныхъ обложкахъ. Будутъ выданы собранія сочиненій:

дутъ выданы собранія сочиненій:

І. д'Аннунціо, С. Лагерлефъ, Эдгара По, Ф. Ведекинда, Э. Пардо Басанъ, Ан. Франса, А. Шницлера, К. Лемоннье, О. Мирбо, В. де-Лиль-Аданъ,

О. Уайльда, Кат. Мендеса Ж. Роденбаха, Тетмайера. К. Гамсуна, П. Бурже, А. Стриндберга, Уэльса, Марсель Прево, С. Пшибышевскаго.

Великолъпныхъ художественныхъ альбома, какъ настольное украшеніе: "Иллюстрированныя сочиненія великихъ писателей". Съ картинами, цвътными виньетками-рамками, тисненіемъ и портретами на паспарту. Подписчики получатъ какъ шедевръ типографскаго искусства:

### 1. Сонеты Шекспира. 2. Поэмы Байрона. 3. Поэмы — Альфреда Мюссе.

75 картинъ: олеографій, автотипій, автотипій въ краскахъ и портретовъ на паспарту.

#### ЮБИЛЕЙНЫЙ АЛЬБОМЪ КАРТИНЪ ВЕРЕЩАГИНА "1812 г.":

10 картинъ въ краскахъ на паспарту, въ художественной папкъ.
Годовые подписчики получатъ съ первымъ № журнала

БОЛЬШУЮ СТЪННУЮ КАРТИНУ ВЪ КРАСКАХЪ.

Знаменитаго художника Боденгаузена XXXIII ОННА размъръ картины 66×90 сант.

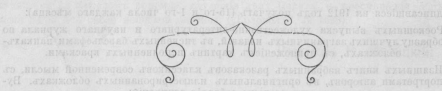
Точное выполненіе полной поэзіп, высоко-вдохновенной картины, стоимость которой въ художественныхъ магазинахъ 18 и 20 рублей экземпляръ, возложено редакціей на Поставщиковъ Двора Его Императорскаго Величества "А. Вильборгъ и Р. Голике". Не поддающаяся описанію картина кисти геніальнаго художника будетъ служить укращеніемъ самой изыснанной гостиной.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА. На годъ (безъ доставки 7 руб.; съ доставкой и пересылкой 8 р.; на полгода 5 р., на 3 мъсяца 3 р. За границу 10 р.).

Редакція журнала "ПРОВУЖДЕНІЕ", С.-Петербургъ, Невскій пр., № 114. Редакторъ Н. В. Корецкій.

Лицамъ подписавшимся своевременно, до 1-го января, редакція будетъ высылать въ теченіе года безплатно новую, оригинальную, двухнедъльную газету:

ВЕСЕЛАЯ ГАЗЕТА. Злободневные фельетоны въ прозъ и стихахъ. Сатиристихотворенія. Пародіи. Каррикатуры. Пьесы. Игры и развлеченія.



10 картинъ въ ираскахъ на паспарту, въ художественной папиъ.