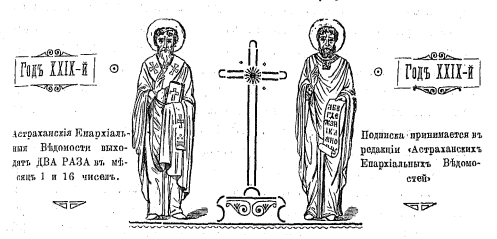
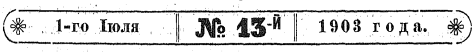
# ACTPAXAНСКІЯ SПЯРХІЯЗЬНЫА ВЪДОЛОСТИ.



Цвна годовому изданію съ пересылкою и доставкою на домъ 6 рублей. Причты двухнітатныхъ, трехнітатныхъ и бол. перквей высылають въ редакцію ПЕСТЬ рублей только за одинт экземилярь Відомостей, а за остальные экземпляры по ЧЕТЫРЕ руб. По послідней цініт «Епархіальныя Відомости» уступаются церковно-приходскимъ и министерскимъ школамъ, волостнымъ и сельскимъ правленіямъ.



## ОТДБЛЪОФФИЦІАЛЬНЫЙ

Указъ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, САМОДЕРЖЦА ВСЕ-РОССІЙСКАГО, изъ Святвишаго Правительствующаго Сунода, Преосвященивишему Георгію, Еписнопу Астрахансному и Енотаевскому.

По Указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА, Святый Правительствующій Сунодь имыли сужденіе обы устраненін допускаемыхы духовенствомы неисправностей при веденіи метрическихы книгы. Приказали: Метрическія свидытельства и записи, по существу своему, имыють весьма важное значеніе какы документы, свидытельствующіе, на ряду сы другими, о правахы гражданскаго состоянія, почему оны бывають необходимы для каждаго отдыльнаго лица, вы разнообраз-

ныхъ условіяхъ его личнаго, семейнаго и общественнаго быта; всякая неточность и погрышность вы выдаваемыхы церковными причтами метрическихъ свидетельствахъ, вынисяхъ и справкахъ сопровождаются, въ практическомъ отношении, разными затрудненіями, хлопотами другими неблагопріятными последствіями для лиць, нуждающихся въ этихъ документахъ, а вийстй съ тимъ осложняють и дилопроизводство въ самихъ Консасторіяхъ, обременяя ихъ дёлами, возникновеніе которыхъ, при правильномъ веденіи записей въ метрическихъ книгахъ, не могло бы имъть мъста. Въ виду столь важнаго значенія метрическихъ свидътельствъ и записей, Святъйшій Сунодъ циркулярными указами отъ 4 марта 1886 г. за № 2 и 23 декабря 1889 г. 15, предписаль Епархіальнымь Преосвященнымь, дабы они обратили вниманіе подвёдомственнаго имъ духовенства на исправное веденіе метрическихъ записей, -и, въ случаяхъ обнаруженія чеисправности и небрежности со стороны церковныхъ причтовъ въ семъ отношении ненеослабно подвергали виновныхъ наказаніямъ, опредъленнымъ въ 192 и 193 ст. Уст. Дух. Конс. Однако же случаи неисправностей въ веденіи церковными причтами метрическихъ книгь не прекращаются и досель въ разныхъ епархіяхъ, что видно изъ поступающихъ въ большомъ количествъ на разръщение Консисторий и Святьйшаго Сунода дъль объ исправлени въ метрическихъ книгахъ неправильныхъ записей и о внесеніи въ эти книги пропущенныхъ актовь о рожденіяхъ, бракахъ и смерти. Все это указуетъ на необходимость установленія со стороны Епархіальных Начальствь особливо твердаго правильностью веденія метрическихъ книгъ подвёдомственнымъ имъ духовенствомъ и применения наиболее строгихъ меръ взыскания къ виновнымъ въ нерадъніи о семъ членамъ церковнаго причта. По симъ основаніямъ и въ видахъ устраненія на будущее время безпорядочности при веденіи метрических книгь, Святьйшій Сунодъ находить необходимымъ вновь указать приходскому духовенству на нижеслъдую. щія правила, коими оно должно неуклонно и подъ опасеніемъ строгой отвътственности руководиться при составлении метрическихъ записей, въ особенности о рожденіи и крещеніи: 1) Върное и исправное содержаніе приходскихъ метрическихъ книгъ возлагается на общую и нераздъльную отвътственность не только священниковъ, но и діаконовъ и причетниковъ (Т. IX Зак. о сост. ст. 870); 2) Родившіеся, брако-

сочетавшіеся и умершіе записываются въ метрики приходскимъ сви**шенникомъ или черезъ діаконовъ и причетниковъ, немедленно по ис**правленіи каждой требы, со всевозможною върностью и исправностью, и только, въ случат отсутствія по какимъ-либо обстоятельствамъ приходскаго свищенника, случающіеся въ сіе время браки, рожденія и крещенія младенцевъ и погребенія умершихъ записываются исправлявшимъ требу стороннимъ священникомъ (Т. ІХ Зак. о сост. ст. 864-867); 3) Всякія подчистки въ метрическихъ записяхъ строго воспрещаются и если бы случилась погрышность записавшаго, то погрышительно написанное надлежить оградить со всёхъ сторонъ чертами и потомъ продолжать писать что должно (Т. ІХ Зак. о сост. ст. 866). По совершении требы и по внесении о семъ записи въ метрическия книги, священнослужители, въ отвращение ощибовъ, тогда же приглашають участвовавшихъ и присутствовавшихъ обозръть върность показанія и засвидітельствовать о томъ на самыхъ метрикахъ (тамъ же ст. 872 и Уст. Дух. Конс. ст. 100); 4) Если бы причтамъ не представилось возможности предъявить къ засвидътельствованию метрическую запись дицамъ, ближайшимъ образомъ прикосновеннымъ къ событіямъ, по ихъ ли нежеланію, или по чему либо другому, напримъръ, по неграмотности, и если къ тому же встрвчается сомнине относительно върности показанія званія или фамиліи и тому подобнаго, въ такихъ случаяхъ причту надлежить навести возможныя справки по обыскнымъ книгамъ или по исповъднымъ росписямъ и другимъ докукъ составленію метрическихъ ментамъ. Обращаясь засимъ особливо записей о рожденіи и крещенія, надлежить принять къ руководству: 1) опредъление Святъйшаго Сунода отъ 14 октября—8 ноября 1887 года, въ коемъ изъяснено, что церковные причты, записывая дътей, которыя рождены отъ матерей, состоящихъ въ законномъ бракъ, незаконнорожденными, на основаніи словесныхъ заявленій или самой матери младенца, или родственниковъ и даже сторопнихъ лицъ, поступають неправильно, такъ какъ право оснаривать законность младенца, родившагося при существованіи таковаго брака, принадлежить только мужу его матери, и самый вопрось о признаніи законности или незаконности рожденія подлежить исключительно р'вшенію судебныхъ учрежденій и до обязанностей причтовъ не относится. Изъ приведеннаго опредъленія Святьйшаго Сунода явствуеть, что церковные

причты, внося въ метрическія книги запись о рожденіи и крещеніи. не призваны вийстй съ тимъ входить въ суждение о томъ, или незаконно прижить крещаемый младенець, а должны — по имъюшимся въ ихъ распоряжения даннымъ, учинить таковую запись лишь въ точное соотвътствіе съ установленною закономъ формою метрической записи о рожденіи и крещеніи. А согласно таковой форм'в крещаемые должны быть записываемы въ метрическихъ книгахъ такъ: а) дети, рожденныя отъ матерей, состоящихъ въ бракъ, хотя бы и незаконномъ, доколъ онъ не признанъ подлежащимъ духовнымъ судомъ недъйствительнымъ, а если и признанъ, то буде послъ таковаго признанія прошло менте трехсоть шести дней (Высочайшее повельніе 3 іюня 1902 г.) — на имя сихъ последнихъ и ихъ мужей (Т. Х. ч. І, ст. 119 и Высочайщее повельние 3 июня 1902 г., ст. 1311); б) дъти, рожденныя вдовою, или разведенною съ мужемъ, или той, бракъ коей признанъ недъйствительнымъ, -- на имя матери и ея умершаго или разведеннаго мужа, если со дня смерти мужа матери, или расторженія брака, или же признанія его недъйствительнымъ до дня рожденія ребенка прошло менње трехсотъ шести дней (Т. Х. ч. І, ст. 119); но, имън въ виду, что въ распоряжении составляющихъ метрическую запись не точныя и достовърныя свъдънія о всегда могуть имъться смерти мужа матери крещаемаго младенца или ея развода съ нимъ. непогрушительна въ такихъ случаяхъ запись крещаемаго и на имя только одной его матери, съ обозначениемъ ея вдовою такого то, или бракоразведенною съ такимъ-то, и притомъ отнюдь не должно быть допускаемо внесение въ запись слово «незаконнорожденный»; в) дъти женщины, родившей вскоръ послъ смерти прежняго ея мужа или развода, но во время состоянія ен во второмъ (вообще новомъ) бракъ,-на имя ея и настоящаго ея мужа, который, буде пожелаеть, на основаніи 1348 ст. Т. XVI, ч. І, Уст. Гражд. Суд. оспаривать правильность такой записи; 2) при безвъстномъ отсутствій мужа или ссылки его въ Сибирь, если сін обстоятельства надлежаще рены, и если со времени ихъ прошло болье трехсотъ шести дней, допустима, согласно приложенной къ ст. 861 Т. IX формъ метрической записи, запись дътей, рожденныхъ отъ матерей, состоящихъ въ бракъ, только на имя матерей, безъ добавленія таковой записи словомъ «незаконнорожденный», и д) согласно новымъ Высочайше утвержденнымъ

з іюня 1902 года правиламъ объ улучшеній положенія незаконнорожленныхъ дътей, всъ дъти: а) рожденныя незамужнею, б) происшедшія оть прелюбодъянія и в) рожденныя по смерти мужа матери, или по расторженіи брака разводомъ, или же после признанія брака недействительнымъ, когда со дня смерти мужа матери, или расторженія брака, или же признанія его недъйствительнымъ, до дня рожденія пропіло болье трехсоть шести дней, именуются дітьми ситобрачными (Высочайшее повеляние ст. 132), а потому таковыя дети должны быть записываемы въ метрическія книги на имя ихъ матерей, безъ обозначенія таковыхъ дітей незаконнорожденными. При внесеніи въ метрическія книги записи событія о крещеній подкидыща, родители коего не обнаружены, или вообще виббрачных двтей, матери которых по какимъ-либо причинамъ скрывають свое имя и званіе, — зацись должна быть учиняема такъ: имя крещаемаго, а также время и мъсто его рожденія, по скольку таковыя будуть обнаружены оффиціальными данными, напримъръ, удостовъреніемъ родовспомогательнаго заведенія, если рожденіе ребенка произошло тамъ, свъджніями отъ полиціи и тому подобными-или свидътельскими показаніями; въ графъже о родителяхъ следуеть написать «родители его неизвестны». О чемъ и дать знать Преосвященнымъ циркулярными указами Епархіальнымъ чтобы по епархіямь было распубликовано въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ. Мая 30 дня 1903 года.

Подлинный указъ подписали: Оберъ-Секретаръ Өеодоръ Черновскій. Секретаръ Георгій Губаревъ.

На семъ указъ послъдовала резолюція Его Преосвященства таковая: «Въ Консисторію для напечатанія въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ».

#### ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ИЗВЪСТІЯ. 1) Перемъны по службъ.

Опредъленъ *на діаконскую вакансію* въ станицу Съроглазинскую, Енотаевскаго уъзда, окончившій курсъ Духовной Семинаріи Павелъ Путятинъ, 24 Іюня.

**Перемъщены**: *на священническія вакансіи*: къ Введенской церкви слоб. Рахинки, Царевскаго уъзда, священникъ Царев-

скаго собора Дмитрій Люстровъ, 25 Іюня; къ церкви отділенія Балашевскаго женскаго монастыря въ селі Верхне-Ахтубинскомъ, Царевскаго убзда, священникъ села Михайловскаго, Астраханскаго убзда, Петръ Доктусовъ, 27 Іюня.

Астраханскаго увзда, Петръ Доктусовъ, 27 Іюня.

Утвержденъ съ должности церковиаю старосты села Пролейки, Царевскаго увзда, крестьянинъ Исидоръ Ширяевъ, 13 Іюня.

Уволены: а) за штатъ, согласно прошенію по бользни,

Уволены: а) *за штат*, согласно прошенію по болѣзни, псаломщикъ села Селитреннаго, Енотаевскаго уѣзда, Доримедонть Лебедевъ, 25 Іюня.

б) от должности церковнаго старосты Смоленской церкви гор. Астрахани купецъ Николай Макаровъ, согласно прошенію, 13 Мая.

**Исключенъ** *изт списков* за смертію заштатный Протоіерей Введенской церкви гор. Астрахани Іоаннъ **Успенскій**, 18 Іюня.

Преподано Архипастырское благословеніе Его Преосвященствомъ, Преосвящентвйшимъ Георгіємъ, Епископомъ Астраханскимъ и Енотаевскимъ, крестьянамъ: церковному старостъ села Началова Антону Клюшникову, за пожертвованіе въ мѣстную церковь на обновленіе иконъ, на устройство новаго престола и жертвенника въ предѣльномъ храмъ и на пріобрѣтеніе церковной утвари, всего на сумму 530 руб.; Семену Чернедченко за пожертвованіе священническаго облаченія въ церковь села Бахтеміровскаго въ 100 руб.; Павлу Афанасьеву за пожертвованіе въ туже церковь священническаго облаченія, кадила и подсвѣшниковъ, на сумму 119 руб 50 кон., прихожаламъ села Житнаго, за пожертвованіе въ мѣстную церковь облаченій на престолъ и жертвенникъ въ 100 руб.; Астраханскому купцу Аркадію Шустову за пожертвованіе въ туже церковь священническаго облаченія въ 100 руб.; Астраханскому мѣщанину Константину Ильину за пожертвованіе на окраску тойже церкви 120 руб.

2) Праздныя мъста.

Священническія: въ сел'в Михайловк'в, Астраханскаго увада; Пролейк'в, слоб. Рахинк'в при Михаило-Архангельской церкви и Царевскомъ Собор'в, Царевскаго увада.

Діапонскія: въ селахъ Маковѣ, Астрах. у., Ново-Николаевкѣ, Енотаевскаго уѣзда; Чапурникахъ, Шандастѣ, Плодовитомъ, Валуевкѣ. Черноярскаго уѣзда; слоб. Николаевской при Александро-Невской церкви, слоб. Рахинкѣ при Введенской церкви, Царевскаго уѣзда.

Псаломинческое въ сель Селитренномъ, Енотаевскаго увада.

Астраханскій Епархіальный Комитеть Православнаго Мис-сіонерскаго Общества симъ объявляеть, что въ двухклассной миссіонерской школѣ на Калмыцкомъ Базарѣ имѣется 8 сво-бодныхъ вакансій для учениковъ и что, согласно § 7 Общаго положенія объ устройствѣ учебно-воспитательной части въ означенной школь, въ школу принимаются крещенные калмычата (для киргизятъ существуютъ миссіонерскія школы на Трехбратинской кось и во внутренней Киргизской Ордь) имъющіе оть 10 до 15 леть отъ роду добраго поведенія, окончившіе курсь въ начальной школь, умѣющіе говорить по калмыцки и понимающіе русскую рѣчь. Примѣчанія: а) Если окажутся свободныя вакансіи въ школь, то могуть быть принимаемы въ нее и калмычата, непросвѣщенные Св. крещеніемъ, но расположенные къ сему, съ строгимъ подчиненіемъ общимъ порядкамъ школьной жизни и поведенія. б) Сверхъ сихъ лицъ, если будуть свободныя мѣста, могуть быть принимаемы и право-славно-русскія дѣти, знающія калмыцкій языкъ. в) Пріемомъ дѣ-тей въ школу вѣдаеть Коммисія, состоящая изъ о. Завѣдующаго школой и наличныхъ учителей. г) Прошенія подаются въ маго школой и наличныхъ учителей. г) Прошенія подаются въ Августь мьсяць на имя Коммиссіи, безъ оплаты гербовымъ сборомъ, съ представленіемъ выписки о рожденіи, документа объ окончаніи курса въ начальной школь и свидьтельства о привитіи предохранительной осны. д) Дъти желающія поступить въ школу, подвергаются медицинскому осмотру, во избъжаніе могущаго быть пріема дътей съ заразными бользнями. е) По медицинскомъ освидьтельствованіи дъти, желающія поступить въ школу, подвергаются повърочному испытанію въ знаніи предметовъ одноклассной церковной школы и удовлетворительно выдержившін экзамень, принимаются въ школу ж) Такъ какъ

всё, поступающія въ школу, дёти должны жить въ общежитіи (§ 22 общаго положенія), то Коммиссіи необходимо дёлать тщательный разборъ дётей-сироть и бёдныхъ родителей отъ дёдёй состоятельныхъ родителей, чтобы первыя принимались съ содержаніемъ безплатнымъ, а послёднія — съ установленною платою и з) Если число дётей, им'ющихъ право жить въ общежитіи безплатно, превышаетъ количество безплатныхъ вакансій, — тогда необходимо отдать предпочтеніе тёмъ сиротамъ и б'ёднякамъ, которыя, удовлетворяя въ равной степени всёмъ прочимъ условіямъ пріема, бол'є другихъ знакомы съ церковнымъ п'ёніемъ.

### отчетъ

Астраханскаго Отдъла Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества за 1901—1902 и 1902—1903 годы.

(Шестой и седьной годы его существованія).

Совъть Астраханского Отдъла Императорского Православного Палестинского Общества имфетъ честь представить благосклонному вниманію настоящаго Собранія отчеть за два минувшихъ дъятельности. Такой необычный объемъ отчета всегда представляющаго обзоръ деятельности за одинъ только последній годъ, вызванъ исключительнымъ обстоятельствомъ -- кончиною Председателя Отдела Преосвященнаго Сергія, последовавшей 13 апрыля 1902 года; такъ какъ тажкая бользнь и затымъ кончина Владыки пришлись на то время, когда обыкновенно всегда происходило торжественное годичное Собраніе Астраханскаго Отдъла Палестинскаго Общества, то, въ виду указанныхъ скорбныхъ обстоятельствъ, назначать подобное Собраніе признано было неудобнымъ. По распоряжению вновь назначеннаго, Респринтомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Сергія Александровича, отъ 18 мая 1902 г. за № 11, на должность Предсъдателя Астраханскаго Отдъла Преосвященнаго Георгія, Епископа Астраханскаго и Енотаевскаго, въ Центральный Совъть Налестинскаго Общества своевременно

были представлены краткія отчетныя свёдёнія, которыя и вошли въ общій отчеть Совёта о дёятельности Отдёловъ, какъ часть его.

1 марта 1901 года Астраханскій Отділь вступиль въ шестой годъ существованія, такъ что къ 1 марта 1903 года исполнилось семь лъть послъ его основанія. 15 апръля, въ недълю женъ муроносицъ, послъ божественной литургіи, въ 12 часовъ пополудни, въ залъ Епархіальной Библіотеки состоялось общее годичное Собраніе членовъ Астраханскаго Отдъла, подъ предсъдательствомъ въ Бозъ почившаго Преосвященнаго Сергія. Послъ пънія всъми присутствующими пасхальнаго тропаря: «Христосъ воскресе» ... Дёлопроизводителемъ Отдёла быль прочитань составленный имъ отчеть о двятельности Отдела за минувшій 1900-1901 годъ. Послъ чтенія отчета инспекторъ духовной семинаріи, священникъ Симеонъ Покровскій, прочиталь составленную имъ, по порученію Предсёдателя, рёчь о паломиччествё въ святую землю и объ отношения въ нему Палестинскаго Общества. Авторъ рвчи, съ присущею ему обстоятельностью и картинностью, обрисоваль слушателями неудержимое стремление русскаго православнаго человъка къ святынямъ Палестины; паломиичество къ святымъ чавшееся у насъ съ самыхъ первыхъ временъ христіанства, и быстро усиливающееся въ последнее время, всегда встречало поддержку со стороны нашихъ князей и благочестивыхъ государей, а 20 лътъ тому назадъ нашло могущественное и систематическое покровительство со стороны Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества. Двятельность этого Общества, главнымь образомь въ отношении къ паломникамъ, кратко и вмъстъ съ тъмъ живо и обрисована авторомъ. Ръчь была выслушена съ живымъ интересомъ и глубокимъ вниманіемъ. Встиь до очевидности было ясно, какое симпатичное дтло совершаеть Палестинское Общество, идя на встрвчу священной истинно-христіанской потребности русскаго народа и викстк съ тких содкиствуя большему укръпленію православія во Св. Земль въ противовьсь инославной пропагандъ. Отчетъ и рвчь были напечатаны въ №№ 9, 11-12 Астраханскихъ Епархіальныхъ Въдомостей за 1901 годъ и затъмъ отчеть быль издань отдёльными брошюрами въ количествъ 140 экземп. и разосланъ былъ членамъ Отдъла, а также во всъ почти Епархіальные Отдълы, въ надеждъ, что и они, въ виду большаго единенія на почвъ общаго и дорогого всъмъ дъла, отвътять темъ же самымъ; нанадежда эта оправдалась: болье половины Отдъловъ прислади въ Совъть Астраханскаго Отдъла свои отчеты.

По прочтеніи річи, по предложенію Предсідателя, приступлено было къ выбору члена Совъта вмъсто скончавшагося Астраханскаго купца А. М. Солина, одного члена въ кружечную Коммиссию вмъсто скончавщагося священника А. А. Зорина, и двухъ членовъ въ ревизіонную Коммиссію; причемъ единогласно были избраны: въ члены Совъта Инспекторъ Семинаріи, священникъ Покровскій, какъ весьма сочувствующій задачамъ Палестинскаго Общества и выразившій это сочувствіе составленіемъ двухъ прекрасныхъ ръчей для годичныхъ раній -- въ члены кружечной Коммиссіи -- Астраханскій купецъ С. К. Марковъ, въ районъ коммерческаго вліянія котораго—въ приходъ Златоустовской церкви - находится одна изъ палестинскихъ кружекъ, и въ составъ Ревиззіонной Коммиссіи священники М. Боровковъ и Г. Отдъла Степановъ. Дълопроизводство Казначея найдено въ полной исправности.

Во главъ Отдъла стоилъ Совъщательный Совътъ, въ составъ котораго входили следующія лица: Председатель - до 13 апреля года Почетный членъ Общества Преосвященный Сергій, а съ 18 того-же года Преосвященный Георгій, Епископъ Астраханскій и Енотаевскій, Товарищъ Преосъдателя, пожизненный дъйствительный членъ Астраханскій Губернаторь Генераль Лейтенанть М. А. Газенкамифъ. Казначей-пож. д. членъ Протојерей Павелъ Васильковскій, дать Казначея- чл. сотрудникъ священникъ Всеволодъ Виноградовъ; члены Совъта -- д. чл. Протојерей Николай Лътницкій, чл.-сотр. спекторъ Семинаріи священникъ Симеонъ Покровскій, пож.-чл. сотр. титулярный совътникъ Александръ Серафимовъ, дъйств. пожизн. члены Астраханскіе купцы: Николай Петровичь Григорьевь, Василій Ивановичъ Смирновъ и пож. чл. сотр. Иванъ Ивановичъ Губинъ. Дълопроизводителемъ Совъта состояль дъйств.-пож. членъ священникъ Николай Льтницкій. Последній отчетный годь начался для Отдела грустнымъ обстоятельствомъ: 13 апрёля 1902 года скончался отъ продолжительной и тяжкой бользни Предсъдатель Отдъла, Преосвященныйшій Сергій, Епископъ Астраханскій и Енотаевскій. Принявши въ сентибръ 1896 года Астраханскій Отдълъ отъ Преосвященнаго Митрофана, основателя Отдела (27 марта 1896 г.), въ самомъ началь его суще-

ствованія, почившій Владыка своимъ внимательнымъ и заботливымъ отношеніемъ къ Отделу поставиль его на прочную почву, какъ видно изъ послёдняго отчета о деятельности Отделовъ, нашъ Астраханскій Отдъль стоить выше другихъ даже старвишихъ Отдвловъ скаго Общества. При почившемъ Владыкъ, по его иниціативъ, организованъ кружечный сборъ, созданъ институтъ уполномоченныхъ, падестинскія чтенія — это главное средство попульризаціп Палестинскаго Общества — захватили почти половину Епархіп. За все это Астраханскій Отдель не межеть не вспомнить почившаго Владыки глубокой благодарностью и не пожелать въчнаго упокоенія душь Святителя. Къ своему счастію, Астраханскій Отдъль вскоръ снова очутился подъруководствомъ опытнаго и надежнаго руководителя, такъ Предсъдатель Отдъла, вновь прибывшій на Астраханскую каседру изъ Тамбова Преосвященнъйшій Георгій, незадолго до своего назначенія въ Астрахань учредиль Палестинскій Отділь вы Тамбові; слідовательно дальнъйшее развитіе и процвътаніе Астраханскаго Отдъла, при помощи Вожіей, обезнечено. Кром'в Преосвященнаго Сергія, Астраханскій Отдель за истекцій періодъ лишился еще двухъ видныхъ своихъ членовъ: Завъдующаго Управленіемъ Государственныхъ имуществъ князя Вл. А. Кудашева и Директора Гимназіи Вл. Н. Смольянинова, какть шихъ на новыя высшія должности и потому выбывшихъ изъ Астрахани.

За последніе два года деятельность Астраханскаго Отдела обръла уже значительную устойчивость, что видно прежде всего изъ того, что почти уже опредълился кругь лиць, внолив сочувствующихъ задачамъ Общества; пусть этоть кругъ въ Астраханской Епархіи и не особенно великь - всего около 100 человъкъ, - но за то можно надъяться на благожелательное и энергичное осуществление задачъ Палестинского Общества этими лицами, какъ дъйствительно сочувствующими Обществу, чемъ достигается и желаніе центральнаго Совета Общества, изложенное въ § 97 «Руководящихъ правилъ»; несомнънно конечно, что только такія лица могуть быть надежными исполнителями задачъ Общества въ должности напр. уполномоченныхъ или организаторовъ Палестинскихъ чтеній. За последнее время между прочимъ заявленій, оффиціально невызваннаблюдается неединичный фавтъ ныхъ, со стороны разныхъ лиць послужить дълу Общества, какъ дълу святому и симнатичному, какимъ-нибудь осязательнымъ образомъ. Такія заявленія сдёлали напримёрь— священникъ Тихонъ Третьяковъ, назначенный, по предложенію Предсёдателя Отдёла, Преосвященнёй-шаго Георгія, уполномоченнымъ, — а также крестьянинъ Черкасовъ, а также крестьянки Ноздрина и Колесникова, о которыхъ посланы пока предварительныя справки относительно ихъ благонадежности.

нравственнаго воздъйствія посредствомъ широкой организаціи чтеній, раздачи брошюрь, обращенія Предсёдателя Отдёла на общемъ собрании къ присутствующимъ, Отдълъ не принималъ никапихъ мъръ особенныхъ къ привлечению въ составъ Отдъла членовъ Общества, полагаясь на извъстныя уже и давно ныя и признанныя Совътомъ, на основанія двадцатильтняго опыта, наилучшими мърами. Главной задачей своей Отдълъ считалъ страненіе свъдъній о Св. Земль, о состояніи тамъ Православія и о задачахъ Палестинскаго Общества. Ставя себѣ такую задачу, справедливаго положенія, что великое и святое выходиль изъ того дъло, совершаемое Палестинскимъ Обществомъ, само собою, независимо отъ какихъ-либо постороннихъ побужденій, въ состояніи привлечь сим. патіи и энергію истинно-русских и истинно-православных людей и нуждается не въ какихъ-нибудь апологіяхъ, а лишь въ простой можно широкой огласкь; это въ совершенствъ достигается двумя мърами: чтеніями о Св. Земль и распространеніемь въ народь популярныхъ брошюрь, знакомящихъ съ Палестинскимъ Обществомъ, Справедливость требуеть сказать, что въ отношенія народныхъ симпатій Палестинское Общество находится въ гораздо болве благопріятныхъ условінхъ, чъмъ какое либо другое Общество, такъ какъ народъ нашъ любить Святую Землю, интересуется всёмь, что къ ней относится, п отзывчивый на всякое благое дбло вообще, съ особенною любовію жертвуетъ свою трудовую ленту въ пользу Святой Земли; но, къ великому сожальнію, народным лепты, составляющія въ своей совокупности огромную сумму, попадають неръдко пока въ руки разныхъ проходимцевъ Грековъ и конечно, большею частію недостигая своего назначенія, не приносять надлежащей пользы. Сь возникновеніемь Императорскаго Палестинскаго Общества темной деятельности всехъ этихъ лиць положень предёль; но чтобы свои пожертвованія народь охотно и съ довърјемъ направдялъ въ Цалестинское Общество, нужно

Общество сдълать популярнымъ, — а это несомивнию достигается указанными мърами.

Осуществленіе первой задачи Общества—наибольшаго распространенія свіддній о Св. Землів—въ минувшемъ періодів шло въ томъ же духів и направленіи, въ какомъ и въ первые годы существованія Отділа; діло это постепенно расширялось, вліяніемъ Общества захватывались новые районы Астраханской Епархіи, являлись и новые сотрудники, сочувствующіе ему и изъявившіе полную готовность содійствовать всіми мірами этой благой задачів Общества, съ сознаніемъ ея важности и значенія.

Самымъ лучшимъ средствомъ для достиженія первой задачи Общества по прежнему должны быть признаны чтенія о Св. Земль. истекшіе два года діло это значительно развивалось. Въ первый годъ существованія Отдела чтенія о Св. Земль производились въ 8 мъстахъ, въ 1897—8 г. въ 13, 1898—9 въ 21, 1899/900 въ 30, въ 1900—1 году въ 58, въ 1901-2 году въ 70 и наконецъ въ последній годъ число такихъ районовъ дошло до 72. Благодаря особенной щедрости Совъта Палестинскаго Общества, снабдившаго Астраханскій Отдълъ преимущественно предъ многими другими Отдълами (изъ отчета о дъятельности Отделовь) огромнымъ количествомъ, более 40,000 книжекъ, брошюръ, картинъ и листочковъ для чтеній и безилатной Астраханскій Отдёлъ имёль возможность выслать для чтенія въкрытые имъ пункты большой запась различныхъ изданій, благодаря которымъ можно было значительно разпообразить чтенія. Чтенія о Св. Земль, несомнымо имьють огромное просвытительное значение и слыдовательно и въ Астрахани они принесли великую пользу. Въ минувшемъ году книги и брошюры были получены, сравнительно дыдущими годами, довольно рано - въ октябръ, благодаря лась возможность начать чтенія съ ноября и производить долженіи четырехъ м'ясяцевъ; тогда какъ въ прежніе годы для чтенія доставлялся въ Астрахань мфсяцемъ позже-въ концф ноября. Палестинскія чтенія большею частію присоединялись гослужебнымъ чтеніямъ, какъ часть ихъ, — а последнія пользуются среди Астраханцевъ, вообще очень религіозныхъ, огромною ностью и привлекають всегда въ особенности въ зимнее время огромныя массы посвтителей. Палестинскія чтенія восполняя эгу область

новымь богатыйшимь матеріаломь, сами въ свою очередь на этой богатой почвъ приносять обильный плодъ, знакомя Астраханскую лику съ Св. Землею, Палестинскимъ Обществомъ, его задачами и цъдями. Палестинскія чтенія могли быть особенно ум'ястны и илодотворны, преимущественно предъ всякимъ другимъ временемъ года, въ великій пость, какъ потому, что въ это время аудиторіи для чтеній бывають обычно всегда переполнены, такъ и нотому, что именно великій пость приготовляеть нась къ главнъйшему воспоминанію, связанному со Св. Землей, Воскресенію Христову; въ это время являются особенно спльные поводы сосредоточить внимание на дъяв нашего спаслъдовательно особенно утвшительно послушать Земль, гдъ пребывалъ Спаситель гдъ совершено нашъ И наше нфкоторыхъ завъдующихъ чтеніями спасеніе. Заявленія чтенія, устроенныя велительно убъждають насъ въ томъ, что кимъ постомъ, имъли наибольшее количество слушателей. 1901-1902 г. чтенія Астраханской Епархіи ВЪ производились въ следующихъ местахъ: въ Астрахани- въ зале Епархіальной Библіотеки, при церквахъ – Гостинно-Николаевской, Златоустовской, Покровской, Петропавловской, Троицкой, Ильинской, Казанской, Христорождественской, - въ Епархіи - въ ст. Атаманской, въ с.с. Ильинскомъ, Поповицкомъ, Капустиномъ-Яру, Ушаковкъ, Средне-Актубинскомъ, Соленомъ-Займищъ, Яндыкахъ, Водяномъ, Ново-Никольскомъ, Камызякъ, Чапурникахъ, Падахъ, Старицахъ, Началовъ, доровскомъ, Теплинскомъ, Садовомъ, Разночинскомъ, Терновкъ, Средне-Погромномъ, Никольскомъ-Красн. у., Икряномъ, Иванчугъ, Мароиномъ, Харабаляхъ, Болхунахъ, Вязовкъ, г. Красномъ-Яру, въ сл. Николаевской, г. Черномъ-Яру, Бережновкъ, Житномъ, г. Енотаевскъ, Никольскомъ — Ен., Пришибъ — Троицкой ц., Слободкъ, Широкомъ, Каменномъ-Яру, Заплавномъ, Солодникахъ, Быковъ, Кисловъ, сл. Владиміровкъ, Четырехъ Буграхъ, Каралатъ, Образцовомъ, Барановъъ, Сафоновъъ, Ганюшкахъ, Владиміровкъ-Ен. у., Копановкъ Плодовитомъ, Обильномъ, Солодовкъ, Верхиемъ Хуторъ, Житкурахъ, Балыклеяхъ. Какъ и въ предыдущіе годы, чтенія открывались преимущественно въ твхъ мъстахъ, которыя отличаются своимъ многолюдствомъ, и между прочимъ въ такихъ, гдъ нашли себъ пріють расколь и сектантство. Во всв означенныя мъста Совъть во второй половинь октября высладъ для чтенія

слъдующія брошюры: чтенія о Св. Земль—вып. 31, 35, 38—49, 69—70, бесьды о Св. Земль №№ 26—30 и бесьды о Св. Земль Архимандрита Іоанна Върюжскаго, — и для безплатной раздачи—Палестинскіе листки №№ 21, 22, 31—40-й и виды Св. Земли—16 разныхъ видовъ преимущественно важныхъ по священнымъ воспоминаніямъ мъстъ Св. Земли, —около 400 экз. въ каждое мъсто. Чтенія о Святой Земль получали особенный интересъ и привлекали къ себъ публику именно безплатной раздачей брошюръ и видовъ Св. Земли, благодаря чему присутствующіе на чтеніяхъ имъли возможность и дома назидаться религіозно поучительнымъ чтеніемъ; это пойметь всякій, знающій, какъ народъ нашъ любить почитать или послушать что нибудь религіозно-поучительнаго характера.

Относительно книгь и брошюрь, рекомендуемых Советомъ Падестинскаго Общества для вивбогослужебныхъ чтеній, Совъть Астраханскаго Отдъла можеть вновь съ удовольствіемъ отмътить значительное улучшеніе въ этомъ отношенія; большая часть брошюрь изложена не сухимъ научнымъ и малодоступнымъ для пониманія простаго народа языкомъ, но достаточно просто и удобнопонятно. Особенно заслуживають вниманія беседы о. Іоанна Верюжскаго; составлены оне необыкновенно просто и задушевно; впрочемъ какъ произнесенныя въ самой Святой Земль предъ паломниками, онъ требують для нашихъ чтеній нъкоторой, правда несущественной, передълки. Въ истекшемъ неріодъ Совъть, по примъру прежнихъ трехъ лъть, просилъ завъдующихъ чтеніями сообщить о томъ, какъ относится народъ къ чтеніямъ, сколько проязведено чтеній и высказать свои личныя соображенія о возможныхъ улучшеніяхъ въ этомъ дъль Почти во вськъ донесеніяхъ встрычаются самые благопріятные отзывы о палестинских чтеніяхь; введеніе этого элемента во виббогослужебныя чтенія оказываеть вліяніе на увеличеніе посътителей чтеній; чтенія о Св. Земль выслушивались сь большимъ интересомъ, вліяли на усиленіе религіознаго и вибств съ тъмъ на подъемъ нравственнаго уровня; по заявленію яъкоторыхъ завъдующихъ, они вызывали желаніе лично побывать въ Св. Землъ и вліяли на увеличеніе сбора, производимаго ежегодно въ Вербяое воскресенье. Среди преобладающей массы благопріятных встричаются и неблагопріятные отзывы, относящіеся впрочемь исключительно къ брошюрамь для чтенія, къ ихъ изложенію, малодоступному для

но эти отзывы далеко непреобладающіе и относятся только къ нѣкоторымъ изданіямъ, — благодаря значительному разнообразію присылаємому въ нослѣдніе годы изданій, можно легко сдѣлать изъ нихъ выборъ. Довольно обстоятельныя донесенія о чтеніяхъ представили слѣдующія лица: свящ. — Василій Иконицкій, Іоаннъ Нефедьевъ, Василій Абрамовъ, прот. Викторъ Царевскій, причтъ городской Златоустовской церкви, свящ. — Өеодоръ Лѣповъ, Евтропій Кочергинъ, Стефанъ Парадизовъ и Антоній Богородицкій.

Общее число произведенныхъ чтеній Отделу неизвестно, какъ свёденія о нихъ получены далеко не отъ всёхъ завёдующихъ; но во всякомъ случав число ихъ было значительно больше, чвмъ въ предыдущіе годы, такъ какъ матеріалъ для нихъ былъ разосланъ по селамъ на цълый мъсяцъ ранъе, чъмъ прежде; судя по отрывочнымъ имъющимся даннымъ, число ихъ въ каждой данной мъстности, гдъ они производились, было не менње 5 и не болње 20. Чтенія посъщались вообще очень охотно и въ большомъ количествъ; цифра посътителей вь разныхъ мъстахъ голеблется отъ 50 до 900 приблизительно. Производились чтенія большею частію въ пом'ященій церковно-приходскихъ школъ, нъкоторыя въ храмъ. Наиболье многолюдно посъщались заль Епархіальной Библіотеки, ГДЪ они и въ отчетномъ году, по примъру прежнихъ лътъ, иллюстрировались при номощи великолъпнаго воишебнаго фонаря, принадлежащаго Кирилло-Меоодіевскому Братству и, по примъру прежнихъ лътъ, любезно предоставленнаго Совътомъ Братства для палестинскихъ чтеній. Фонаремъ завъдывали - частію преподаватель физики въ духовной семинаріп А. Покровскій, частію воспитанники семинаріи подъ его руководствомъ. Отдъль долгомъ выразить глубокую благодарность какъ своимъ Совъту Кирилло-Менодіевскаго Братства фонарь, такъ и пре-3a подавателю Покровскому за труды по завъдыванію фонаремъ и руководительству воспитанниковь въ этомъ завъдываніи. Производство самыхъ чтеній было поручено дівлопроизводителю Отдівла. Налестинскія чтенія въ Епархіальной Библіотекъ, благодаря превосходнымъ намъ, привдекали великое множество посътителей, особенно во время Великаго Поста; многимъ приходилось отказывать, а попавшіе въ заль стояли въ такой духотъ и тъсноть иногда не менье трехъ часовъ, что оставалось прямо благоговъть предъ необычайной выносливостью нашего простаго русскаго человъка, готоваго на всякія неудобства, лишенія и труды, лишь бы только найти религіозную пищу для ума и сердца; а пища давалась дъйствительно богатая, разнообразная, основательно насыплавшая религіозную потребность. Великольпныя огромныя картины, на которыхъ дъйствующія лица были почти въ натурадьную величину и которыя прекрасно и отчетливо отображались на огромномъ экранъ, дъйствительно производили неотразимое и въ высщей степени глубокое впечатлъніе. Очень жаль только, что Совъть Кирилло-Месодієвскаго Братства настойчиво уклоняется установить хотя бы самую минимальную входную плату, въ размъръ 2-3 коп., на эти чтенія; сумма, полученная отъ продажи входныхъ билетовъ, дала бы возможность пріобрътать новыя картины и ставить это дело боле разнообразно и привлекательно. Впрочемъ, великая благодарность Совъту Братства за то, что въ истекшемъ періодъ онъ пріобръль на средства Братства 25 картинъ, употребивши на это 25 руб. и передавши картины въ распоряжение канцелярии Отдела. Было бы также очень желательно, чтобы и Центральный Совъть, приславшій Отдълу для палестинскихъ чтеній въ 1900 году 24 картины для фонаря, не отказаль бы въ подобной поддержкъ и на будущее время. Послъ чтеній въ Епархіальной Библіотек' заслуживаеть быть отміченнымь палестинское чтеніе съ туманными картинами, устроенное делопроизводителемъ Отдела въ Астраханской тюрьме въ 1-й день Рождества Христова; управление фонаремъ взялъ на себя преподаватель гимназии Степанъ Семеновичъ Краснодубровскій; несомнівню, чтеніе это внесло много свъта и радости въ нечальную обстановку несчастныхъ узниковъ.

Въ отчетномъ періодѣ Астраханскимъ Отдѣломъ, какъ и прежде, были принимаемы мѣры къ распространенію изданій Палестинскаго Общества. Въ послѣдніе два года Отдѣлъ былъ весьма щедро снабженъ Совѣтомъ брошюрами и книгами для чтенія и безплатной раздачи; для этой цѣли прислано таковыхъ въ 1901 – 1902 году 41167 экземп. и въ 1902—1903 году 28977 экз. Всѣ присланныя книги, брошюры и картины подобраны съ тѣмъ разсчетомъ, чтобы удовлетворять религіозную потребность простыхъ слушателей, — всѣ картины глубоконазидательны, а благодаря объясненіямъ на обратной сторонѣ, понятны всякому грамотному человѣку. При приближеміи сбора въ пользу Па-

лестинскаго Общества въ недълю Ваій, Астраханскій Отдъль разсылаль присланныя Совътомъ воззванія настоятелямъ и старостамъ городскихъ церквей для безплатной раздачи народу. Въ мъстной Епархіальной Библіотект по четыре раза на чтеніяхъ о Св. Землъ производилась отъ Отдъла раздача брошюръ и картинъ, при чемъ роздано за оба года около 8000 экз.; такая же безплатная раздача производилась и во всвук других въстахъ, гдв производились чтенія о Св. Землв. Около 2000 экз. было предоставлено въ распоряжение Епархіальнаго Наблюдателя для распредвленія по церковно-приходскимъ школамъ во время повздки по школамъ; около 1000 экз, было дяно для раздачи на чтеніяхъ Попечительства трезвости преподавателю семинарія В Бъднову; 500 экз. было въ разное время роздано въ тюрьмъ, главнымъ обравомъ чрезъ уполномоченнаго Общества священника Евгенія Покровскаго. и, наконецъ, много было роздано раскольникамъ священникомъ Евтроніемъ Кочергинымъ. За неділю до сбора въ містныхъ газетахъ были напечатаны объявленія о сбор' въ пользу Палестинскаго Общества.

Возникшій въ 1898/я году кружечный сборъ продолжаль и въ истепшемъ періодъ давать значительныя средства Отделу; всего повъшено 11 кружекъ - 5 въ городъ: у Коммерческаго моста, у Гостинно-Никольской церкви, у Краснаго моста, на Татарскомъ Базаръ, на Кладбищь, - и въ наиболье многолюдныхъ пунктахъ Астраханской епархіи: въ ст. Атаманской двъ, Харабаляхъ, Ремонтномъ, сл. Николаевской и Быковъ. Кружечный сборъ можно назвать выдающимся, — и въ отношенін его Астраханскій Отдель, какъ видно послъдняго отчета изъ Совъта Общества, занимаеть первое мъсто въ раду всъхъ Отдъловъ. Изъ всёхъ кружевъ въ теченіе 1901—1902 года было высыпано 599 р. 56 к. и въ 1892 – 3 году 388 р. 61 к., следуетъ пожелать возможнаго расширенія этого дела. Заведываніе кружечнымъ сборомъ лежало на особой Коммиссіи, въ составъ которой входили: ники Евтропій Кочергинъ и Василій Лебединскій и Астраханскіе купцы С. К. Марковъ и К. П. Догадинъ. Совътъ не можетъ не отмътить трудовъ всъхъ означенныхъ лицъ и не выразить имъ глубокой благодарности, въ особенности же о.о. Кочергину и Лебединскому.

Двятельность Астраханскаго Отдвла за истеније два года удостоилась получить неоднократное одобренје со стороны Августвишаго

Предсъдателя Общества, Его Императорского Высочества Великого Князя Сергія Александровича.

Пожертвованій вещами въ минувшемъ году не было. Печатныхъ статей, имѣющихъ отношеніе къ Св. Землѣ, появилась одна,— выше упомянутая рѣчь инспектора духовной семинаріи священника Симеона Покровскаго, напечатанная въ № 9 Епарх. Вѣд. за 1901 годъ и затъмъ отдъльными оттисками.

#### списовъ

уполномоченных в Астраханскаго Отдъла Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества къ 1 марта 1903 года.

Къ концу отчетнато періода въ въдъніи Астраханскаго Отдъла было 13 уполномоченныхъ:

Священникъ Алексъй Кулясовъ - съ 11 января 1897 г.

" Димитрій Фаворскій — съ 14 янв. 1897 г.

Протоје рей Иоаннъ Успенскій — съ 28 января 1897 г.

" Викторъ Царевскій — съ 4 февр. 1897 г.

Священникъ Іоаннъ Нигровскій — съ 4 февр. 1897 г.

" Василій Парабучевь—сь 4 февр. 1897 г.

" Антоній Богородицкій съ 11 февр. 1897 г.

.. Михаилъ Макаровъ-съ 27 февр. 1897 г.

" Ісаннъ Ильинскій -- съ 27 февр. 1897 г.

" Викторъ Смирновъ-съ 24 марта 1897 г.

" Евгеній Покровскій—съ 30 іюня 1897 г.

" Іоаннъ Алимовъ--съ 28 янв. 1897 г.

" Тихонъ Третьяковъ – съ 18 декабря 1902 г.

#### въдомость

о приходъ и расходъ суммъ Астраханскаго Отдъла Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества съ марта 1901 г. по 1 марта 1903 г.

#### А. Приходъ суммъ составляли:

13 взносовъ оть дъйствительных и членовъ . . . 325 р.

96 взносовъ отъ членовъ сотрудниковъ . . . 959 р. 85 к.

| Выпуто изъ кружекъ                 |     | •    |   |   | 988  | p. | 17 | Ř. |
|------------------------------------|-----|------|---|---|------|----|----|----|
| Пожертвованій                      | •   | •    | • | • | 341  | p. | 24 | ĸ. |
| HOWCHIDADUDIN                      | В   | cero | · | • | 2614 | p. | 26 | ĸ. |
| В. Расходъ суммъ составляли        |     |      |   |   |      |    |    |    |
| Отослано въ Совъть Общества        |     |      |   |   | 2590 | p. | 10 | K. |
| За пересылку сихъ денегъ           |     |      |   |   | 3    | p. | 75 | ĸ. |
| За напечатаніе повъстокъ объ Общем |     |      |   |   |      |    |    |    |
| За напечатаніе 112 экз. Отчета     | i . | •    |   |   | 10   | p. |    |    |
| По канцеляріи за 1901—1902 годъ    |     | •    |   |   | 8    | p. | 41 | ĸ. |
| and the second of the second       | Be  | сего |   |   | 2614 | р. | 26 | к. |

#### Предсъдатель Отдъла

Реоргій, Епископъ Астраханскій и Енотаевскій. Товарищь Предсъдатель, Генераль Лейтенть Газенкампфъ. Дълопроизводитель, свящ. Николай Льтищкій.

#### СПИСОКЪ ЧЛЕНОВЪ

# Астраханскаго Отдъла Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества за 1902—1903 года.

Почетный членъ:

Георгій Епископъ Астраханскій.

Газенкамифъ Михаилъ Александровичъ. Астрах. Губернаторъ, д. п.

Алимовъ Дмитрій — свящ. ч. с.

Алимовъ Іоаннъ-свящ. ч. с. \*

Ардымскій Георгій-свящ. ч. с.

Беззубиковъ Иванъ Васильевичъ д. \*\*

Верезинъ Тихонъ Платоновичъ-свящ. ч. с. \*

Бенедиктовъ Виталій Васильевичь - свящ. ч. с. \*\*

Богдановъ Гавріилъ Өедоровичъ — свящ. ч. с.

Вогородицкій Антоній Ефимовичъ — свящ. п. ч. с.

Вогородицкій Константинь - свящ. ч. с.

Воровковъ Михаилъ Макаровичъ — свящ. п. ч. с.

Бъльскій Павель Васильевичь, прот. —д. \*

Васильковскій Павель Николаевичь, прот. п. д.

Виноградовъ Всеволодъ Оедоровичъ свящ. ч. с. \*\* Воронцовъ Николай Ивановичъ, свящ, ч. с. Галикарнасовъ Николай, свящ. ч. с. \* Гамбуровъ Павель, свящ. ч. с. \* Гречухинъ Павель Матвъевичъ, ч. с. \*\* Григорій іеромонахъ, д. \* Григорьева Александра Хрисаноовна, п. д. Григорьевъ Николай Петровичь, п. д. Губинъ Иванъ Ивановичъ п. ч. с. Гусаковъ Михаилъ Никифоровичъ, прот. п. ч. с. Догадинъ Константинъ Павловичъ, п. д. Евсевія игуменія, ч. с. Жуковъ Өедоръ Ивановичъ, п. ч. с. Залетаевъ Григорій, свящ. ч. с. Захаровъ Семенъ Ивановичъ, п. ч. с. Захаровъ Степанъ Васильевичь, ч. с. \* Зварыкинъ Николай Андреевичъ, п. д. Зинаида игуменія, п. ч. с. Злобинъ Левъ Васильевичъ, ч. с. \* Иконицкій Александръ Андреевичъ, прот. д. Иконицкій Василій Александровичь, свящ. ч. с. Ильинскій Петрь Гавріиловичь, прот. и. ч. с. Іоаннъ Архимандритъ, ч. с. Каренко Лукіанъ Өсдоровичь, ч. с. Каспіевъ Петръ, свищ. ч. с. Кокушкинъ Василій, ч. с. Кочергинъ Евтропій Аванасієвичь, свящ. ч. с. Крастелевскій Яковъ Васильєвичь, прот. д. Кривельскій Андрей Васильевичь, свящ. ч. с. Куликовъ Егоръ Степановичъ, п. д. Кулнсовъ Алексви Оедоровичъ, свящ. п. ч. с. Кутлинскій Виталій, свящ. ч. с. Ласточкинъ Дмитрій Адександровичь, прот. и. ч. с. Лебединскій Василій Яковлевичь, свящ. ч. с. \* Левинъ Иванъ Дмитріевичь, прест. ч. с. Летковскій Иванъ Николаевичъ, свящ. и. ч. с.

Лопатинъ Іоасафъ Николаевичъ, ч. с. Лопухинъ Василій Александровичъ, ч. с. \*\* Лътниций Николай Ивановичъ, прот. д. Лътницкій Николай Николаевичь, свящ. п. д. Макаровъ Лука Васильевичъ, п. д. Макаровъ Михаилъ Васильевичъ, свящ. п. ч. с Макаровъ Николай Ивановичъ, п. ч. с. Марковъ Семенъ Кузьмичъ, д. \* Михайловъ Гавріилъ Михайловичъ ч. с. Моисеевъ Иванъ Кононовичъ, ч. с. \*\* Мольковъ Павелъ Алексвевичъ ч. с. Незнаевъ Евгеній Александровичъ ч. с. \* Неизвъстнова Евпраксія Ивановна п. д. Нефедьевъ Іоаниъ Семеновичъ, свящ. ч. с. Нигровскій Іоаннъ Павловичъ, свящ. п. ч. с. Николаевъ Владиміръ Васильевичъ, свящ. ч. с. \* Ноздрина Пелагія, крест. ч. с. Орловъ Василій, свящ. ч. с. Орловъ Николай Ивановичъ свящ. ч. с. Остроумовъ Владиміръ Александровичъ свящ. ч. с. Парадизовъ Стефанъ Константиновичъ, свящ. ч. с. Пименова Анисія Аристарховна, п. ч. с. Покровскій Владиміръ Ивановичъ, свящ. ч. с. Покровскій Семенъ Андреевичъ, свящ. ч. с. \* Поповъ Иванъ Андреевичъ, ч. с. Поповъ Николай, свящ. ч. с. \*\* Потапова Марія Андреева, ч. с. Потменскій Александръ Даніиловичъ, свящ. п. ч. с. Реверсовъ Петръ Ивановичъ, прот. ч. с. Розаліевъ Иванъ Герасимовичъ, свящ. ч. с. Романовъ Михаилъ Яковлевичъ, свящ. ч. с. Рудневъ Семенъ Егоровичъ свящ. ч. с. \* Саввинскій Іоаннъ Іосифовичъ, свящ, ч. с. Савельевъ Максимъ Өедоровичъ, крест. ч. с. Сахновъ Иванъ Емельяновичъ, свящ. ч. с. Севастьяновъ Александръ Ивановичъ, свящ. ч. с.

Серафимовъ Александръ Александровичъ, п. ч. с. Сластушенскій Евгеній Ивановичь. — свящ. ч. с. \* Смирновъ Василій Васильевичъ, ч. с. \*\* Смирновъ Василій Ивановичь, п. д. Смирновъ Константинъ Васильевичъ. ч. с. Соколовъ Оедоръ Григорьевичъ, свящ. ч. с. Соллертинскій Стефанъ Ивановичъ, - свящ. ч. с. \* Сутугинъ Стефанъ Сергвевичъ, ч. с. \*\* Съряченко Дмитрій Михайловичь, ч. с. \*\* Титовъ Василій Игнатьевичъ, ч. с. Третьяковъ Иванъ Ильичъ, свящ ч. с. Туберозовъ Иларіонъ Михайловичь, прот. п. ч. с. Успенскій Иванъ Өедоровичь, прот. п. д. Харченко Петръ Пантелеймовичъ, крест. ч. с. Царевскій Викторь Яковлевичь, прот. п. д. Царевскій Іоаннъ, свящ. ч. с. \* Чаевъ Александръ Васильевичъ, ч. с. свящ. Черкасовъ Илья, крест. ч. с. \* Чучина Екатерина Андреевна, п ч. с. Юдинъ Аркадій Григорьевичь, свящ. ч. с. \* Юдинъ Григорій Петровичь, прот. ч. с. Ястребовъ Өедоръ Ивановичь, свящ. ч. с. **Фаворскій Петръ, свящ. ч. с. \*** Өедоровъ Михаилъ Өедоровичъ, д. \*

Примпчание. п. д. — пожизненный дъйствительный членъ.

д. -- двиств. членъ съ ежегод. взносомъ 25 р.

п. ч. с. -- пожизн. членъ сотрудникъ.

ч. с. - членъ сотрудникъ съ ежег. взносовъ 10 р.

Одна звъздочка поставлена противъ тъхъ лицъ, которыя не сдълали членскаго взноса за одинъ годъ; двъ звъздочки означають, что взносъ не сдъланъ за два года.

Редакторъ оффиціального отдела А. Космачевскій.

## ОТДВЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

# Отношеніе Астраханскихъ іерарховъ къ мѣстной семинаріи <sup>1</sup>).

Во дни переживаемыхъ Астраханской епархіей знаменательныхъ торжествъ, нашей семинаріи, принимающей самое живое и дъятельное участіе въ юбилейныхъ празднествахъ, весьма умъстно помянуть добрымъ словомъ Астраханскихъ почившихъ архипастырей и возобновить въ нашей памяти ихъ плодотворную дъятельность на пользу и процвътаніе Астраханской духовной семинаріи. Въ качествъ ея ближайшихъ начальниковъ и руководитей, они имъли для нея весьма важное значеніе и очень часто своимъ архипастырскимъ вниманіемъ и матеріальными средствами оказывали ей такія услуги, которыя никогда не будуть забыты нашимъ духовнымъ вертоградомъ. Почему я и осмъливаюсь предложить вашему благосклонно-просвъщенному вниманію краткія историческія свъдънія объ отношеніяхъ Астраханскихъ іерарховъ къ мъстной семинаріи.

Семинарія наша открыта, по воль блаженной памяти великой Екатерины, въ январь 1778 года, при архіепископь Астраханскомъ и Ставропольскомъ Антоніи Румовскомъ. Онъ— первый архіерей, принявшій на себя трудь основанія и веденія учебнаго заведенія, долженствующаго приготовлять образованныхъ пастырей для Астраханской епархіи. Его перваго и должна помянуть словомъ теплой признательности Астраханская семинарія. Принимая во вниманіе испытываемую нашей епархіей нужду въ надлежаще подготовленныхъ пастыряхъ, Св. Синодъ въ 1776 году докладывалъ Императриць, что, по отсутствію семинаріи, въ Астраханской епархіи "ученыхъ изъ духовныхъ персонъ никого нътъ" и что здъсь "семинаріи быть весьма за нужное почитается", почему и просилъ "въ Астраханской епар-

<sup>1)</sup> Рачь на юбидейномъ актъ въ Астр. Дух. Семинаріи 19 мая 1903 г.

хіи для обученія священно-перковно-служительскихъ дѣтей семинарію учредить и на содержаніе оной по новости производить изъ доходовъ коллегіи экономіи до генеральнаго о всѣхъ семинаріяхъ положенія по 2000 рублей въ годъ". 27 августа 1776 года Государыня утвердила этоть докладъ Св. Синода, который и поспѣшилъ увѣдомить 5 сентября того-же года Астраханскаго архіепископа Антонія Румовскаго. Въ томъ же 1776 году 29 октября, Св. Синодъ предписалъ тому же архіепископу: 1) подыскать подходящее помѣщеніе для семинаріи и, возможно скорѣе, открыть ее; 2) для обученія въ ней набрать священно-перковнослужительскихъ дѣтей Астраханской епархіи и позаботиться пріисканіемъ лицъ "состоянія и поведенія честнаго", "кои-бъ въ наукахъ были достаточны", чтобы они могли быть учителями въ открываемой семинаріи; 3) въ расходованіи отпускаемой суммы, въ содержаніи учителей и учениковь и въ отношеніи къ послѣднимъ, особенно къ тѣмъ, "которые по довольномъ усмотрѣніи окажутся непонятными,, поступить по духовному Регламенту и Синодальнымъ указамъ; 4) отрапортовать въ Св. Синодъ, гдѣ отведено помѣщеніе для семинаріи, когда она открыта будетъ, кто и откуда именно учители опредѣляются, а затѣмъ ежегодно присылать въ Синодъ вѣдомости о состояніи семинаріи, о начальствующихъ и учащихся въ ней, поступан во всемъ "по силѣ прежде посланныхъ изъ Св. Синода ко всѣмъ епархіальнымъ преосвященнымъ архіереямъ въ разныхъ годахъ епархіальнымъ преосвященнымъ архіереямъ въ разныхъ годахъ указовъ".

Высокопреосвященный Антоній Румовскій съ успѣхомъ исполниль предписаніе Св. Синода; прежде всего онъ озаботился пріисканіемъ подходящаго для семинаріи помѣщенія. Такимъ на первыхъ порахъ признана была въ архіерейскомъ домѣ палата, въ которой до того времени обучались россійской грамотѣ и пѣнію архіерейскіе пѣвчіе; собраль 20 человѣкъ изъ священно-перковно-служительскихъ дѣтей (въ возрастѣ отъ 7 до 16 лѣтъ) и назначиль учителемъ и управителемъ открываемаго учебнаго ваведенія лично извѣстнаго ему іеромонаха Иннокентія, котораго онъ вывезъ съ собой изъ Переславско-Залѣсской епархіи. На обянности названнаго іеромонаха лежало учить дѣтей чи-

тать и писать по-латыни и первымъ правиламъ грамматики. По собственному усмотрънію, Иннокентій долженъ былъ выбрать способнаго человъка изъ архіерейскихъ пѣвчихъ или перковниковъ, чтобы тотъ помогалъ ему смотрѣть за семинаристами и обучалъ архіерейскихъ пѣвчихъ россійской грамотъ и пѣвію. Жалованья первому учителю было положено 50 рублей въ годъ. Ему же было отпущено на содержаніе семинаристовъ, не имѣющихъ отповъ, 100 рублей, и для записи расходовъ выдана ему изъ консисторіи книга съ секретарскою закрѣпою.

Это было только какъ бы введеніемъ къ тому, что сдѣлано приснопамятнымъ Антоніемъ Румовскимъ для нашей семинаріи Часло учениковъ быстро увеличивалось. Къ началу 1778 года оно дошло до 36. Приростъ учащихся дѣлалъ тѣснымъ отведенное для нихъ помѣщеніе, почему архіепископъ и задумалъ найти болѣе удобное помѣщеніе, гдѣ-бы и учащимся было бы не тѣсно, да в наставники имѣли бы квартиры. Вниманіе Румовскаго остановилось было на Кремлевскомъ заштатномъ Троицкомъ монастыръ, который былъ приписанъ къ Троицко-Сергіевской Лакрѣ. Этотъ монастырь казался ему очень удобнымъ для помѣщенія семинаріи. Въ началѣ 1777 года онъ ходатайствовать предъ Св. Синодомъ объ отдачѣ Троицкаго монастыря се всѣми его принадлежностями подъ вновь учреждаемую семинарію, по ходатайство не увѣччалось успѣхомъ. Поэтому въ 1778 году былъ нанять для семинарія казенный домъ вѣдомотва Астраханской семинаріи казенный домъ вѣдомотва Астраханской семинаріи, при чемъ, такъ какъ въ этотутъто и постадовало б января 1778 года торжественное открытія Астраханской семинаріи, при чемъ, такъ какъ въ этотуть то и постадовало б января 1778 года торжественное открытія Астраханской семинаріи, при чемъ, такъ какъ въ этотуть то и постадовало б января 1778 года торжественное открытія семинаріи пріурочить ко дню рожденія этого князя, будущаго Императора Александра Влагословеннаго (12 декабря 1777 года), и этотъ день прадновать семинаріи, по приличію училищь ежегодно", что потомъ и исполвялось долгое время.

Довольствоваться наемнымъ помѣщеніемъ семинарія, конечно не

пріобрѣсти для нея собственныя зданія. Въ 1783 году продолжительныя его старанія увѣнчались желанными результатами. Въ этомъ году онъ испросиль у свѣтскаго начальства "въ свое вѣдомство и распоряженіе" вновь выстроенные при Входо-Іерусалимской церкви четыре каменныхъ флигеля, предназначенныхъ для богадѣльни. Впрочемъ, эта передача богадѣльни подъ семинарію была сдѣлана не безмездно. Астраханскій губернаторъ Жуковъ потребоваль за нее тѣ деньги (въ размѣрѣ 2526 рублей 973/4 коп), которыя были взяты на построеніе сихъ флигелей изъ Астраханскаго Коммерческаго Банка. Указанная сумма была выплачена семинаріей втеченіе двухъ съ половиной лѣтъ. Такимъ образомъ въ 1783 году семинарія наша нашла себѣ постоянное помѣщеніе, въ которомъ тѣмъ же преосвященнымъ Антоніемъ были сдѣланы еще нѣкоторыя нужныя деревянныя и каменныя пристройки.

ванныя и каменныя пристройки.

Не мало приложилъ стараній и понесъ трудовъ незабвенный основатель нашей семинаріи и къ тому, чтобы дать ей и внутреннее устройство. На первомъ планъ стояда забота о прінисканіи надежныхъ преподавателей и разділеніе учащихся на группы, или отділенія. Іеромонахъ Иннокентій еще до торжественнаго открытія семинаріи отказался отъ преподаванія грамматики; онъ былъ оставленъ только правителемъ и смотрителемъ семинаріи съ обязанностью преподавать семинаристамъ катихизисъ, грамматику же должненъ былъ преподавать діаконъ осетинской миссіи Сергій Андреевъ (изъ студентовъ Рязанской семинаріи). Въ 1778 году, по приглашенію преосващеннаго Антонія Румовскаго, изъ Казанской семинаріи явился студентъ богословія Григорій Боровецкій. Тогда семинаристы были разділены на двѣ группы: одну обучалъ діаконъ Сергій Андреевъ, а другую — Боровецкій, преподававшій ей грамматику, синтаксиму и риторику. Воровецкій же долженъ быль жить въ семинаріи и имѣть надзоръ за питомцами ея. Такимъ разділеніемъ учениковъ между двумя преподавателями было положено начало низшимъ классамъ семинаріи. Открытіе дальннѣйшихъ классовъ зависѣло отъ того, найдутся ли преподаватели. Чтобы въ будущемъ не терпѣть недостатка въ послѣднихъ, Антоній отправилъ

семь лучших воспитанников своей семинаріи въ Московскія училища, чтобы они тамъ приготовились къ преподаванію предметовъ семинарскаго образованія.

Въ 1779 году изъ Кіевской академіи прибыль въ Астрахань студенть богословія Петръ Чудновскій, который быль сдівлань учителемь синстаксимы. Въ следующемъ 1780 году онъ приниль монашество, съ именемъ Павла, и 1 мая быль назначень первымь префектомъ семинаріи. Для того, чтобы Астраханская семинарія стала семинаріей въ собственномъ смыслъ, надо было ввести еще должность ректора и раздъление на классы, имъвшее мъсто тогда въ прочихъ семинаріяхъ. Ни того, ни другого не удалось сдёлать незабвенному основателю нашего заведенія, хотя онъ неоднократно думаль объ этомъ. Дёло это было довершено уже по смерти архіепископа Антонія Румовскаго. Еще въ 1780 году онъ хотель было "учинить разделеніе классовъ, по учиненіи ученикамъ предъ вакаціями экзамена", но какія-то непредвидънныя обстоятельства мъшали ему, и до 1786 года онъ на этотъ счеть не дълалъ никакихъ распоряженій. Въ этомъ году онъ решилъ приступить къ "учрежденію классовъ и учителей", по возвращеніи изъ поездки по епархіи, но постигшая его бользнь, а потомъ смерть (10 нояб-ря 1786 года) лишили его возможности осуществить свои планы 2).

Такимъ образомъ преосвященный Антоній открылъ нашу семинарію, пріобрѣлъ для нея собственное постоянное помѣщеніе и приспособилъ его къ нуждамъ учебнаго заведенія, подыскалъ преподавателей и позаботился о подготовленіи правоспособныхъ наставниковъ для нея въ будущемъ; вмѣстѣ съ тѣмъ онъ старался привлечь въ семинарію возможно большее количество учениковъ, что ему прекрасно удавалось. Не смотра на сильное предубѣжденіе подвѣдомственнаго ему духовенства противъ семинаріи, предубѣжденія, раздѣляемаго тогда повсемѣстно въ Россіи, число семинаристовъ быстро возрастало: къ концу жизни Румовскаго доходило до 200 °). Недостатокъ въ настав-

праткій очеркъ исторіи Астрах. Дух. Семинарін. Леонтьевъ. Астр. Еп. Вѣд. 1876 г.
 № 2, стр. 8—10; 1879 г. № 4, стр. 58—59.

s) Астр. Еп. Въд. 1894 г. №% 9—10, стр. 300.

никахъ и сравнительно короткій періодъ времени существованія семинаріи не позволяли ввести всѣ классы, существовавшія въ другихъ семинаріяхъ. При Румовскомъ были открыты низшіе классы, подготовительные, отъ которыхъ потомъ легко было перейти и къ старшимъ.

Семинарія была подчинена консисторіи и отъ нея зависѣла до 1794 года, когда, по волѣ архіепископа Тихона Малинина, въ ней было учреждено собственное правленіе. До этого важнаго событія надзоръ за семинаріей и управленіе ею сосредоточивались въ мѣстной консисторіи; въ архивѣ которой и хранятся дѣла, относящіяся къ первымъ годамъ существованія семинаріи.

преемникъ Румовскаго по Астраханской кафедрѣ знаменитый Никифоръ Феотоки (1786—1792 г.г.) относился къ семинаріи весьма попечительно, близко къ сердцу принималь ем интересы и позаботился объ окончательномъ ем устройствѣ. При немъ были открыты высшіе классы — философскій и богословскій, учреждена должность ректора, преподавательскія вакансіи замѣшены добрыми и просвѣщенными наставниками, питомцами Астраханской семинаріи, отправленными Румовскимъ въ Московскія училища. Кромѣ общепринятыхъ во всѣхъ семинаріяхъ предметовъ, въ Астраханской прилагалось попеченіе о введеніи преподаванія языковъ армянскаго, калмыцкаго и татарскаго, что было полезно и необходимо для служителей церкви. Главнымъ помощникомъ и точнымъ исполнителемъ плановъ архіепископа Никифора по отношенію къ семинаріи явился іеромонахъ Сильвестръ Лебединскій, учитель піштики въ Харьковскомъ коллегіумѣ. Харьковскій коллегіумъ (нынѣшняя семинарія) славился своимъ образцовымъ устройствомъ и примѣрными порядками. Многія семинаріи перенимали его обычаи и устройство, заимствованные имъ въ свою очередь отъ старѣйшей нашей академіи Кіевской. Феотоки пригласилъ Лебединскаго въ свою семинарію и опредѣлилъ его преподавателемъ философіи и богословія и префектомъ ея, а въ 1791 году сдѣлалъ его первымъ ректоромъ семинаріи: Этотъ іеромонахъ Сильвестръ Лебединскій и даль Астраханской семинаріи возможно полное устройство по

образцу упомянутаго выше Харьковскаго коллегіума. Семинарія получила такую организацію. Главное управленіе ею принадлежало м'єстному архіерею, который в'даль ее при посредств'я консисторіи. Непосредственными начальниками въ ней были ректоръ и префектъ. Ректоръ наблюдаль за порядкомъ ученія и управленіемъ, а префектъ быль его помощникомъ и слъдилъ за поведеніемъ учащихся. Послъднее вм'єнялось въ обязанность и каждому изъ преподавателей. Семинарія была разд'єлена на низшіе классы: фара, инфима, грамматика, синтаксима, піитика и риторика и высшіе: философія и богословіе. Дъятельность и риторика и высшіє: философія и богословіє. Дѣятельность Сильвестра Лебединскаго на пользу семинаріи была оцѣнена и Св. Синодомъ: въ 1790 году послѣдній возвель его въ архимандриты астраханскаго Спасо-Преображенскаго монастыря. Въ этомъ званіи онъ оставался и тогда, когда его назначили ректоромъ семинаріи. Всѣ его преемники по ректурѣ въ семинаріи были архимандритами Спасо-Преображенскаго монастыря. Заслуги Сильвестра Лебединскаго по отношенію къ Астраханской семинаріи были настолько важны и велики, что его потомъ называли "первымъ образователемъ Астраханской семинаріи". Въ 1792 году Никифоръ Өеотоки ушелъ на покой, но Лебединскій оставался ректоромъ семинаріи и при его преемникъ архіепископъ Тихонъ Малининъ и по прежнему трудился на нивъ духовнаго просвъщенія питомцевъ нашей семинаріи. Глубокій слъдъ въ исторіи нашей семинаріи и сильное

Глубокій слѣдъ въ исторіи нашей семинаріи и сильное вліяніе на ходъ ел внутренней жизни, главнымъ образомъ въ административномъ отношеніи, оставилъ архіепископъ Тихонъ Малининъ, не смотря на то, что ему пришлось не долго править Астраханской епархіей (съ 18 мая 1792 г. по 14 ноября 1793 г.). Онъ внимательно ознакомился съ дѣлами семинаріи, узналъ потребности ел и въ своемъ предложеніи на имя консисторіи указалъ, что надо сдѣлать для нашего учебнаго заведенія. Прежде всего онъ обратилъ вниманіе на употребленіе и расходованіе отпускаемой на семинарію казенной суммы, а равно и тѣхъ денегъ, которыя получались семинаріей отъ сдачи въ аренду принадлежащихъ ей лавокъ и выходовъ. Онъ предполагаетъ употреблять деньги сообразно съ ихъ прямымъ назначе-

ніемъ и вести строгую отчетность, для чего предписываль всегла имъть шнуровыя книги за его собственной печатью. И эти книги консисторіи по чаще ревизовать и каждый разъ рапортовать ему. Для надзора за всёми сторонами семинарской жизни архіепископъ Тихонъ предписаль консисторіи учредить въ семинаріи правленіе изъ ректора и префекта, что должно было сдълать семинарію болье независимой отъ консисторіи. Семинарское правленіе должно было в'бдать и административной, и воспитательной, и экономической частями В'вдінію его подлежали не только ученики, но и наставники. Въ правленіи должпы быть особыя книги, въ которыя заносились бы всевозможныя свёдёнія о тёхъ и другихъ. Обо всемъ надо было доносить. Обещавъ учителямъ положить жалованье, преосвященный Тихонъ внушаль будущему правленію, чтобы оно внимательно слъдило за неопустительнымъ посъщениемъ наставниками классовъ, штрафовало строго за безпричинное отсутствие ("за прогулку одного часа - вычитать за недълю", не бывшему втечение недъли-не давать ничего и "представлять" о немъ, "яко о негодномъ"), наставниковъ же ревностныхъ къ своему дѣлу, "старающихся о пользѣ юношей, а чрезъ то и пользѣ общей", ободряло и представляло ему для награды въ видѣ прибавки жалованья или "учиненія имъ другихъ выгодъ". Для полнятія образованія среди семинаристовъ преосвящен-

для поднятия образования среди семинаристовъ преосвященный Тихонъ утвердилъ "конспектъ учения, по которому въ Астраханской семинарии лекции преподаваемы быть имъютъ". Въ этомъ конспектъ подробно указано, что надо проходить въ каждомъ классъ, сколько времени удълять на лекции, какими пособими руководиться: по богословію – система Феофона Прокоповича и руководство Платона, митрополита Московскаго, по философіи — Баумейстеръ, по риторикъ — руководства Бургія и Ломоносова, и когда давать ученикамъ, въ видъ самостоятельной работы, проповъди, диссертаціи, перораціи и проч. Отъ бди тельнаго взора преосвященнаго не ускользнуло и то, какъ преподаются въ семинаріи науки и насколько питомды усвояють преподаваемое. Въроятно, онъ самъ провърялъ внанія учениковъ, такъ какъ въ противномъ случать не утверждаль бы, что

"богословія ученики. не знають ничего" и что нікоторые бурсаки "ничего не знають". Причину ихъ незнанія владыка ви дить въ учителяхь, а не въ ученикахъ. При должномь отношеніи наставниковь къ своему ділу, попечительному архіспископу не надо бы было вести річь о понужденіи и наказаніи нерадивыхъ преподавателей и награжденіи прилежныхъ и "ревнительныхъ учителей".

тельных учителей".

Обращаль свое благосклонное вниманіе упоминаемый архинастырь и на положеніе воспитанниковь, особенно такъ называемых бурсаковь, дітей несостоятельных родителей, воспитывавшихся на казенномь содержаніи. Принимать въ бурсу онъ дозволяеть только тіхъ біздных мальчиковь, которые обнаруживають "дарованія и способность быть полезными церкви Божіей, а дураковь (говориль онь) по свойству и по прозбіз отнюдь не принимать". Принятымъ въ бурсу велить "содержаніе опреділить неоскудное, но съ крайнею осторогою, дабы изъ содержанія имъ опреділеннаго не шла половина и боліве на сторону". Чтобы зданія семинарскія не страдали тіснотою, Тихонъ предлагаль помістить бурсаковь въ Ивановскомъ монастыріз и, поручивь ихъ надзору префекта, требовать, чтобы они ежедневно посінцали классы. Всіз эти распоряженія и указанія преосвященнаго Тихона сділаны имъ въ особомъ предложеніи, сданномь имъ отъ 4 ноября 1793 г. въ Астраханскую консисторію Послідняя дала соотвітствующее распоряженіе объ открытіи правленія семинаріи, и о приведеніи въ исполненіе всіхът указаній попечительнаго архипастыря. Въ началіз 1794 года правленіе семинаріи было учреждено: 24 января состоялось его первое засіданіе, на которомъ разсматривалось упоминаемое правление семинарии было учреждено: 24 января состоялось его первое засъдание, на которомъ разсматривалось упоминаемое предложение архиерея и сообщение о семъ консистории. Принявъ въ соображение указания архиепископа Тихона Малинина на существующие недостатки въ преподавании, правление постаралось отръшить отъ должности нерадивыхъ учителей и избрать на ихъ мъста болъе достойныхъ. Не было приведено въ исполнение только предложение преосвященнаго о помъщении бурсаковъ, число которыхъ доходило до 27, въ Ивановскомъ монастыръ, во-первыхъ, потому что, по мнъню членовъ правления,

далекое разстояніе монастыря отъ семинаріи можеть служить жить пом'яхою къ исправному пос'ященію бурсаками классовь, особенно при грязи и слякоти осенью и весною, а во-вторыхъ, дотому что въ Ивановскомъ монастыр'я не было ни нужнаго пом'ященія, ни никакихъ изготовленныхъ и потребныхъ къ содержанію и жизни вещей и принадлежностей "1).

Учреждение правления важно въ томъ отношения, что, при ослаблени зависимости семинаріи отъ консисторіи, первой предоставлялось больше свободы и самодентельности. Члены правленія ректоръ и префекть, имъющіе непосредственную связь съ ввъреннымъ имъ учебнымъ заведенемъ, были лучше знакомы сь жизнью семинаріи и, следовательно, были боле компетент ны. чемъ члены консисторіи, въ решеніи вопросовъ внутренней семинарской жизни и въ удовлетвореніи назрывшихъ нуждъ и насущныхъ потребностей какъ наставниковъ, такъ и питомцевъ семинаріи. Посему, учрежденіе правленія прупное и важное событіе въ жизни нашей семинаріи. Не менве важно и утвержденіе архіепископомъ Тихономъ конспекта лекцій. Конспекть устраняль личный произволь вы преподавании наставниковъ, опредълниъ точный объемъ науки и понуждалъ нерадивыхъ преподавалелей къ добросовъстному прохождению своихъ наукъ, такъ какъ они сознавали, что отъ нихъ могутъ потребовать отчета въ томъ, насколько исполнили возложенное на нихъ дъло. Хвала и въчная память святителю Тихону Малинину, архіепископу Астраханскому и Ставропольскому!

Словомъ признательности должна впоминать Астраханская семинарія и архіепископа Платона Любарскаго, сдѣлавшаго ей не мало добра и обращавшаго вниманіе на разныя стороны ея жизни. Онъ всячески старался поднять умственный уровень подвѣдомственнаго ему духовенства и настойчиво требовалъ, чтобы священно церковно-служители отдавали своихъ дѣтей въ семинарію. Ему пришлесь вести упорную борьбу съ духовенствомъ изъ-за этого, такъ какъ родители относились къ семинаріи съ большимъ предубѣжденіемъ и употребляли всѣ усилія къ тому, чтобы удержать дѣтей при себѣ и не отпускать ихъ въ семинарій съ

<sup>4)</sup> Астр. Ен. Въд. 1894 г., N. 2, 3 и 6, стр. 179—180.

нарію. Они выставляли ихъ малольтними или "въ семинарію неспособными", не достигшими опредъленнаго срока для поступленія въ семинарію, скрывали ихъ при содъйствіи ближайшаго начальства — благочинныхъ и духовныхъ правленій, — старались опредълить поскоръе на причетническія мъста и посвятить въ стихарь. Преосвященный Платонъ требоваль чрезъ консисторію присылки дътей въ семинарію даже посвященныхъ въ стихарь и строго наказываль замвченныхъ въ укрывательствъ. Въ семинарскомъ архивъ сохранилось много дъль о штрафованіи отдъльныхъ священно-церковно-служителей и цълыхъ причтовъ пятью, десятью и даже 25 ю рублями за недоставку въ семинарію и укрывательство своихъ дътей. Штрафовали даже видныхъ протопоповъ, засъдавшихъ въ духовныхъ правленіяхъ. Деньги, взысканныя за укрывательство дътей (отъ 10 до 15 лътняго возраста), отправлялись въ семинарію "на бурсу", т. е. на содержаніе недостаточныхъ питомцевъ ея. Чтобы отнять у духовенства возможность укрывать своихъ дътей отъ посылки на содержаніе недостаточных питомцевъ ея. Чтобы отнять у духовенства возможность укрывать своихъ дѣтей отъ посылки въ семинарію, онъ, не довѣряя благочивнымъ и духовнымъ правленіямъ, поручилъ (въ 1803 году) консисторіи дѣло составленія списковъ священно церковно-служительскихъ дѣтей, достигшихъ 10-лѣтняго возраста. По этимъ спискамъ она потомъ должна была требовать чрезъ духовныя правленія высылки дѣтей въ семинарію. Неудивительно, поэтому, что при настойчивости архіепископа, число семинаристовъ быстро возросло и въ 1797 году достигло солидной цифры 280! Количественный ростъ питомцевъ семинаріи требовалъ увеличенія и зданій семинаріи. Преосвященный Платонъ позаботился расширить помѣщенія семинаріи: имъ были сдѣланы нѣкоторыя деревянныя пристройки, а надъ корпусомъ, гдѣ помѣщались бурсы и классы, былъ над-троенъ въ 1803 году второй этажъ. Для этого была исхлопотана казенная сумма, къ которой была еще присоединена и надитроенъ въ 1805 году второи этажъ, для этого обла исклопотана казенная сумма, къ которой была еще присоединена и
перковная, отпущенная заимообразно для семинаріи. Одновременно съ увеличеніемъ числа воспитанниковъ семинаріи и расширеніемъ зданій ея, преосвященный Платонъ Любарскій прилагалъ много стараній и къ поднятію просвътительнаго значенія
семинаріи не только для питомцевъ ея, но и для Астрахани

вообще. Справедливо цвня важное значеніе книгь вообще, онв всегда заботился объ увеличеніи и благоустройствів семинарской библіотеки. Влагодаря его трудамь, было положено прочное основаніе существующей и нынів при нашей семинаріи фундаментальной библіотеки. Онъ покупаль и выписываль въ нее всі лучшія книги своего времени, жертвоваль самъ въ нее книги, убіждаль и другихъ ділать то-же самое, Такъ въ 1803 г., по его убіжденію, генераль-лейтенанть Н. И. Канавинь завіщаль семинаріи 303 книги разнаго содержанія. Число книгъ въ библіотекі, благодаря трудамь этого архіерея, достигло полуторы тысячи. По его требованію, быль составлень семинарскимы начальствомь реэстръ книгамь и построено надъ папертью Входо-Іерусалимской перкви приличное и удобное поміщеніе для фундаментальной библіотеки, въ которомь можно было хранить до 2 тысячь томовь. Чтобы оцінить значеніе этой библіотеки, надо помнить, что она была открыта не только для лицъ, имінощихъ отношеніе къ семинаріи, но и для постороннихъ, такъ что семинарская фундаментальная библіотека по справедливости можеть быть названа первой публичной библіотекой г. Астрахани 5).

Въ 1805 году Платонъ Любарскій былъ переведенъ на Екатеринославную кафедру; на его мъсто назначенъ знаменитый церковный витія Анастасій Романенко-Братановскій. Этотъ глубоко-просвъщенный архинастырь, всъхъ располагавшій къ себъ, къ великому прискорбію, въ Астрахани былъ недолго: всего лишь отъ 7 февраля 1806 года по 9 декабря того-же года. Жестокая бользнь-чахотка—унесла его въ могилу въ то время, когда ему исполнилось всего лишь 45 лътъ. Но и кратковременное его управленіе Астраханской епархіей не осталось безслъднымъ для нашей семинаріи. Ей онъ удълять много вниманія и заботился объ усовершенствованіи всъхъ сторонъ ея жизни, особенно же обученія и поднятія внутренняго строя ея. Помимо любви къ просвъщенію, Братановскій имълъ еще особое побужденіе заботиться о своей семинаріи. Не вадолго до

<sup>5)</sup> Астр. Еп. Въд. 1886 г. № 8, стр. 278—285; 1877 г. № 39, стр. 56; 1879 г. № 4, стр. 60—61. Леонтьевъ.

назначенія въ Астрахань владыка, по порученію высшаго начальства, составиль проекть преобразованія духовныхъ училишь. Этоть проекть онь и пробоваль осуществить въ Астраханской семинаріи. Прежде всего онъ постарался привести въ строгій порядокъ внутреннюю жизнь семинаріи, для чего обратиль вниманіе на административную сторону. Къ прежде существовавшимъ должностямъ ректора и префекта онъ присоедитиль вниманіе на административную сторону. Къ прежде существовавшимъ должностямъ ректора и префекта онъ присоединиль новыя: инспектора, коммиссара, письмоводителя правленія, сеніоровъ, или старшихъ надъ учениками и цензоровъ. Семинарскому правленію, ректору, значеніе и власть котораго онъ поднялъ выше прежвяго, префекту, инспектору и сеніорамъ даны были точныя инструкціи, за исполненіемъ которыхъ тщательно наблюдалъ самъ преосвященный. Чтобы поднять учебную часть, архіенископъ Анастасій, по выраженію одного изъ его біографовъ, въ началъ 1806—7 учебнаго года преобразоваль Астраханскую семинарію: въ ней было сдълано новое распредъленіе классовъ, въ каждомъ классъ назначены опредъленные предметы, распредълены точно занятія между учителями, сдъланы новый конспекть и росписаніе занятныхъ часовъ. Учрежденіе среди воспитанниковъ названныхъ выше должностей сеніоровъ и дензоровъ должно было способствовать улучшенію ихъ поведенія и успѣховъ въ занятіяхъ. Самъ архипастырь всячески поощрялъ занятія и учениковъ и ихъ наставниковъ, по сылалъ первымъ "за прилежаніе къ ученію свое архипастырское благословеніе", а вторымъ "за ревность къ наукопреподаванію" выражалъ благодарность. Такое вниманіе, конечно, было пріятно всѣмъ причастнымъ къ семинаріи. Узнавъ, что учитель гре ческаго языка Евдокимъ Стефановъ перевель съ французскаго языка книгу: "Могущество евангелія, или разсужденіе о вліяніи религіи въ благоденствіе христіанскаго общества", архипастырь, для поощренія научныхъ занятій преподавателей своей семинаріи, послалъ ее въ Московскую цензуру и, по одобреніи ея послѣдней, испросиль у Св. Синода разрѣшеніе напечатать книгу на свои средства.

на свои средства. Не мало было сдълано преосвященнымъ Анастасіемъ Бра-тановскимъ и для улучшенія матеріальныхъ средствъ нашей се-

минаріи. Не безъ его старанія, съ началомъ 1807 года казенное содержаніе Астраханской семинаріи было увеличено вдвое: вмѣсто трехъ тысячъ съ этого времени она стала получать шесть. Краснорѣчіе Братановскаго снискало ему многихъ почитателей въ Россіи изъ лицъ высшаго круга Этимъ обстоятельствомъ онъ воспользовался для увеличенія содержанія нашой семинаріи. Онъ обратился къ князьямъ Куракинымъ, владъвшимъ въ Астрахани рыбными промыслами, съ просьбою отпускать изъ своихъ доходовъ отъ этихъ промысловъ по тысячѣ рублей въ годъ на содержаніе десяти сиротъ или бѣдныхъ семинаристовъ. Расположенные къ Братановскому князья Куракины охотно исполнили просьбу его и съ сентября 1806 года начали отпускать эту сумму "по третямъ года" въ распоряженіе семинаріи. Эта сумма носила потомъ имя князей Куракиныхъ.

Но особенно памятенъ для нашей семинаріи архіепископъ Анастасій Братановскій своими пожертвованіями въ пользу фундаментальной библіотеки. Вся его "келейная библіотека" была имъ завѣщана Астраханской семинаріи "въ пользу учащихъ и учащихся чрезъ чтеніе, а не чрезъ хищеніе" (собственныя выраженія Братановскаго). Библіотека его очень цѣнна, своего рода, образцова Книги его, въ количествѣ 839 названій и числомъ до 2 тысячъ томовъ, представляютъ изъ себя большею частію толстые и тяжеловѣстные латинскіе фоліанты самаго разнообразнаго содержанія. Тутъ есть и библіи на разныхъ явыкахъ съ разными комментаріями, гармоніями и симфоніями къ нимъ, святоотеческія творенія, и богословскія сочиненія, найдутся книги по всѣмъ отраслямъ человѣческаго вѣдѣнія какъ старинныя, такъ и современныя владѣльцу библіотеки, Книги старинныя, такъ и современныя владъльцу библіотеки, Книги эти можно видъть и теперь въ нашей фундаментальной библіо-текъ На листахъ многихъ изъ нихъ сохранились собственноручныя надписи и пом'втки Анастасія Братановскаго, сдівланныя имъ не только на русскомъ но и на латинскомъ языкахъ. Благодаря такому щедрому пожертвованію приснопамятнаго владыки, семинарская библіотека увеличилась чуть-ли не вдвое противъ прежняго и не могла вивщать своихъ книжныхъ сокровищь въ отведенной для нея комнать. Въ этомъ отношени заслуга Братановскаго предъ нашей семинаріей очень велика. Ее пѣнили и его преемники по архіерейской каеедръ. Одинъ изънихъ архіепископъ Гаій ясно засвидѣтельствовалъ это. Въ своемъ письмѣ къ извѣстному князю Голицыну, по поводу устройства новиго зданія для библіотеки, онъ говоритъ: "покойный преосвященный Анастасій придаль оной (библіотект) завѣщательнымъ оставленіемъ многозначащей своей библіотеки совертильнымъ оставленіемъ оставлениемъ оста шенную важность и богитство". (Архивъ Семин. Прав. 1811 г., шенную важность и богатство". (Архивъ Семин. Прав. 1811 г., № 2). Какъ относилась къ названному архипастырю наша семинарія, можно судить потому, какъ она почтила память своего бывшаго начальника. При его погребеніи было произнесено много глубокопрочувствованныхъ и трогательныхъ рѣчей и стиховъ какъ начальствующими, такъ и воспитанниками семинаріи. Всѣ эти рѣчи и стихи вмѣстѣ съ словомъ, произнесеннымъ префектомъ семинаріи, протоіереемъ Феодоромъ Александровымъ были изданы отдѣльной книжкой въ Москвѣ въ 1807 году. Въ стихахъ, посвященныхъ памити архіепископа Анастасія Братановскаго, его называють "благодътелемъ, другомъ человъчества, сиротъ благотворителемъ, другомъ дътей — Минервъ посвященныхъ"... Да будетъ же въчная память незабвенному въ исторіи

нашей семинаріи архипастырю!

Недолго правилъ Астраханской епархіей и преемникъ Вратановскаго архіепископъ Сильвестръ Лебединскій, извістный уже намъ, какъ первый ректоръ семинаріи. Онъ пробылъ въ Астрахани всего лишь полтора года; жилъ при самыхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ: здісь свиріпствовала чума, нарушившая обычное теченіе містной жизни. Архипастырю приходилось часто перебзжать съ одного міста на другое и терпіть разнаго рода непріятности и неудобства, что неблагопріятно отражалось на ході епархіальныхъ діль. Но преосвященный не упускаль изъ виду семинаріи и не оставляль своихъ заботь о благоустройстві ея По его распоряженію, быль отправлень въ Казанскую академію для подготовки въ наставники семинаріи одинъ ея питомець Яковъ Малининъ, бывшій впослідствіи учителемъ риторики, греческаго и нізмецкаго языковъ,

а потомъ ректоромъ Ставропольскихъ духовныхъ училищъ. Входя въ затруднительное матеріальное положеніе наставниковъ семанаріи, получавшихъ очень скудное содержаніе (300 рублей чуть ли не самый большой окладъ), Сильвестръ Лебединскій увеличилъ всѣмъ служащимъ въ семинаріи жалованье. По просьбъ преподавателей, неоднократно выдавалъ имъ денежныя награды въ размъръ отъ 25 до 35 рублей каждому, заимствуя эти деньги изъ неокладной семинарской суммы в).

(Продолжение будеть).

В. Бъдновъ.

# Къ исторіи сектантства въ Астраханской епархіи. Михайловскіе субботники 1).

Въ 105-ти верстахъ къ юго-западу отъ Астрахани, среди необозримыхъ степей праваго берега Волги, затерялось небольшое село Михайловка. Въ ряду другихъ селъ Астраханскаго края оно не выдъляется ни красотой мъстоположенія, ни многолюдствомъ и зажиточностью своего населенія. Эго—глухая, заброшенная деревня, какихъ не мало разсіяно по лицу русской земли. Но въ исторіи Астраханской епархіи Михайловки пріобріла себі печальную извістность, какъ місто, гді уже цілое полстолітте идетъ борьба православной церкви съ врагами Христа и Его ученія. Этими врагами являются Михайловскіе сектанты—субботники. Представить исторію массовыхъ отпаденій въ субботничество въ Михайловків и вийсті обрисовать ходъ борьбы съ нимъ православной Перкви и составляетъ задачу настоящаго краткаго очерка.

Появленіе сектантства въ Михайловев одновременно возникновенію самаго села. Прибливительно около 1845 года, на Зинзилинской оброчной стать в по Линейному тракту, всявдствіе предложенія Палаты Госуд. Имуществъ, поселились крестьние выходцы изъ различныхъ сель Астраханской губерніи: Никольскаго, Пришибинскаго, Пироговскаго и Золотухинскаго, Кногаевскаго увзда, Волхунскаго и Солодниковскаго—Черноярскаго увзда и села Вахтемирскаго—Астраханскаго увзда, въ количествъ 106 человъкъ.

<sup>. 6)</sup> Добровъ. Сильвестръ Лебединскій; Семин. Архивъ. Діла 1807 г. № 2 я 1808 г. № 16.

<sup>1)</sup> Рычь въ Общемъ Собраніи Астраханскаго Кирилло-Месодієвскаго Братства 15 іюня 1903 года.

Такъ образовалось селеніе Михайловка. За первые годы жизни цевъ на новомъ мъсть никто не полозръвалъ о существованіи среди субботнивовъ: сектантство росло, кръпло и развивалось втайнъ отъ посторонняго наблюденія. Но уже въ 1848 году оно открыто и съ особенною силою заявило о себъ массовымъ отцаденіемъ отъ православія. году въ Абасинское сельское управление, въдънию котораго подлежалъ и вновь образованный поселокъ, было подано 12 октября заявление следующаго содержанія: "Мы, нижеподинсавтівся, Астраханскаго увяда Карантинной волости деревни Михайловки государственвые крестьяне... ли свое желаніе въ духовномъ христіанствів, а по просторівчію и празднословію называются молоканы". Следовали подписи 6-ти крестьявъ: Ісакима Печенкина, Осодора Перепеченова, Максима Роменкина, Емеліана Каширскаго, Никифора Горюнова и Георгія Матв'вева. Со времени подачи изложеннаго заявленія въ средв Михайловскихъ крестьянъ открывается движеніе въ пользу субботничества. Движеніе разростается постепенно охватывая все большее и большее количество жителей села. Къ марту 1849 года оно достигаетъ высшаго напряженія: въ это время изъ 206 душъ Михайловскаго населенія субботниковъ насчитывалось уже болье 60 человъкъ.

Чтобы повять причины совершившагося въ 1848 году массоваго паденія отъ православія въ Михайловкь, нужно принять во вниманіе то обстоятельство, что въ составъ Михайловскаго населенія вощли жители сель. издавна зараженныхъ сектантствомъ. Таковы села Пришибъ и Никольское Епотаевскаго увзда, въ особенности первое. Еще въ 1816 году Пришибинскій священникъ доносиль Епархіальному начальству, что въ его приходъ "прежде сего никакого въ прихожанахъ святой Церкви раздора я раскола не было, а нынъ съ начала года довольно увърился жанъ, что одинъ домъ... Сурикова, отъ св. Церкви, сходивши на отпали и идутъ путемъ жидовскимъ... въ воскресенье они работають воскресевію Христову не върять; подъ субботу же у нихъ всегда служба", Въ 1845 году возникло дело о крестьянахъ того-же села: Коширскомъ, Перепеченовъ, Печенкинъ и временно проживавшемъ тамъ крестьянияъ Жабинъ по обвинению ихъ въ отпадении отъ православия въ молоканство, восходившее до министра внутреннихъ дълъ. Во время производства еще до постановленія окончательнаго приговора, всв обвиняемые лись въ Михайловку. Не малое количество переселенцевъ дало Михайловев и село Никольское. Само собой понятно, что сроднившись съ заблужденіями

субботничества издътства, будучи вразумлены ересью, какъ они сами показывали, до поселенія въ Михайловкь", переселенцы не могли оставить своихъ заблужденій и на новомъ мівстів жительства. Необходимо замівтить, что укръпленію сектантства въ Михайловкъ способствовали самыя мошней жизни. Отдаленность отъ Астрахани и плохое состояние общенія сопровождались если не совершеннымь отсутствіемь, то недостаткомь бдительнаго надзора за сектантами со стороны не говорю уже гражданской, но и духовной власти. Отъ своего приходскаго. Абасинскаго молитвеннаго пома Михайловка находилась въ 25-ти верстахъ. Естественно, живи отдаленіи отъ молитвеннаго дома, Михайловскіе крестьяне трудненія въ удовлетвореніи своихъ религіозно правственныхъ потребностей. Абасинскій церковный причть всябдствіе той-же причины не могь сабдить за тімь, что дівлается среди ввівренных ему жителей новаго поселка. Все это вивств взятое создавало удобную почву для пропаганды На первыхъ порахъ сектанты скрывали свои заблуждения отъ посторонняго взора. Православные жители села Михайловки, вызванные въ судъ въ качествъ свидътелей по дълу о 4-хъ указанныхъ Припибинскихъ нахъ подозръваемых въ отпадени отъ православия, показывали, что "обвиняемые, по переселения въ Михайловку, ведутъ себя достойно своего званія: въ домахъ имфють ивоны и молятся имь точно такъ же, какъ истинные христіане: а потому, полагали свидівтели, они должны быть православной върн". Сектанты сами впослъдствии сознавались православнымъ увъщать ихъ, что они "исповъдывались и Святыхъ Таинъ пріобщались, выражансь языкомъ документовъ, подъ предлогомъ". Но "нътъ ничего кровеннаго, что не открылось бы, и тайнаго, чего не узнали 12, 2; Мв. 20, 26; Мрк. 4, 2). Достаточно было налвишаго толчка вив, чтобы Михайловскіе сектанты открыто заявили о своей привадлежности въ субботничеству. 1 октября 1848 года въ Михайловку прівхаль изъ Шемахи брать сектанта Ісакима Печенкина-Мохаплъ Печенкинъ за 18-20 льть предъ описываемымъ событіемъ онъ быль высланъ въ Закавказье изъ Пришиба Енотаевского вивсть съ другими сектантами. Самъ онъ разжился настолько, что содержаль 4 почтовых в станціи. Прівхавшій держался въ Михайловкъ скрытно. Но при всей скрытности было замечено, что тайные сектанты собирались въ домъ, гдъ помъщался прівзжій, очевидно для обсуждения волнующихъ ихъ религіозныхъ вопросовъ. Прівздъ Печенимна сдівлаль свое дівло: подъ вліяність его рівчей сектантсво

лось. Черевъ 3—4 дня послё отъйзда Печенкина субботники явно уже говорили о предполагаемомъ отступления отъ православия; 5 октября 6 человить Михайловскихъ крестьянъ явились къ сельскому староств, отдали ему иконы "сохранено и благополучно", "объявили желание въ молоканской сектъ", а затъмъ подтвердили свое желание въ Абасинскомъ сельскомъ управлени. Примъръ былъ заразителенъ. Вскоръ же въ Михайловкъ начались дальнъйшия отступления отъ православия.

Событія, инфенія место въ Михайловие осенью 1848 года, обратили на себя вниманіе Епархіальной власти и вызвали со стороны ея энергичную борьбу съ заблужденіями сектантовъ. Въ этой борьбъ духовная власть идеть рука объ руку съ гражданской, пользуясь, когда это было нужно, содъйствіемъ посл'ядней. Получивт увъдомленіе о совершившемся въ хайловкь, Астраханская духовная Консисторія принимаеть вев отъ нея меры къ обращению заблуждающихся. Для достижения последней цын быль выработань слыдующій плань. Въ Михайловку ржшено было послать Иврянинскаго и Абасинскаго священниковъ Владимірова и Чигананскаго. На ихъ обязанности лежало производить на мъстъ "наставленіе и вразумление" отпадшимъ, "отнюдь не употребляя въ отношении послъднихъ строгости или принужденія, но съ апостольскою ревностью и ихъ же теричніемъ, кротостью и челов'яколюбіемъ, увіщевая ихъ съ доводами Священнаго Писанія". По сношеніи съ подлежащею гражданскою признано было необходимымъ выселить изъ Михайловки сектаетовъ, не вошедшихъ въ составъ общества и проживавшихъ тамъ временю, въ прежнія м'яста ихъ жительства. Сельскимъ Михайловскимъ властямъ поручался строгій надзоръ за сектантами. Вмінялось въ обязанность наблюдать, чтобы послъдние не распространили своего лжеучения между православными, не устранвали самовольно собраній, - словомъ предупреждалась возможность публичнаго оказательства сектантства. Субботники обязаны были во все время увъщаній оставаться дома, за исключеніемъ тіхъ случаевъ, когда крайняя необходимость. Удаляться изъ села разръшалось только съ дозволевія ивстнаго священника, да и то по особому билету и на недалекія разстоянія. Предвидя возможность упорства со стороны увъщаемыхъ, Консисторія постановила предавать таковыхъ гражданскому суду для поступленія съ ними по законамъ того времени. О ходъ дъла увъщатели должны были еженедельно уведомлять архіепископа Астраханскаго Евгенія. Какъ планъ для подавленія сектантства въ Михайловкъ былъ задуманъ

Но, вакъ бываетъ въ большинствъ случаевъ, теорія разоплась злысь двиствительностью. 7-го ноября Владиміровь и Чиганакскій, во исполненіе паннаго имъ предписанія, прибыли въ Михайловку. На кроткое слово увъшанія, обращенное къ заблуждающимся, они получили твердый ... святымъ иконамъ покланяться и всв церковныя постановленія и желанія исполнять не имвемь". Далве двло пошло еще хуже. Владиніровь возвратился къ мъсту своего служения и всю тяжесть борьбы съ субботниками пришлось нести на себъ одному мъстному священнику. Обременный сложными обязанностями по приходу, онъ не имълъ ни силь постоянно посвщать Михайловку, производить танъ увъщанія наблюдать за ходомъ дълъ въ отдаленномъ отъ него поселкъ. Сектанты воспользовались этими обстоятельствами. Они стали пропагандировать лжеучение въ средв православныхъ, открыто устранвали собрания, самовольно уважали въ сосвянною Ставропольскую губернію. Всявять за совратившимися появились и другіе. Число соктантовъ KB MADTY 1849 года возросло до 60-ти съ лишнимъ. Видя безуспъшность увъщаній Чиганавскій доносиль въ Астрахань: "для спасенія другихъ отъ дъйствія" сектантовъ "нетъ болье средствъ, какъ удалить оныхъ изъ селенія Михайловки, не допуская до дальнойшаго распространенія ереси. Ихъ можеть убъдить только одно: военная служба". Изъ предположеннаго только и сдълали, что выслали въ села Пришибъ и Никольское Епотаевскаго увзда 18 человъвь субботниковъ, временно проживавшихъ въ Михайловив. Увъщать ихъ было поручено Никольскому священнику Випоградову. Это происходило въ марть мъсяць 1849 года. Дело борьбы съ Михайловскими сектантами видимо принимпло нежелательный для православія обороть. Создавалась, такимъ образомъ, необходимость чрезвычайныхъ мъръ для противодъйствія пропагандъ субботниковъ. Прежде всего нужно было найти человыка, способнаго словомъ убъждения воздыйствовать на уклонившихся отъ православія. По вол'в Высопреосвященнаго архіонископа Евгенія для увівщанія отпадшихъ быль послань въ Михайловку настоятель градской Гостинно-Николаевской церкви протојерей Н. А. Дивановъ. Выборъ какъ нельзя болве соотвитствоваль своей цили. Опытность Ливанова въ миссіонерскомъ дълъ давио была извъстна Епархіальному начальству. Еще ранъе поведки въ Михайловку овъ дважды быль командируемъ какъ миссіонеръ: въ первый разъ въ Чапурники для увъщанія отпавшихъ оть церкви крещеныхъ татаръ, во второй къ Пришибинскимъ молоканамъ. Выражансь словами

одного изъ почитателей Ливанова, "пастырская свирыль правовёрія" поснестройныя льдняго "часто препобъждала и гугнивыя сопыли и сектантскихъ богоборныхъ мудрованій, а красныя ноги его многократно обтеками притоны молоканскіе и гивадилища жидовскія". Въ помощь Ливанову командированъ священникъ городской Іоанно-Златоустовской церкви Розановъ. Увъщать заблуждающихся они должны были совивстно щенникомъ Чиганакскимъ на основаніи особой письменной инструкціи, составленной самимъ Высокопреосвященнымъ архіепископомъ Евгеніемъ. Содержаніе данной инструкціи составляли "всевозможные доводы къ опроверженію того, на чемъ молокане основывають ересь свою". Предъ отъвадомъ увъщателей въ Михайловку Владыка въ особой бесвав съ вими руководственныя наставленія и разъясненія. Гражданская власть. ляхъ содъйствія религіовно-просв'ятительной д'ятельности командированныхъ, возложила на попечителя Индыко-Мочажнаго улуса Рославлева обязанность находиться въ Михайловив во все время увъщаній; помогать дівлу массіи зависящими отъ него распоряжениями, и наблюдать за темъ, чтобы увещателямъ были доставлены возможныя удобства къ пребыванію въ селъ. Увъщатели прівхали въ Михайловку 16 марта 1849 года и пробыли тамъ съ перерывами до 31-го мая. Въ течение всего этого времени они ежедневно устранвали публичныя и частныя бесёды, продолжавшіяся по щести и более часовъ. Начало миссіонерской д'ятельности сопровождалось н'ясоторымъ усийхонъ: были случан обращения въ православие. Но на этомъ дело и остановалось. Влагопріятный моменть быль пропущень. Бользнь не успыли остановить въ самомъ ея началъ, — и она охватила весь организмъ. Ко времени прівзда въ Михайловку Ливанова и Розанова сектанты уже сплотились воедино и представляли собою вполнъ организованную общину. Во главъ ихъ стояли два крестьянина: Максимъ Рощепкинъ и Иванъ Каширскій. Первый взъ нихъ, по отзыву Ливанова, былъ человѣкъ грамотчый. "Чатая тверже всихъ, онъ своими лжеумствованіями и злонамиреннымь извращеніемъ истинъ евангельскихъ сильно поддерживалъ прочихъ въ заблужденіяхъ молоканской секты". Каширскій какъ бы восполняль собою перваго. Вудучи человъкомъ состоятельнымъ, онъ, по наблюденіямъ прівхавшихъ, оказываль "ве безнамфренную благотворительность" бъднымъ общины. Объединяясь подъ руководствомъ своихъ вожаковъ, сектанты въ описываемому времени были одушевлены одной мыслью: переселяться въ Закавказье, чтобы тамъ добиться свободы вфроисповфданія, чего не могли

постигнуть въ Михайловев. Мечты о переселени выразились въ формв нельпыхъ разсказовъ о какой-то "Вълорапін" или Вълой Араніи, съ мыслью о которой у сектантовъ связывалось представление о странв, глв имъ деть предоставлена полная свобода въ жизни и исповеданіи своихъ лжеученій. Субботники, высланные въ село Никольское и Пришибъ, въ письнахъ нъ Михайловскимъ единомышленникамъ убъждали ихъ не върить увъщателямъ, стоять за свою въру, не стращась могущихъ произойти отсюда последствій. Нафанатизированные сектанты встретили миссіонеровъ желюбно. Убъжденіямъ оставить свои заблужденія, какъ не по суду слова Вожія, они противопоставили упорство и ожесточенность, кроткому слову увъщанія - грубость и дерзость. Такъ 19 апрыля священникъ Чигананскій встретился съ сектантомъ Осодоромъ Перспеченовымъ. Завизалась беседа. Въ разговоре субботникъ жакъ ему хотвлось. силь духовное, -- всёхъ словъ исчислить трудно. Видно, заключиль доносившій, никакого начальства не признаеть надъ собою сей изувфрь". Словомъ, по донесенію Ливанова, "упорные сектанты села Михайловки... дълались болъе упорнъйшими, такъ что не дъйствуютъ на нихъ никакія убъжденія—ни отъ Св. Писанія, ни отъ разума, ни отъ сердца". Послъ двухнедъльнаго пребыванія въ Михайловкъ миссіонеры просили Архипастыря разрышенія возвратиться къ мъстамъ службы "по непредвидиности никакихъ успаховъ отъ дальнайшихъ уващаній". Упорство и ожесточенность со стороны сектантовъ и вытекающая отсюда безплодность борьбы съ ними чисто духовнымъ оружіемъ вызвали вившательство гражданской власти. Отъ посльдней въ лиць генералъ-майора Тагайченкова, разсказамъ Михайлов-110 скихъ старожиловъ, было сделано субботникамъ предостережение, случав упорства съ ними поступять со всей строгостью того времени: ломытнихъ дытей отберуть отдадуть на воспитание дома православныхъ; мужчинамъ отъ 20 до 40 леть предстояла военная служба безъ всемъ остальнымъ грозило поселение въ Сибири. Севтанты призадумались надъ своимъ положениемъ. Подъ вліяніемъ грозившей имъ печальной сти въ случав упорства они уже съ большимъ расположениемъ охотой стали прислушиваться въ словань миссіонеровъ. Съ этимъ совпаль вызовъ въ Астрахань главарей субботничества Каширскаго и Рощепкина. Последнихъ, какъ наиболье упорныхъ, признали необходимымъ увъщать въ присутствія Консисторія. Увъщанія производились съ 10 по 13 мая и завершились успахонъ. Рошенкинъ и Каширскій присоединились Святой ВЪ

Церкви. Такимъ образомъ, Михайловскіе сектанты оказались покинутыми своими вождями. Вскорь же посль вызова въ Астрахань руководителей сектантства, въ Михайловкъ начались единичныя и массовыя обращенія въ православіе, съ торжественнымъ объщаніемъ пребывать въ послушаніи Церкви "всегда неизмънно". Съ 16 по 31 мая изъявили желаніе присоединиться къ Церкви всъ субботники, жившіе въ Михайловкъ.

Посль усиленной, напряженной борьбы съ Михайловскимъ сектантствомъ, длившейся въ теченіе почти цілаго года и завершившейся обращеніемъ православіе всёхъ отпавшихъ отъ него, Епархіальная маеть целый рядь мерь въ целяхъ религіозно-просветительнаго воздействія и на православное населеніе Михайловки и на возсоедиценныхъ сектантовъ. Прежде всего для воздъйствія на сектантовъ въ Михайловку былъ посланъ уже ознакомившійся съ ними священникъ Чиганакскій. Ему было поручено совершать богослужение въ избранныхъ для этой цели донахъ, требы и наблюдать за жизнью новообращенныхъ. Вскоръ возникло дъло о постройкъ въ Михайловив молитвеннаго дома. Пребывание миссіонеровъ въ Мехайловий и ихъ двятельность тамъ съ 31 мая 1849 года должно считать законченными. Оставались необращенными къ этому времени субботники, высланные изъ Михайловки въ села Пришибъ н Никольское увзда. Долгое время они оставались глухи къ увъщаніямъ мъстнаго щенника Виноградова. Особенно нужно сказать это про Икова Толстыхъ съ женой и братьевь Василія и Аванасіи Горюновыхъ. Но въ концъ концовъ и они оставили свои заблужденія, а 23 іюня вовсоединены съ Церковью. Всего обращенных изъ субботничества въ православіе насчитывалось болюе 60-ти человъкъ. Съ 1818 года по всему протяжению Кизлярскито травта, отъ Астрахани до юго-западныхъ границъ губерніи, существоваль только Абасинскій молитвенный домъ, убогій по вившнему своему виду, совствить не соответствующій представленію о величіи Божіей святыни. Въ составъ Абасинского прихода входила и Михайловка. Въ 1849 году Михайловцы ходатайствують предъ Епархіальнымъ начальствомъ о разрвшенін построить молитвенный домъ. Свою просьбу они мотивировали отдаленностью разстоянія отъ Абасовъ и вытекающими отсюда затрудненіями въ двлв удовлетворенія религіовно-правственных потребностей. Другая причина побудившая ихъ просить о разрешении построить молитвенный это-желаніе оградить себя на будущее время отъ гибельнаго молоканства. Желаемое разръшение было получено: Махайловцамъ дозволено перенести въ

свое село купленный ими въ Золотухинъ Енотаевскаго увяда молитвенный домъ, впредь "до улучшенія ихъ состоянія"; вскорь последовало назначеніе сюда особаго причта. Однако до 60-ти годовъ прошлаго стольтія Михайловка все еще числилась въ приходъ Абасинской церкви. Только въ 1859 году по той болье причинь, чтобы жителей Михайловки, недавно обращенныхъ изъ иолоканства, удержать въ принятомъ ими православномъ исповъдания, Консисторія мивніемъ положила построить тамъ храмъ и открыть особый самостоятельный приходъ "съ клиромъ и старостой". 1867 году законченъ постройкой Михайловскій храмъ, передъланный прежняго молитвеннаго дома и открыть самостоятельный Михайловскій приходъ. Въ следующее время Михайловка по прежнему составляетъ предметъ заботъ для Астраханскаго Епархіальнаго начальства. Въ 1889 году, по предложению Преосвященнаго Евгения и всявдствие указа Духовной Консисторіи, Михайловиу посьтиль и беседоваль тамь съ субботниками изв'єстный Астраханскій миссіонеръ уважаемый протојерей Михаилъ Никифоровичъ Гусаковъ. Съ образованиемъ миссионерскихъ участковъ Михайловка составъ порваго изъ нихъ, и съ тъхъ поръ почти ежегодно посъщалась миссіонерами съ цілью просвіщенія заблуждающихся и укріпленія въ вірів православныхъ.

Документальных данных о томъ, какъ жило, росло и развивалось сектантство въ Михайловки до 1902 года не импется. Въ феврали инслит 1902 года сектантство снова обнаружило себя, на этотъ разъ съ большею силою, чемъ прежде: отпало отъ православія 109 человекъ. Много было причинъ подготовившихъ печальное событіе. Укажемъ некоторыя изъ нихъ. После событій 1848—49 года сектантство притихло въ Михайловке долгое время. Одъвъ изъ страха наказанія личину православія оно жило вив общенія съ Церковью. По наружности это были православные, внутрижидовствующіе. Путемъ естественняго прироста, заключенія родственныхъ свазей, отчасти тайной пропаганды, сектантство росло и ширилось. Спеціальныхъ миссіонерскихъ мфръ къ подавленію его разумфю публичныя и частныя беседы-не предпринималось целыхъ сорокъ летъ. Причтъ не всегда стояль на высоть своего положенія. А между тымь время шло, измвнялись государственные законы, касающіеся сектантовь: строгій режинь Николаевскаго времени отошелъ въ область предацій. Михайловскіе сектанты видели, что ихъ единоверцы открыто въ другихъ местахъ исповыдують убъжденія, и законь не караеть за это. Предъ ихъ глазами быль

наглядный примеръ; и до сихъ поръ живъ одинъ изъ участниковъ въ сектантскомъ движения 1848-49 годовъ Яковъ Толстыхъ. Этотъ старикъ, по его слованъ, уже истинный израильтининъ: онъ образанъ и по вавшности совершенно переродился въ еврея. Въ 1889 году въ бесвдъ тојереемъ М. Н. Гусаковымъ онъ открыто заявилъ себя субботникомъ. Попъ вліяніемъ всёхъ этихъ причинъ приблизительно съ 90-хъ годовъ прошлаго стольтія въ средь Михайловскаго населенія началось движеніе. Тайно устраивались субботническія собранія, сектанты вступали въ открытыя канія съ православными о предметахъ разномыслія, уклонялись отъ встрівчи со священникомъ во время хожденія съ крестомъ на Hack b. самое пренебрежительное отношение къ иконамъ, стали пропагандировать свои лжеученія, -- словомъ, стали уже совершенно выдъляться въ особую общину. Когда возникъ вопросъ о постройкъ въ Михайловкъ новаго храма и православные потребовали, чтобы для достижения этой цели быль сделань налогь, тайные до того времени сектанты открыто отказались принимать какоебы то ни было участіе въ постройків храма на томъ основанім, что признають себя субботниками, а не православными. Въ февралъ 1902 года они отнесли ивоны въ мъстному священнику и просили "отписать ихъ въ молоканы". Во главъ движенія стали потомки тъхъ субботниковъ, которые 54 года тому назадъ лицентрно обратились въ православіе. Это — внукъ 0. О. Перепеченова Ф. Перепеченовъ и сынъ когда-то высланнаго въ Пришибъ А. Горюнова М. Горюновъ,

Со времени вторичнаго стврытаго отпаденія субботниковъ снова возгорълась усиленная борьба Церкви съ ихъ заблужденіямт. Ворьба эта продолжается и до сихъ поръ. Каковъ будеть исходъ ея — покажетъ будущее.

Съ чувствомъ глубокаго недоумънія и тревоги приходится встръчаться съ суботниками. Недоумъваещь потому, что не можеть понять, какимъ образомъ русскій по природѣ человѣкъ можетъ переродиться въ еврея до стенени полнаго отождествленія съ послѣднимъ. Тревога охватываетъ сердце потому, что опасаещься за участь русскаго крестьянина тамъ, гдѣ сильно субботничество. Субботничество въ корвѣ извращаетъ природу православнихъ русскихъ людей. Послѣдніе, съ усвоеніемъ маровозърѣнія жидовствую щихъ, смотрятъ на себя какъ на плѣнника въ русскомъ государствѣ, вынужденныхъ томиться подъ гнетомъ русскихъ до тѣхъ поръ, пока не придетъ собственный ихъ царь, переселитъ ихъ въ Герусалимъ, и они будутъ госпо дствовать надъ своими нынѣшними братьями. Отсюда презрительное

отношение въ православнымъ. Съ особеннымъ злорадствомъ іудействующіе прилагають въ русскимъ слова пророка Исаін: "вси языцы, — разумвется за исключеніемъ еврейскаго, — аки капля отъ кади, аки плюновеніе вибнятся « (Ис. 40, 15). Съ другой стороны, отвергая Христа и Его учение, субботничество на м'ясто высочайшей христіанской нравственности завътную праведность. Понятно, поэтому, что борьба съ русскимъ іудействомъ есть свищенная обязанность каждаго православнаго христіанина. Отъ него ждеть и сочувствія и матеріальной помощи и противосектантская миссія. Устранить одинъ камень съ тернистаго ея пути-и то много будетъ значить для усивха вовложеннаго на пее великаго просветительнаго А втихъ камней можеть встретиться не мало. Чтобы убедиться въ сказанномъ, взгляните въ Михайловку и посмотрите, съ какими приходится считаться тамъ миссіи. Невъжество субботниковъ, до пей безгранотности, - и вытекающая отсюда грубость сильно сказываются и въ отношениять ихъ къ православнымъ миссіонерамъ. Разсвять эту тьму путемъ воздъйствія на молодое покольніе нетъ возможности, такъ какъ тей своихъ субботники не отдаютъ въ церковно-приходскую школу. средъ самахъ православныхъ царять индефферентизиъ и правственная распущенность. Взгляните на Михайловскій православный хрань. Исторія этого поистинъ многострадальнаго храма такова. Когда-то въ селъ стояль молитвенный домь; онь быль перенесень со временемь въ хино Енотаевскаго увада, уже отсюда въ 1849 году Михайловци выхлопотали разръшение перевести его къ себъ и впослъдствии переустроили церковь. Этотъ храмъ стоитъ и досель, напоминая своимъ убогимъ о необходимости созданія новаго благолівнаго святилища Вогу. Православной миссіи одной приходится нести тяжесть борьбы съ недугами религіознонравственной жизни Михайловцевъ. Но въдь "одинъ въ полъ не воинъ". Върно слово написанное: только "братъ отъ брата помогаемъ, яко градъ твердъ и высокъ, укрвиляется яко основанное царство. (Притч. Солом. 18, 19").

Священнивъ Михаилъ Русановъ.

Общее годичное Собраніе членовъ Астраханскаго Епархіальнаго Православнаго Кирилло-Меоодіевскаго Братства за 1902 годъ.

15 минувшаго іюня, въ воскресенье, въ  $6^{1/2}$  часовъ вечера, въ зале Епархіальной Вибліотеки, состоялось Общее годичное Собраніе членовъ Астраханскаго Кирилло-Менодіевскаго Братства за 1902 годъ подъ председательствомъ Преосвященнъйшаго Георгія. Епископа Астраханскаго и Енотаевскаго. попровителя и главнаго руководителя Братства, въ присутстви всего состава членовъ Совъта Братства, многочисленнаго духовенства и народа. По прибытін Преосвященнаго Архипастыря и по пропетіи хоромъ архісрейскихъ павчихъ тропари св. Кириллу и Менодію и благословеніи Архипастыря, двлопроизводителемъ Совъта Братства Ив. Н. Лътницкимъ было прочитано краткое извлечение изъ отчета Братства за 1902 годъ, изъ воего присутствовавшие на Собраніи могли ознакомиться съ дъятельностью нашего Братства за минувшій годъ по укръпленію православныхъ въ духъ въры. Христовой и по обращенію заблудшихъ въ доно Цервви православной. Деятельность эта выражалась между прочимь: 1) въ содействи къ распространению, возможно дучшему устройству и направленію миссіонерскаго дівла между раскольниками п сектантами; 2) въ устроения визбогослужебныхъ религіозно нравственныхъ чтеній въ Еп. Библіотент и въ содъйствін въ устройству таковыхъ во встхъ гранскихъ и сельскихъ церквахъ епархіи; 3) въ поддержаніи и расширеніи Еп. Библіотеки и въ учреждении миссионерскихъ и церковныхъ библютекъ по убяднымъ городамъ в селамъ епархів; 4) въ поддержанів и разширеній существующаго съ 1883 года Епархіальнаго Склада книгъ религіозно-правственныхъ, церковнобогослужебных в и учетных в, иконъ и других в предметовъ, относящихся къ домашней и цервовпо-религіозной обязанности, а также поддержаніи существующих въ епархів отреленій сего Силада и въ отврытін ковыхъ; 5) въ пособіяхъ изданію м'встныхъ Епаркіальныхъ В'вдомостей, а также въ изданіи и распространенів книгъ и бротюръ преимущественно миссіонерскаго направлепія и 6) въ оказанін матеріальнаго пособія и правственнаго покровительства возвращающимся въ лоно православной церкви изъ раскола и сектъ и содъйствующему таковому обращенію лицамъ. Въ 1902 году Кирилло-Менодіевское Братство состояло изъ 391 дъйствительныхъ и 133 членовъ соревнователей. Покровителемъ п руководителемъ Братства былъ до 13 апреля покойный Преосващенивний Епископъ Сергій и съ мая м'всяца Преосващенивний Архипастырь нашъ Георгій, Епископъ Астраханскій. Дізнами Братства завідывали: 1) дошее Собрание членовъ подъ предсъдательствомъ своего покровителя и 2) Совъть Братства изъ предебдателя, шести членовъ но выбору Общаго Собранія, 7 членовъ по назначенію Архинастыря, трехъ непремѣнныхъ

члена отъ города и казначея. Денежныя средства Братства въ отчетномъ году находились въ следующемъ состоянии: въ 1902 году оставалось: запаснаго вапитала наличными 188 р. 78 к. и % бумагами 18000 р, общей расходной суммы 1323 р. 38 в. и спеціальныхъ суммъ: миссін 1192 р. 87 в., Библіотеки 1090 р. 73 к. и Ен. Склада 18 р. 30 к., въ 1902 году поступило на приходъ запаснаго капитала наличными 339 р. 58 к., билетами 500 р., общей сумим 3376 р. 48 к., миссіи 9286 р. 7 к., Библіотеки 2706 р. 50 к. и Еп. Склада 6161 р. 98 к., а израсходовано въ 1902 году: запаснаго напитала на понупну % билета 489 р. 93 к., общей суммы 3048 р. 8 к., миссіонерскихъ 10335 р. 10 к., Библіотеки 1786 р. 30 к. и Еп. Склада 5461 р. 27 к. Осталось въ 1903 году: запаснаго винитала наличными 38 р. 43 в., % бумагами 18500 р., общей суммы 1651 р. 70 к., миссіи 143 р. 84 к., Библіотеки 2007 руб, 93 к. и Еп. Склада 719 р. 1 к., а всего осталось: 23060 р. 99 к. Затъмъ сообщены были следующия сведения о состояни раскола и секть въ отчетномъ году. Въ Астраханской епархіи совийстно проживають раскольники и сектанты. По характеру въроученія раскольники разділяются на поновцевъ австрійскаго свищенстви, бъглопочовцевъ, безпоновцевъ, принимающихъ бракъ и молящихся за Царя, безбрачниковъ не молящихся за Царя, странниковъ и нововъровъ, а сектанты-на воскресенниковъ уклепискаго толка, свангеликовъ, штундобабтистовъ, субботниковъ караимовъ и талмудистовъ и химстовъ. Большая часть раскольниковъ проживаетъ въ г. Астрахани и увадахъ Красноярскомъ, Астраханскомъ и Черноярскомъ; въ небольшомъ же количествъ имъются и во всъхъ увадахъ епархіи. У раскольниковъ австрійскаго священства имфется благодівный храмъ, извъстный подъ именемъ Шульгинской часовни: есть моленныя въ разныхъ частяхъ города у осдосковцевъ, поморцевъ и филипповцевъ; при Шульгинской часовив имъется особый причть съ хоромъ уставщикомъ, училише и богадъльня. Существують моленныя и въ селахъ. Они придають много силы и криности расколу: находящійся при нихъ большой штать наважихъ фанатичныхъ читаловъ и пъвицъ даетъ раскольникамъ возможность совершать свои службы съ торжественностью, притупляя тъмъ самымъ воспримчивость ихъ къ правоглавию. Раскольники, особенно старики весьма стойки въ своемъ уповаціи. Въ правотъ своего втроученія большинство убъждено на столько, что считають для себя излишнимъ вступать въ собесъдованія съ православными священниками и миссіоперами и на беседахъ большею частью участія не принимаютъ. Большинство не принимаетъ въ свои дома священниковъ и запрещають своему молодому покольнію вступать въ собесьдованія съ православными о предметахъ върш. Большинство ихъ, особенно въ Красноярскомъ увадъ стали посылать дътей своих въ школы, даже церковно-приходскія, хотя окончаніемъ курса пренебрегаютъ и полученіе свидътельствъ объ окончанін курса считають непужнымь. Есть между раскольниками и такіе, которые принимають въ дома свои священниковъ, беседують съ ними, прикладываются къ кресту, но на предложение принять православие отгазываются тъмъ, что

какъ благословици насъ жить отцы, такъ и будемъ жить. Особенностью являются полемические приемы, употреблиемые некоторыми изъ раскольниковъ, особенно пріважавшими начетчиками: беседовать на основаній книгъ гражданскихъ. написанных въ пользу раскола (Филиппова, Каптерева, Бълокурова и пр.), а не на основани евангелія и старопечатныхъ книгъ; очевидно раскольники поняли, что евангеліемъ и старопечатными внигами амъ не защититься и они перемънили орупія защиты себя. Подобный способъ защиты приведеть расколь со временемъ въ раціоналистическому сектантству. Въ селахъ, гдв преданность раскольниковъ своему заблужденію интенсивнье, чтмъ въ городъ, раскольники опного и того-же толка живуть болбе силоченно, чвить въ Астрахани, къ собратіямъ другихъ толковъ относятся съ гораздо болже нетерпимостью, городские. Къ православному населению относятся еще болъе нетеривливо, чъмъ въ несогласнымъ съ ними собратьямъ и чтобы уронить православныхъ, ные толки готовы соединиться противъ общаго врага--грекороссійской церкви. Отношенія раскольниковъ къ православному духовенству обусловливается характеромъ отношеній представителей духовенства къ раскольникамъ. Астрахани провославное духовенство просто игнорируется распольниками, въ селахъ въ нему редво относится безразлично: его смертельно ненавидятъ, если оно привлекаетъ ихъ за злоупотребленія къ судебной отвётственности, дится съ нимъ въ вооруженномъ миръ, если ихъ донимаютъ бесъдами и относятся холодно-въжливо, если ихъ не трогають. Къ свътскимъ властямъ относятся заисипвающе-подобострастно, не искренно, а въ разсчетв на ихъ симпатів в новровительство; отношенія бруго наміняются, вогда власти обнаруживаютъ поползновение па дъяние, несогласное съ интересами раскода: такое сопротивление, напр., оказали раскольники деревии Хмелевки земскому начальнику въ дълъ отвода земли подъ церковь.

Сектанты проживають во всъхъ убядахъ епархіи, но главный центръ сектантства въ с. Пришибъ, Царевскаго уъзда. Какъ и раскольники, всячески избътаютъ собесъдований съ миссіонерами и свищенниками, но въ то же время сами при всякомъ случав стараются навязать свои убежденія вославнымъ. Особенно энергичны въ пропагандъ субботники и штундобантисты. Они обратили внимание на мъста, отраленныя отъ мъста жительства миссіонеровъ, именно на хутора въ Донской и Уральской степи. Особенно сильно дъйствують на техъ православныхъ, которые въ иимъ нанимаются на работу на хутора: последніе въ угоду хозяевамъ своимъ сектантамъ принимаютъ ипогда участіе въ ихъ молитвенныхъ собраніяхъ и такъ какъ по пальности разстоянія отъ приходскихъ храмовъ не могуть слышать ни службъ церковныхъ, ни пастырскаго голоса, совершенно охладъваютъ въ въръ. По характеру своего въроучения раскольники и сектанты вредны для церкви и государства. Отдълившись отъ цериви, они отделились отъ Господа Іисуса Христа; презирая православную церковь, они презирають темь самымь и Главу ея. Ихъ ученіе разрушаеть счастье, целость семьи и благосостояние государства, такъ какъ

они вносить въ настоящую земную жизнь тв правила и требованія, при воторыхъ не мыслима тихая и безмятежная жизнь. При всехъ своихъ површних отличіях сектанты всвур толкову инкоту межлу собою много сходныхъ чертъ; всъмъ имъ одинаково свойственны скрытность. фарисейство и самомнение. Каждая секта живеть своимъ особымъ кружкомъ и съ охотою оказываеть нравственную и матеріальную поддержку только своимъ согласникамъ, а къ другимъ «упованіямъ» относятся непріязненно и вражлебно. Представители сектантства сходятся между собою только на почвъ вражды къ православию и въ защить общихъ сектантскихъ интересовъ. Къ священникамъ и начальству относятся съ нѣкоторой долей нія, но подъ этой личиной скрывають недобрыя чувства, не оставляють ни одного распоряженія правительства безъ порицанія. Сектанты въ отношенія къ повославными проявляють особенную гордость и надменность, въ особенности штундобаптисты, выставлян всегда предъ православными напоказъ свою видимую святость и знаніе св. писанія; въ особенности обращають вниманіе на тъхъ изъ православныхъ, которые слабы по жизни и порочны, а съ людьии твердыми въ въръ и не вступають даже въ разговоры, боясь отъ нихъ въскихъ обличеній своего фарисейства и лицемърія. Общественныя моленія сектанты вску толкову совершають открыто и свободно; только улысты съ своими грязными радвніями продолжають спрываться оть любопытныхъ взглядовъ. Въ лётнее время чрезъ открытыя овна и двери сектантское пёніе далеко разносится по селу и часто привлекаетъ толпы православныхъ, что служитъ въ ихъ рукахъ однимъ изъ средствъ пропаганды.

Для болье удобнаго воздыйствія на раскольниковъ и сектантовъ и ция охраненія православнаго населенія епархіп оть распольническихъ и сектантскихъ заблужденій вся епархія разділена на три миссіонерскихъ участка, а участии на 11 округовъ. Каждымъ участкомъ завъдуетъ безприходный участковый инссіонерь, а каждымъ округомъ окружной миссіонерь изъ приходскихъ священниковъ. Въ помощь окружнымъ миссіонерамъ приглашены нъкоторыя изъ свътскихъ лицъ, способиые и благонадежные изъ крестьянъ, помогавшіе раньше миссіонерамъ въ ихъ трудахъ. Для наблюденія за сектантами, проживающими въ степахъ Царевскаго убяда имбется особое лицо изъ начетчиковъ, имьющее спеціальнымъ навначеніемъ следить за ними и обо всехъ выдеющихся случалуъ ихъ жизни немедленно доносить писсіонеру для принятія соотв'ютственных мірь. Для всіхь епархіальных и окружных миссіонеровь учреждены въ счетъ Братства особыя миссіонерскія библіотеки, чтобы миссіонеры сами могли подготовляться къ беседамъ и удовлетворять пытливость ума своихъ пасомыхъ: библіотеки эти ежегодно пополняются миссіонерскими журналами и книгами. Каждому епархіальному миссіонеру выдается въ годъ противораскольническихъ и противосектантскихъ листковъ для раздачи во время бесъдъ на 75 руб., столько же епархіальному наблюдателю церковно-приходскихъ школь для раздачи ученикамъ по школамъ, а также всёмъ окружнымъ

наждому. Открытыя въ 1891 году публачныя миссіонерскія бесъцы хіальной Библіотект въ Астрахани продолжали вестись священниками-миссіонерами и привлекали всегда множество народа: общирный залъ Библіотеки часто бываеть не въ состояни вибстить всехъ желающихъ послушать слово православной истины: производятся они два раза въ м'есяцъ осенью и зимой, Изъ раскольниковъ не многіе принимають въ нихъ участіе: миссіонеры ограничиваются изложеніемъ ученія православной церкви и разборомъ вопросовъ. по которымъ преревають сектанты. Въ этой же Библіотекъ во всв остальные воскресные и праздинные дни ведутся религозно-правственныя чтенія, которыхъ бываетъ всегда множество народа изъ разныхъ приходовъ часто раздаются слушателямъ безплатно брошюры родигозно-правственнаго содержанія. Здісь же ведутся и чтенія о Св. Землі и Императорскомъ Палестин-Среди скомъ Обществъ, иллюстрируемые туманамми картинами. полневно утромъ и вечеромъ Ец. Библіотека бываетъ открыта для всёхъ, желающих читать религозно-нравственныя вниги и духовиме журналы; многими свътскими берутся книги для чтенія и на домъ за небольшую илату. Внъбогослужебныя чтенія ведутся по воскреснымъ и праздличнымъ днямъ также во вськъ городскихъ и сельскихъ церквахъ епархіп по особой програмыт и одобреннымъ руководствамъ. Той же духовно-просветительной цели крытый въ епархіи въ 1885 году Епархіальный Книжный Складъ для продажи по вовможно лоступной пънъ книгь и брошюрь редигіозно-нравственнаго содержанія, а также пконъ правильнаго письма и крестиковъ: для той же п'ели отврыты 18 Отруденій сего Свлада въ многолюдныхъ школахъ и убядныхъ городахъ. Для сближенія раскольниковъ съ православными на правахъ единовърія въ енархіи имъется освященный въ 1898 году единовърческій храмъ съ особымъ причтомъ. Съ своей стороны всв приходские священники постоянно въ храмахъ при богослужении, въ домахъ прихожанъ при требоисправленіяхъ и на урокахь Закона Божія въ школахъ старались выяснять православному населению всю пагубность раскола и сектантства и предотвращать ихъ отъ увлечения ими, бесъдуя съ прихожанами о предметахъ, раскольниками и сектантами пререкаемыхъ. Для ослабленія раскола и сектантства предпринимаются всевовможныя мары къ устроению храмовъ Божикъ и церквой-школь въ тъхъ мъстахъ особенно, гдъ православные и раскольники живуть вмъстъ и гдъ православные, особенно въ низовыхъ поселкахъ за исполненіемъ требъ церковныхъ должны обращаться за нісколько десятковъ версть. Жертвы Братства, выражающіяся въ денежномъ пособія, или въ снабженіи необходимыми внигами, хоти и исзначительны, но они весьма важны по своей количественности и своевременности удовлетворенія первоначальных в нуждъ. Тавія же жертвы Братство оказывало и Миссіонерскому мастному Комптету, какъ болве нуждающемуся, особенно по удовлетворению нуждъ въ приходахъ Внутренией Киргизской Орды и на побережьи Каспійскаго мэря выдачей временныхъ пособій и постоянныхъ. Дъятелей своихъ по миссія Братство поощ. ряло къ труду почетными и денежными наградами и тъмъ побуждало ихъ къ болъе энергичному труду.

Успъхъ православной миссіи въ отчетномъ году завлючался, по свидътельству отчета, главнымъ образомъ въ томъ, что среди православныхъ все болье и болье распространялось убъждение, что раскольники и сектанты въ своемъ ваблуждении не видять очевидной истины православія, находящейся только въ православной церкви и что сами раскольники и сектанты въ накоторыхъ пунктахъ стали измънять своему учению и проповъдывать новые взгляды, близкіе въ православію. Были и очевидные плоды миссіонерскихъ мъропріятій. За отчетный годъ присоединено въ лоно православной церкви изъ раскода 141 душа обоего пола и изъ сектантства 41 д. обоего пола. жальнію въ отчетномъ году были и отпаденія отъ православія, усиленнов пропаганды вожаковъ раскола и сектантства. Изъ лицъ, принадлежащихъ въ православно, совратились въ расколъ 2 души обоего пола и 1 д. въ сектантство. Было и массовое отпадение въ субботничество въ с. Михайловкъ въ количествъ 130 душъ съ малолътками, изъ коихъ уже 40 душъ по увъщаніямъ миссіонеровъ, возвратились въ православіе, о чемъ подробнъе было свазано въ ръчи о. Русанова. - По прочтеніи отчета хоромъ архісрейскихъ пъвчихъ подъ управлениемъ о. діакона Юрова была прекрасно исполнена кантата, воложенная на ноты въ 300-лътнему юбилею Астраханской епархіи севретаремъ мъстной Дух. Консисторіи А. Е. Космачевскимъ, послѣ чего епархіальнымъ миссіонеромъ священникомъ Мих. Русановымъ сказана была ръчь, предметомъ которой ораторъ избраль весьма интересующій всёхъ въ нашей епархіи вопрось объ отпаденін православных въ субботничество въ с. Михайловкъ, Астраханскаго увада, какъ мъстъ, гдъ уже цълое полстольтіе идетъ борьба православной церкви съ врагами Христа в Его ученія, при чемт изложена была исторія массовыхъ отпаденій въ семъ сель и обрисованъ съ нимъ православной деркки. По прочтени ръчн хоромъ архіерейскихъ ийвчихъ исполненъ былъ гимнъ св. Кириллу и Месодію, послѣ чего, на основаніи и. 4 § 9 Устава, приступлено было къ избранію шести членовъ Братства на трехлетие вместо выслужившихъ срокъ: протојерея Ил. Туберовова. сиотрителя учил. Ив. А. Понова, помощника смотрителя учил. Ив. Н. Летницкаго, члена Учил. Совъта Александра А. Серафимова и священнивовъ Е. Кочергина и А. Поспълова, а также на основании п. 5 § 10 Устава трехъ лицъ въ составъ ревизіонного Комитета для ревивіи отчета въ хозяйственномъ отношеніи. При семъ оказались набранными: протоіврей Иларіонъ Туберововъ, смотритель училица Ив. А. Поповъ, помощникъ смотр. Ив. Н. Лътнийкій, Ал. Ал. Серафиморъ и священники Евтр. Кочергинъ и Ал. Поспъловъ, а въ составъ ревизіоннаго Комитета: протоіерей Мих. Боровковъ, священники: Порфирій Робустовъ и Григорій Степановъ. По окончаніи выборовъ ный Архипастырь обратиль внимание на многочисленную публику, собравшуюся въ зало Еп. Библіотеки на сіе Собраніе и заключиль отсюда, что народъ нашъ

весьма интересуется дъломъ православной миссім въ нашей епархіи и обращеніемъ заблупшихъ чапъ Церкви въ лоно своей Матери, что дало поводъ Архипастырю къ его сердечной, доступной для ихъ пониманія и отеческой бесьпъ о необходимости встмъ участвовать въ дълт миссіи своими посильными, для наждаго возможными трудами и средствами и всиомоществовать первы въ ихъ трудной борьбъ съ врагами Церкви Христовой изъ искренией любви въ нашей общей Матери Церкви и возлюбленному нашему Отечеству по молитвамъ нашихъ первоучителей св. Кирилла и Меоодія. Присутствующіе внимали словамъ своего благостивнияго Архинастыря, благословившаго ихъ на великое дъло спасенія ближнихъ и многіє принесли свои лепты на святое лило миссіи. Въ заключеніе Преосвященный Архипастырь призваль Божіе благословение на дъятельность Братства и Собрание закончилось пъниемъ Достойно есть. Архипастырь еще болье полчаса благословляль народь, спъщивщій получить отъ него Архипастырское благословение.

Ив. Лютишкій.

# Празднованіе 11 мая 1903 года церковными школами г. Астрахани.

11 мая текущаго года, съ благословенія Его Преосвищенства. Преосвященнай вапа Георгія, Епископа Астраханскаго и Енотаевскаго, учащіе и учащіеся въ церковныхъ школахъ г. Астрахани справляли праздникъ. Они чествовали память Просветителей и учителей Славянскаго и Русскаго народа Святыхъ братьевъ Менодія и Кирялла. Церковно-школьный праздникъ въ этомъ году совиалъ съ воскреснымъ днемъ, что еще болве усиливало праздничное настроение. Наканувъ этого дви школьники присутствовали у всенощной въ своихъ приходскихъ храмахъ, а въ самый праздникъ были у литургіи также въ своихъ махъ. По окончаніи литургіи въ Каседральномъ Соборв. хіальной Вибліотеки изволиль прибыть Его Преосвященство милостивый и благостный Архипастырь и Покровитель учащихся. Еще раньше собрались учащіе и учащіеся въ церковныхъ школахъ. Прибыли о. Председатель и нвкоторые члены Епархіальнаго Училищнаго Соввта, о. Предсвдатель Астраханскаго Уфяднаго Отделенія Епархіальнаго Училищнаго Совета, Астраханскій Уведный Наблюдатель, Завъдующіе церковными школами, попечители мужской церковно-приходской Казанской школы и Іоанно-Златоустовской — С. И. Захаровъ и С. К. Марковъ и значительное количество посто-

понней публики \*). По входъ въ залъ Его Преосвященства пропъто было: "Христосъ воскресе" З раза, Владыка благословилъ всехъ наполнявшихъ валь Вибліотеки, на что учащіеся отвътили дружнымъ искрепнимъ: полла эти деспота. Начался молебенъ Свят. Меводію и Кириллу; молебенъ служилъ соборнв о. Предсъдатель Училищнаго Совъта, Архимандритъ Іоаннъ съ членомъ Совъта протојереемъ М. Гусаковымъ, о. Предсъдателемъ Отдъ-Совъта, священникомъ Т. Березинымъ, увзднымъ наблюдателемъ, священникомъ Влад. Лебединскимъ и членомъ отдъленія священникомъ Вас. Лебединскимъ при діакопъ Казанской церкви Евг. Николаевъ. пънія Гостинно-Николаевскихъ церковно-приходскихъ школъ щикъ Ив. Кудинъ, по поручению Училищнаго Совъта, довольно удачно съумълъ въ короткое время организовать изъ учащихся въ разныхъ школахъ мальчиковъ и девочекъ хоръ, и хоръ этотъ пель во время и всего торжества. Молебенъ закончился провозглащениемъ многольтия сударю Императору, всему Царствующему Дому, Святейшему Правительствующему Синоду, Преосвященнъйшему Епископу Астраханскому и Енотаевскому Георгію, затімъ учащимъ и учащимся въ церковныхъ школахъ. По окончаніи молебна Его Преосвященство заняль председательское место. Хэръ пропъль тропарь Св. Кириллу и Месодію и увадный наблюдатель, священникъ Владиміръ Лебединскій, испросивъ благословеніе у Его щенства предложиль впиманію собравщихся составленныя имъ, по порученію Совъта, следующія краткія сведенія о жизви и труцахъ Святыхъ Первоучителей Словенскихъ Кирилла и Мессиія.

"Уже не первый годь мы учащіеся въ церковныхъ школахъ торжественно празднуемъ день Свв. Первоучителей Кирилла и Месодія. Къ такому торжественному и единодушному празднованію побуждають и призываютъ насъ заслуги, оказанныя чрезъ нашихъ предковъ, намъ. Настолько онъ велики, что съ ними не могутъ сравниться никакіе подвиги и дъла прочихъ людей, послужившихъ для блага своего отечества. Свв. Кириллъ и Месодій жили болье чъмъ за тысячу лътъ до нашего времени. Дъти знатныхъ родителей изъ славянскаго рода Месодій и Кириллъ родились въ г. Солунъ, получили прекрасное домашнее воспитаніе. Кириллъ же младшій сынъ виъль счастье еще больше усовершенствоваться въ наукахъ, когда

<sup>\*)</sup> Епархіальный Наблюдатель, ст. сов. Ал. Лэтинцкій не могь присутствовать на семъ торжествъ, за выбъдомъ въ Царевскій убздъ для ревизіи церковныхъ школъ. Въ сей день имъ была произнесена ръчь на праздникъ въ Калустиноврской второклассной школъ.

его, какъ весьма прилежнаго и способнаго вызвали въ столицу - Греческаго парства Константинополь, учиться вивств съ малолетнимъ императоромъ. За свои способности и познанія Кирилив получиль впоследствія званія философа. Несмотря на высокое свое ноложение въ глазахъ царскихъ двора и ученыхъ людей того времени, Кириллъ сталъ вести уединенную своимъ старшимъ братомъ Меоодіемъ въ одномъ изъ монастырей. же къ тому времени постригся въ монахи, оставивъ службу свою въ скв. Въ ионастыръ Килиллъ Месодій прожили только около семи подвезаясь въ постъ и молятвъ и ученихъ занятіяхъ. Въ скоромъ времени Св. братья должны были покинуть свою уединенную жизнь въ и идти съ проповъдываніемъ евангельскаго ученія спачала среди казародъ, жившихъ, по преданію, здёсь, гдё живемъ мы-въ предёлахъ ской губерніи. Затымь они были приглашены славянскими наставленія народа въ въръ Христовой на родномъ славянскомъ знанкъ. Славине же до того времени были народомъ грубымъ, необразованнымъ. Ни книгъ, ни буквъ не было тогда у нихъ и чрезъ это никто не могъ ни читать, ни писать. Кириллъ зналь все это и такъ какъ ПО учить безъ азбуки все равно, что писать бестду на водъ и что нужно учить по книганъ, въ которыхъ точно и ясно было бы написано чтобы въ противномъ случав пе прослыть еретикомъ, то первою мыслію Св. Кириаломъ было составить славлискую азбуку, чрезъ которую можно было бы перевести славянамъ Священное Писеніе и богослужебныя княги на ихъ родной языкъ. Олавянская азбука была составлена при номощи греческихъ буквъ: ПЛЯ тѣхъ жө славянскихъ звуковъ, которыхъ было въ греческомъ языкћ, CB. Кириллъ ваялъ внаки NLN буввы еврейскаго языка K другихъ, a нвкоторыя выдумалъ самъ. Эти буквы легли въ основу и русской азбуки. Составивъ азбуки изъ тридцати буквъ, которая по его имени названа "Кириллица", Кириллъ, вмъстъ съ своимъ братомъ Месодіємъ, приступилъ къ переводу священныхъ и богослужебныхъ книгъ. Первымъ его переводомъ было Евангеліе отъ Іолина: "Въ началъ бъ Слово". По переводъ книгъ на славинскій явыкъ святые братья сгали обходить всё мёста славянских вемель съ проповёдью ученія Христова на родномъ славянскомъ языкв. Глубока и сильна была радость славянь, когдв они услышали въ храмв первую литургію на своемъ родномъ наыкъ. Въ четыре съ половиною года братья-учители оботли славянскія вемли, обратили множество славянь въ христіанство, приготовили

многихъ своихъ учениковъ въ учители для народа; они для этого заводили училища, гдъ обучались дъти и верослые чтеню и письму на славянскомъ явыкъ, толковали своимъ ученикамъ священное писаніе и значеніе церковныхъ службъ, располагая ихъ къ себъ своею задушевною ръчью и ласковинь обхождениемъ. Дело святыхъ братьевъ развилось до такой степени, что уже ничто не могло его уничтожить. Въ годъ крещенія русскаго народа перешли славянскія книги и къ намъ на Русь. И досихъ поръ въ нашихъ церквахъ звучить тотъ слявянскій языкъ, на которомъ говорили и писали св. братья, и до сихъ поръ, кто учится грамотв по Псалтири и Часослову, учится непосредственно какъ бы у самихъ св. Кирилла и Месодія. Кириллъ, изнуренный трудами, раньше окончиль свою земную жизнь, вавъщавъ Меоодію продолжать дъло проповьди для утвержденія върующихъ въ православіи. И Меоодій потрудился не меньше брата: онъ многихъ обратиль въ христіанство и перевель всв остальныя книги на славянскій языкъ. Пришлось ему не нало потеривть и отъ своихъ недруговъ-нвиецкихъ пропов'вдниковъ. Наконецъ удрученый и трудами и преклонеостью льть св. Меоодій за три дня до своей смерти слабый и больной въ послъдній разъ обратился вы церкви съ такинъ словонь: "возлюбленныя дёти мои, вы знаете, какъ сильны еретики въ злобъ; вы знаете, какъ они, искажая Слово Вожіе, стараются напонть ближнихъ ученіемъ ложнымъ, нечистымъ; вы знаете тъ средства, которыя они употребляють: убъждение для невъдующихъ, жестокость для боязливыхъ. Я же надъюсь на вась и молюсь за васъ, молюсь, да устоите противъ твхъ средствъ; надъюсь, что и основанние на камив апостольского ученія, на которомъ основана и сама Церковь, вы не увлечетесь убъдительностью ихъ словъ, не соблазнитесь лестію, не отступите предъ страхомъ жестокости; вспомните слово писанія: ,, не страшитесь техъ, которые хоть и убивають тело, но не могуть убить душу. Я говорю и предупреждаю вась, -- и вы такинь образомь становитесь отвътственными въ грвхв, о которомъ вы были предупреждены. Я не повиненъ болъе въ вашей крови; я не молчалъ изъ страха; и всегда бодрствовалъ на стражь и теперь говорю вамъ: будьте осторожны; охраняйте сердца ваши и братій валихъ: вы будите жить среди козней. Дни мои сочтены; послъ моей кончины придуть къ вамъ лютые волки, которые будутъ соблазнить народь, но вы имъ противодъйствуйте, будьте тверды въ въръ; это зав'ящаетъ вамъ св. апостолъ Павелъ устами моими. Всемогущій Богъ Отець и отъ Него предвъчно рождаемый Сынь и Св. Духъ, отъ Отца исходящій, да научить вась всякой истинів и да сохранить вась непородными . Это было прощальными словами св. Месодія, его предсмертнымъ завъщаніемъ - завъщаніемъ учителя своимъ ученикамъ. Оно глубоко запало въ душу его учениковъ, которые передавали его какъ святыню своимъ послъдователямъ. После смерти св. Месодія ученики его разошлись славянскимъ землямъ и разносили христіанское ученіе и грамоту. сто летъ со дня смерти св. Менодія русскіе славяне со своимъ великимъ княземъ вјевскимъ Владиміромъ въ 988 году приняли христіанство, и вмівств съ нимъ священныя и церковныя книги, переведенныя святыми братьямя съ греческаго языка на славянскій, явились въ употребленія у нашихъ предковъ. И до сихъ поръ въ нашихъ церквахъ находится въ употребленіп тотъ языкъ, на которомъ говорили и писали св. братья. За такіе безкорыстные и самоотверженные труды мы и чувствуемъ великую любовь къ св. славянскимъ просвътителямъ Кириллу и Менодію. Они путь къ свъту и истинъ, къ добру и правдъ.

Вудемъ же и мы постоянно благодарить и прославлять память своихъ великихъ учителей и просвътителей, открывшимъ намъ источникъ Богопознавія чрезъ переводъ Божественнаго писанія и предстоящихъ предъ престоямъ Всевышняго и молящихся о душахъ нашихъ.

По окончани чтенія были пропіты кондакъ св. Меводію и Кириллу, гимнъ имъ-же и наконець—народный гимнъ "Боже Царя храни". Послів этого Владыка обратился къ дітямъ—ученикамъ и ученицамъ съ теплымъ и душевнымъ наставленіемъ, поздравилъ ихъ съ праздникомъ. "Праздникъ этотъ, сказалъ, между прочимъ, Его Преосвященство, для васъ діти радостенъ и потому, что послів него начнутся для васъ каникулы—время отдыха отъ школьныхъ занятій и затімъ преподалъ указаніе, какъ должно проводить это время отдыха—посінцать чаще храмы Божіи и дома читать духовно-нравственныя и полезныя книги. Въ заключеніе Архипастырь-Владика благословилъ всіхъ. Пропіто было "Світися, світися" и торжество окончилось. Діти съ своими учащими въ порядкі стали расходиться по домамъ, радостные и довольные тімъ ласковымъ и отеческимъ вниманіемъ, какимъ удостоилъ ихъ Преосвященнъйшій нашъ Архипастырь.

Свящевникъ Владиміръ Лебединскій.

## Годичный актъ въ церковныхъ школахъ с. Пришиба, Царевскаго увзда, 11 мая 1903 г.

По опредълению Святъйшаго Сунода отъ 20 марта—4 апръля 1901 года, 11-е мая считается днемъ школьнаго праздника, такъ-какъ въ этотъ день празднуется намять св. первоучителей славянскихъ Меоодія и Кирилла; къ втому времени въ сельскихъ школахъ заканчивается учебный годъ.

Къ 12 часамъ дня 11 мая, въ прекрасно декорированный флагами и зеленью классный залъ мужской «молоканской» церковно-приходской школы, на школьный праздникъ прибыли почетные гости: учредитель «молоканской» школы, бывшій Царевскій уйздный наблюдатель и завідующій школами прихода, священникъ г. Царицына о. А. П. Строковъ, члены Царевскаго Уйзднаго Отдівленія Училищиаго Совіта—миссіонеръ, священникъ П. Гороховъ, священникъ К. Добронравовъ, Земскій Начальникъ Георгій Константиновичъ г. Фонъ-Китеръ съ супругою, містное духовенство, сельская власть во главі съ старшиною В. Д. Коршуновымъ—попечителемъ школъ, містное купечество, члены Михаило-Өеодоровскаго Братства, учащіе и учащієся всіть церковныхъ школъ с. Пришиба и много обывателей.

Къ этому же времени изъ Казанской церкви крестнымъ ходомъ, въ преднесенін учащимися 2-хъ классной женской школы иконы св. покровителей церковно-школьнаго Братства при мъстной Казанской церкви князя Михаила и боярина его Өеодора, пожертвованной Братствомъ «молоканскимъ» школамъ. прибыль заведующій школами. Благочинный, священникь о. С. Парапизовъ. Соборомъ всего духовенства, при участи двухъ хоровъ певчихъ-Братскаго и школьнаго-быль отслужень молебень св. Меводію и Кириллу и св. Михаилу и беодору, съ прововглашениет многольтия Царствующему Дому, начальствующимъ, благотворителямъ, учащимъ и учащимся. По окончаніи молебна, вавъдующій, Благочинцый о. Парадизовъ, прочелъ опредъленіе Св. Сунода о правдиованій дня св. Менодія и Кирилла и изъ жизни этихъ св. первоучителей. Послъ сего Братскій хоръ исполнилъ гимнъ св. Меводію и Кириллу, посль коториго о. Парадизовъ прочелъ свъдънія о церковныхъ школахъ с. Пришиба, затъмъ окончившимъ курсъ ученикамъ и ученицамъ церковныхъ школъ объявлены были результаты испытаній. Окончило въ VI учительскомъ отділенін 7 девушевь, изъ комхъ одна сектантка; всё съ отличной оценкой ихъ знаній. Курсъ двухилассной женской школы окончило 20 дівочекъ и изъ IV въ V отдъление переведены 21 и тремъ назначена переякзаменовка. Изъ 1-го классо во И-й женской школы переведены 9 ученицъ-всв съ похвальными листами и кромъ сего удовлетворительно выдержали въ IV отдъленіи школы 2 дъвочки, прівзжів изъ иссторонняхъ школь, имфющія поступить въ общежитіє школы съ начала следующаго учебнаго года. Курсъ одновлассной окончили: въ мужской «молоканской» — 8 учен., Казанской — 8 чел., Троицкой —

6 чел., Духановской—2 чел. Всё окончившіе курсь одновлассных і школь удостоены похвальных листовъ. Общая цифра всёх учащихся, имёющих получить свидётельство объ окончаніи курса одновлассной школы, двухклассной и учительского отдёленія—60 человёкъ.

Къ сожалвнію отделеніе не имёло возможности въ семъ году заготовить въ этому дию свидетельствъ и похвальныхъ листовъ.

Сообщение о результатахъ испытаний о. Благочанный закончилъ краткой, но прочувствованной рачью, въ которой сказалъ насколько словъ въ назидание учащимся и окончившимъ курсъ двухилассной женской и одноклассныхъ школъ и благодарилъ постившихъ это скромное школьное торжество за сочувственное отношение къ жизни и развитию школъ, упомянувъ о заслугахъ учредителя «молоканскихъ школъ о. Строкова. По окончани рачи о. Благочиннаго хоръ ученицъ исполнилъ «Коль славенъ», чамъ закончилось I-е отделение акта.

Въ антрактъ, послъ I отдъленія, посътители и главнымъ образомъ посътительницы разсматривали представленныя ученицами работы рукодъльнаго класса, каковыя вызывали общее одобръніе своимъ изяществовъ, практичностью и били всъ охотно раскуплены по назначеннымъ цъпамъ.

II отделеніе авта начато было пеніємь легенды о Христь, Чайковскаго, которая прекрасно была исполнена Братскимъ хоромъ. Послъ сего о. А. Строковъ со свойственной ему выразительностью произнесъ задушевную ръчь, въ которой сказалъ пъсколько словъ о своемъ отношения къ школамъ въ смыслъ самаго близкаго единенія съ ними въ теченіе 10-летияго заведыванія ими и глубоваго желанія быть имъ полезнымъ и въ дальнёйшемъ ихъ существоваціи. Связующимъ звеномъ видимаго общенія со школьниками теперь является учрежденіе двухъ стипендій для обученія двухъ спротъ дввочекъ: одной-на средства общества вмени его, о. Строкова, и другой- на его личныя средства, а далье имьется въ виду утверждение его попечителемъ шволъ, о чемъ возбуждено ходатайство обществомъ с. Пришиба Далке о. Строковъ обстоятельно и картинно раскрыль предъ слушателями исторію молоканскихъ школь, которыя изъ маленькаго духовнаго насаждения въ течени 10 лътъ разраслись въ большое вътвистое дерево, приносящее плоды знанія въ духъ въры и добраго воспитанія подъ свиью Церкви. Настоящій день - говориль ковъ-знаменательный въ исторіи церковно-школьной жизни села Пришибаэтого дня друзья школы ждали въ теченіе целаго десятилетія — сегодня 7 ученицъ окончили учительское отдъление и готовы вступить въ жизнь; всё онё одущевлены желаніемъ потрудиться въ школахъ-грамоты и приложить на д'вль знанія житья и кройки, чему готовила ихъ школа. Подробно были вынсчены о. Строковымъ задачи двухилассной женской школы, имъющей пълью дать обстоятельныя знанія, требующіеся программого для полученія званія учительпицъ начальной школы. Закончена ржчь была задушевнымъ обращениемъ къ ученицамъ, съ благопожеланіями имъ въ трудовой самостоятельной жизни и просьбой въ почетнымъ гостямъ не оставлять своимъ участливымъ вниманіемъ перковныя школы. Выражена была твердая увъренность, что школа женская двухилассная, съ учительскимъ отделеніемъ, отвъчающия насущной потребности жителей уфада и даже епархіи и потому переполняющаяся изъ разныхъ мъстъ желающими учиться въ ней, будетъ развиваться и преуспъвать. Залогомъ этого преуспъянія должно считаться и благоволительное вниманіе и заботы Его Преосвященства, Епарх. Училищ. Совъта, г. Епархіальнаго Наблюдвтеля, администраціи и сельскаго правленія во главъ съ просвъщеннымъ г. Земскимъ Начальникомъ Георгіемъ Константиновичемъ и заботливымъ попечителемъ старшиною села В. Д. Коршуновымъ. Судьбы школы ввъряются опытному и исполненному неизмънной любви въ церковной школъ завъдующему, Благочнниому с. Стефану Константиновичу Парадизову, что въ соединеніи съ законоучителями и учащими лицами, опытными и преданными своему дълу, будетъ создавать доброе имя школы.

Учитель А. Тихановъ

## БИБЛІОГРАФИЧЕСКАЯ ЗАМЪТКА.

Къ 300-лътнему юбилею Астраханской Ецархіи по распоряженію Астраханскаго Епархіальнаго Начальства изданы слъдующія книги изъ исторіи Астраханской Епархіи:

- 1) Протоверея Іоанна Саввинскаго. Историческая записка объ Астраханской впархін за 300 льть ся существованія (съ 1602 по 1902 годъ), Астрахань. 390 стр.
- 2) Ивана Лютницкаго Миссіонерская и духовнопросвѣтательная дѣятельность Астраханскаго Кирилло-Месодієвскаго Братства въ Астраханской спархіи съ 1873 по 1903 г.г. Астрахань, изд. Кир.-Месодієвскаго Братства, 182 стр.

Кром'в того частными лицами изданы:

- 3) Протоверся Михаила Благонравова, Архіврен Астраханской впархін за 300 лють ви существованія съ 1602 до 1902 г. съ 39 портретами, изд. его-же и Анисіи Ар. Пименовой, Астрахань, 211 стр. текста.
- 4) Его-же. Архіерен Астраханской епархін за 30 льть ея существованія, (39 портретовъ), Астрахань.
- 5) Алекс. Ав. Дмитрівскаго. Къ трехсотльтнему юбилею Астраханской епархіи. (Житів и подвиги перваго Архівнископа Астраханскаго веодосія) Кієвъ. Оттиски изъ журн. Труды Ковен. Дух. академіи № 5 1903 г. 27 стр.

- 6) Архипастырское посланіе Преосвященивйшаго *Георгія*. *Епископа* Астраханского и Енотаевскаго Астраханской паствъ.
- 7) Страдалецъ за въру, Царя и Отечество Астраханскій Митрополитъ Іосифъ, 4 стр. Благословеніе Обители Препод. Сергія № 130 дополн. счета.
- 8) Святитель Өеодосій, первый Архипастырь Астраханскій и Терскій, 4 стр. изд. редакціи Астр. Еп. Въд. изъ № 4.
- 9) Самисонъ, Митрополить Астраханскій и Терскій, строитель Астраханскаго Каседр. Собора, 4 стр. отт. Астр. Еп. Від. 5 №.
- 10) *Н. Доброва*. Сильвестръ Лебединскій, первый ректоръ Астраханской семинаріи, впослъдствіи Архіепископъ Астраханскій; 17 стр. съ портретомъ, отт, язъ Астр. Еп. Въд. изъ № 1—4 1903 г.
- 11) Анастасій Братановскій, Архівнисковъ Астраханскій и Кавказскій (съ 20 дек. 1805 г. по 9 дек. 1806 г.) *Платона Горгочко*, стр. 74 съ портретомъ, отт. Астр. Ен. Въд. 1902 г.
- 12) Высовогорская Успенско-Николаевская Чуркинская Общежительная Пустынь Астраханской епархіи (краткій историческій очеркь), изд. Чуркинской Пустыни, съ двумя рисунками, стр. 33, отт. Астр. Еп. Вёд. изъ №№ 4—7 за 1903 г.
- 13) Росписаніе бывшинь въ Астраханской епархіи митрополитамъ, архіепископанъ, матеріалы для исторіи Астр. епархіи, съ примѣч. *Н. Л.* стр. 9, отт. изъ А. Е. Въд. № 9 1903 года.
- 14) Слово въ день празднованія трехсотлѣтія существованія Астраханской епархіи, *прот. Ник. Пальмова*, изъ № 11.
- 15) Слово въ первый день празднованія трехсотивтія Астрах. епархіи 17 мая 1903, *соящ. Ник. Лютницкаго*, изъ № 11.
- 16) Слово въ день 300-лътняго юбилея Астраханской епархіи 19 мая 1903 г. *свящ. Алексія Попова*, изъ № 11.
- 17) Астраханская опархія [за 300 лѣтъ ея существованія (краткое извлеченіе изъ исторической записки) прот. І. Саввинскаго, стр. 16 изъ № 10 Астр. Еп. Вѣд.
- 18) Проф. Ал. Ав. Дмитрієвскаго. Прівздъ въ Астрахань восточных патріарховъ Паисія Александрійскаго и Макарія Антіохійскаго и связанное съ нимъ учрежденіе здѣсь митрополіи отт. изъ А. Е. В. № 11—12.

19) Ръчь въ Общественномъ Собраніи на юбилейномъ акть, свящ. Сим. Покровскаго, отт. изъ № 12.

пом в того въ непродолжительномъ времени будеть напечатанъ "юбилейвый сборникъ", въ составъ котораго войдеть описаніе юбилейныхъ торжествъ, слова, ръчи и поученія, произнесенныя на сихъ торжествахъ и статья В. Бъднова "Отношеніе Астраханскихъ ісрарховъ къ мъстной духовной семинаріи".

Ив. Лътницкій.

### ВИВЛІОГРАФИЧЕСКАЯ ЗАМЪТКА.

(Продолжение. См. А. Е. В. № 10).

Онтологическое основание и смыслъ идеи спасения могутъ быть выяснены лишь изъ истиннаго представленія и пониманія рового бытія. Қаждый мыслящій человькъ имьеть такую или иную религію, которая по своей психологической сущности есть не что иное, какъ форма его самосовнанія и самоопредъленія, и каждый върующій человъкъ въ содержаніи своей религіозной въры находитъ истичное познание о себь самомъ и о своей цъли въ мірь, -живое раскрытіе тайны бытія. Следовательно, кто принимаеть христіанскую религію, тоть находить въ христіанств'я такое познаніе, которое для него представляется вполнв истиннымъ и при томъ-раскрывающимъ его религіознаго сознанія, какъ объективную истину бытія. Въ этомъ случав христіанство можеть въ большей или меньшей степени согласоваться уже съ темъ решенемъ тайны бытія; какое у человека есть или было до принятія христіанства, -- можетъ оправдать и разъяснить уже готовыя познанія человіка о міровомь бытіи, тайна котораго создается фактомъ религіознаго сознанія людей. А такъ какъ вымь пунктомь этой тайны или проблемы служить прежде всего самъ человъкъ, то, понятно, единственно научное ръшение проблемы именно о человътт и можетъ привести людей къ соглашению въ истинф христіанской религіи: всякая религіозная въра возникаетъ изъ ръше-. нія этой проблемы (гл. 2, стр. 149-156).

Наука богата разными решеніями проблемы о человекь. Општная действительность утверждаеть два безспорныхь факта: что чело-

выкь - физическій организмъ, и что онъ совнасть и мыслить; поэтому она выдвигаеть болье тесный вопрось о немь: въ какомъ же отношенін явленія совнанія и мышленія находятся къ физическому низму? Матеріалисты отв'вчали и отв'вчають на этоть вопрось построеніемъ гопотезы, трактующей всю психическую двятельность въ качествъ одной изъ функцій физическаго организма. Однако матеріалисти. ческая гипотеза не въ состояніи объяснить возможности душевной жизни человака, - того обстоятельства, что человаческое самосознание является творческой энергіей разумной живни совнанія, не просто лишь постоянными субистоми всёхи сознательныхи действій человика, и реальной причиной всихь разумных поступковь его. также неудачны и дуалистическія доктрины. Окказіонализмъ, признавая разнородность духа и тёла, самое взаимоотношеніе ними понимать въ смыслъ чудесного совпадения телесныхъ движений и духовныхъ дъятельностей, при участіи въ міровомъ бытіи его первопричины-Вога (Гейкинксь). Дуалистъ Спиноза быль последовательнъе, и потому все разновидное и разнообразное міровое няль лишь за разнородные процессы, создаваемые двятельностію одной и той-же Субстанціи. А Кантъ нашелъ возможнымъ разнородность міровыхъ процессовъ къ простому различно собъ ихъ воспріятія: духовное и тълесное, по нему, все равно, что виутреннее и внишнее, и знанить - въ существъ своемъ совершенно тождественны. Теорія психофивическаго параллелизма представляетъ міровую действительность "въ виде параллельнаго хода двухъ чинныхъ рядовъ, существующихъ рядомъ, но никогда дящихъ другъ въ друга вследствіе различія ихъ членовъ" Идеалистическій монизмъ, отрицая субстанціональность духа и мате. рін, данную въ опыть противоположность ихъ переносить реннюю исторію самой Вожественной жизни, гдв изъ противоположности и дистармоніи действительности разрешаются въ одну великую монію (Паульсенъ). Но подобная обработка монизма весьма роння и противоръчитъ опытнымъ даннымъ. Дъйствительности соотвътствуеть только дуалистическое представление мірового бытія,правда, чуждое философскихъ крайностей, - представление, которое допускаеть разнородность единаго міра и разнородность матеріи и духа. Матерія и духъ-не одно и тоже, хотя принадлежать и одному че-

доввиче физическій организмъ--- не причина интеллектуальнаго разви--тія, а только орудія его, пиначе: онъ не причина духа, а собственное произведение его. Духъ создаеть себь такой организмъ, которымъ онь вы состояніи пользоваться, и онь такъ именно, пользуется своимъ организмомъ, какъ по своей природь онъ можетъ имъ польвоваться". Стало быть и связь между духомъ и организмомъ жеть быть уже пространственного, а лишь динамического. Матеріальное твло, несомивнию, составляеть собою данное условие двятельности человического духа, и духъ, конечно, находится въ зависимости отъ него; но въ качествъ дъятельной причины духъ можетъ дъйствовать и на самое условіе своей жизни и необходимо приспособляетъ это условіе къ цёли развитія своей жизни въ мірі. Понятно отсюда, что, какъ данное условіе существованія человіческаго духа; тідо яво ляется випшними по отношению къ духу, а какъ созданное самими же духомо орудів его произвольной діятельности, оно являтся своимо духу и составляеть собственное тыло духа". Дана духу тылесность, создается же духомъ телесный организмъ, и связь между темъ и другимъ - не связь пространственныхъ отношеній, дающихъ поводъ наивно представлять твло чвмъ-то въ-родв помвщенія для духа, а только связь взаимодийствія (стр. 156-193).

Духовную жизнь мы знаемь въ физическихъ условіяхъ ея развитія, и поэтому человъческій духъ является составной частію налично даннаго міра. Но въ жизни человіческаго духа развиваются такія формы его деятельности, которыя несомивнно не принадлежать нашему міру; он'в выражаются фактами свободы И разумности. разумное и свободное существо, человить имиеть цильное представленіе бытія съ точки зрвнія его основаній и цвлей и мотивируетъ свою двятельность идейнымъ принципомъ смысла жизни. Иначе зать, человъкъ творить идею бытія, а затымь и самое бытіе по содержанію своей идеи о немъ; всв условія для своей творческой тельности онъ находить во себп самомо ставить и осуществлять всв свои цъли, - это же вначить для человъка - быть существомь безусловныма. Правда, человъкъ подчиненъ міру внішнихъ условій и ограниченъ и въ мысли, и въ жизни; темъ не мене онъ, всетаки, вводить въ міровое бытіе творческія силы свободы и разума. Онъ творить познаніе истины опбытій и стремится осуществить эту истину

въ своей жизни, какъ собственное дело, и въ этомъ творчествъ познанія истины и жизни по истинь онь, очевидно, является живымь и истиннымъ образомо безусловнаго бытів, т. е. того именно бытія. которое одно только и можеть имъть свободу и разумъ, какъ дъйствительныя свойства своей природы". Человекь сознаеть себя свободнымъ, и всякая деятельность его, какъ определяемая его разумнымъ самосознаніемъ, въ действительности - вопреки уверенію детерменистовь -- свободна, потому что въ каждомъ своемъ поступкв, совершаемомъ по сознанію нравственной обяванности совершать его человікь дійствуєть изъ себя самого, какь первал причина своего причина свободная. Если же въ поступка, и следовательно-какъ действительности свобода существуеть, между твиъ бытіе условное: но нашему представлению о немъ, межетъ только отрицать ее; то ясно, что фактомъ существованія свободы намъ данъ элементь другого бытія, которое не входить въ составь міровыхь вещей, потому что втимъ составомъ мірового, условнаго бытія свобода только отрицается, значить, фактомъ ея существованія намь действительно дань элементь безусловнаго бытія. Объ этомъ элементь мы знаемь лишь нію и діятельности одной изъ вещей міра-человіна поэтому, утверждая существованіе другого бытія, мы этимъ самымъ утверждаемь и другое значение нашего міра: "оно является откровеніемо того другого бытія, которыми основополагается дойствительность свободы 66 мірт", такъ какъ свободы не было бы, если бы вся полнота бытія исчерпывалась только существованіемъ нашего міра (стр. 183-197).

Есть гипотеза (идеалистическій монизмъ), будто безусловное бытіе, составляя реальную основу всего, раскрывается въ мірѣ прочессомг саморазвитія; но она совершенно не объясняетъ самостоятельности человъческой личности, разумной и дъятельной, никакъ не разръшающейся въ состояніе посторонняго для нея сознанія саморазвивающейся въ мірѣ безусловной сущности. Дуализмъ же доказываетъ, что міровое бытіе связано съ безусловнымъ бытіемъ отношеніем вашмодыйствій; однако и онъ оказывается не правымъ. Нельзя мыслить всаимодыйствій условнаго и безусловнаго въ качествъ необходимаго онтологическаго процесса, такъ какъ въ этомъ случать безусловное бытіе перестало бы быть свободнымъ бытіемъ и вошло бы въ составъ мірового, условнаго бытія: нельзя предположить и свободы

взаимодействій, потому что свободно действовать можеть одно только безусловно бытіе, и тогда міровое бытіе, какъ условное и несвоболное, вмёсто взаимодёйствія съ безусловнымъ бытіемъ будеть лишь полчиняться его творческой силь и воплощать въ себъ его дъятельность. Очевидно, въ действительности отношение мірового бытія къ безусловному бытію должно представляться не инымъ чемъ, какъ именно связію творенія ст абсолютной причиной. Это-тенстическая точка зрвнія; по ней-бытіе всеедино: "единое Безусловное есть абсолютная причина всего, и все есть откровение единаго". Такимъ именно отношениемъ всего къ единому и опредвляется универсальный смысль мірового бытія и исключительный смысль существованія въ мірь человька, какъ некоторой части его. Со стороны мірового бытія одинъ только человекъ имеетъ сознание о безусловномъ, и онъ одинъ можеть возвыситься до яснаго познанія о бытіи безусловнаго; сльдовательно, онъ только одинъ и можетъ соверцать въ міровомъ бытіи откровеніе безусловнаго бытія; оно же, стало быть, и можеть осуществить всеобщую цёль мірового бытія. Цёль мірового бытія заключается въ томъ, чтобы оно служило откровеніемъ безусловнаго бытія: поэтому міровой процессь по существу своему должень быть религіознымъ процессомъ въ человічестві, и религіозный процессь въ человъчествъ долженъ быть по своему значенію міровымъ. Въ развитіи религіознаго процесса на самомъ діль участвуєть все міровое бытіе; все въ мірв, что возбуждаеть и питаеть въ человъкъ религіозное чувство, религіозную мысль, или побуждаеть его къ религіозной діятельности, этимъ самымъ несомненно участвуетъ и въ религовной живни человъка, въ религіовно-нравственной діятельности его. Значить, путемь религіи действительно и можеть осуществиться универсальная истина бытія. Являясь по самой природь своей реальнымь образомъ Бога, человъкъ въ своей религіозно-нравственной живни можеть проявить этоть образь, -- можеть сделаться живымъ подобіемъ Вожества. Являя же собой, въ своей богоподобной живни, живой образъ Бога, человъкъ чрезъ это, при содъйствіи Божіемъ, можетъ сдълать и міръ дойствительных причастником Вожественных совершенства. Понятно отсюда, что при неисполнении человъюмъ этого своего назначенія въ мірь теряеть высшій смысль существованіе и его самого, и всего мірового бытія. Тімь не менье наличное состоя...

ніе мірового бытія говорить о его ненормальности, а вмість сътімь оно такимъ образомъ указываетъ и реальное основание для мысли о спасенія, Странно, конечно, сводить эту мысль къпростому желанію . человъка измънить условія своей жизни — и придавать ей цвиность обычной утилитарно-практической идеи. Мысль о спасеніи, какъ возникающая изъ представленія міровой действительности въ ся основанін, содержаніи и цели, имееть міровое значеніе и потому необходимо получаеть религіозный карактерь, а вм'вств съ нимъ-цвиность и смысль религіозной идеи. Объективное основаніе идеи поэтому, заключается не въ грезахъ райскаго счастья для а въ томъ, "что, по винъ человъка, міровое бытіе не достигаетъ того назначенія, которое опредъляется положеніемъ его, какъ откровенія безусловнаго бытія, и потому безусловная цанность этой идеи-въ томъ, что дёло спасенія одинаково требуется какъ вёчной правдой Бога, такъ и пределиными смысломи всего мірового бытія" — (стр. 198 - 209).

Хотя міръ, по своему происхожденію, и есть откровеніе Бога, однако онъ на самомъ-то деле, въ духовно-творческомъ развити своей дъятельности, не служить Его откровеніемъ. Причину этой аномаліи человькъ видить въ себь самомъ. По суду собственнаго сознанія человакъ себя самого объявляетъ виновнымъ въ томъ, что міръ не выполняетъ своего навначенія, и считаетъ себя непригоднымъ для осуществленія предвічной ціли мірового бытія. Такое совнаніе, нужно замътить, наблюдается во всъ времена и у всъхъ людей; слъдовательно, это-фактъ религіовно правственнаго опыта всего человічества, факть безспорный и вполнъ истинно рышающій вопрось о дыйствительной причина невыполнения міромъ своего назначения. Между тъмъ древніе и новые мудрецы при рэшеніи этого вопроса впадали и впадають въ большія заблужденія и крайности. Для индейскихь мудрецовъ (браминовъ), напр. казалось очевиднымъ, что Самъ виновенъ въ томъ, что міръ оказался такимъ, какимъ мы его созерцаемъ: міръ недостоинъ Вога, онъ неудачное откровеніе Божества; Вогъ, создаван его, уклонидся отъ Своей истинной жизни и совершиль преступленіе, грахь, оттого и Его твореніе - мірь сталь носителемъ вла. Философы - дуалисты старались противопоставить міръ Вогу, чтобы Вога сделать непричастнымъ къ наличному влу мірового

бытія. По ихъ представленію, зло должно существовать въ мірѣ, потому что міръ есть порожденіе самосущаго вла врага Вожія, владыви матевіи и искусителя человіка, обольщеніемь заставившаго человека духа отпасть отъ духовнаго, родного ему, Вожія царства и заключавшаго его въ несвойственныя ему условія матеріальной жизни, Иначе разсуждали оптимисты. Конфуцій и другіе китайскіе ученые, признавая міръ твореніемъ великаго Бога и царствомъ самоціннаго добра, относили зло къ человъческой глупости и не придавали самостоятельнаго вначенія; зло существуєть лишь въ влыхь людяхъ и ограничивается только настоящимъ міромъ явленій, тогда какъ добро имъетъ въчную цънность. Греческіе мыслители (Сократъ, Платонъ, неоплатоники, сократики, стоики) отвергли существенную противоположность между эломъ и добромъ я признали для человъка есте ственную необходимость вла. Зло понимали они въ смыслв "простого уклоненія отъ Божія закона жизни въ силу обольщенія лжи по невъдвнію истины"; всякій грвук—ошибка ума или воли человвка. даже одновременно можеть быть и вломъ и не- вломъ: поскольку оно ившаеть достижению человакомъ истивнаго познания о своемъ подлинномъ благъ, оно - вло; поскольку же въ немъ выражается бъжное слъдствіе человъческой ограниченности, оно-не-зло. Аристотель говориль, что хотя эло и не соотвытствует божественному плану міровданія, однако оно, всетаки, можеть содпиствовить осуществлению этого плана; значить, и эло существуеть въ мірт не напрасно, и міръ отъ него не ділается недостойнымъ Вога. Повтореніемъ подобныхъ же оптимистическихъ соображеній была теодицея извъстнаго философа Лейбница. Онтимизмъ позднъйшаго времени выходить изъ другого основанія изъ научнаго познанія о міровой жизни, какъ "о процессв непрерывнаго образованія физическихъ и прогрессивнаго развитія духовныхъ человіческихъ силъ". представленію, міръ, въ настоящее время не соотвътствующій божественной идев о немъ, можетъ дъйствительно соотвътствовать будущемъ, такъ какъ онъ прогрессируетъ въ своемъ развитіи; поэтому такого рода не соотвътствіе считать зломь мірового бытія никоимъ образомъ нельзя. Всяческія извиненія злу-это общій недостатокъ всвук философскихъ построеній теодицеи. Между твик жизненные интересы человъка требують того, чтобы онь дъйствительно осуществиль всеобщую цёль мірового бытія, т. е. "жизненные интересы человька могуть быть обезпечены не признаніемъ бытія самосущаго зла или не отрицаніємъ въ мірѣ наличности зла, а исключительно только дойствительных освобожденіемъ міра от зла". Слѣдовательно, правильная постановка и истинное рѣшеніе и космологической проблемы могуть быть даны единственно въ духѣ религіи—(гл. 3, стр. 210—236).

По библейскому ученію, Богъ непосредственно осуществилъ въ бытій безвидный хаось элементовь міра, созданныхъ Имъ изъ ничего. Природь этого хаоса Богь сообщиль законь планомърнаго развитія, и въ немъ последовательно стало совершаться то самое, что говорилг о немъ Богъ", т. е. природа стала постепенно осуществлять то, что предвично заключалось въ Божественной мысли о міри. Поэтому природа на всёхъ ступеняхъ своего последовательнаго развитія оказывалась достойною своего Творца, и, Самъ Богъ неизменно одобряль ее, какъ хорошую". Наконецъ Онъ дополниль творческую діятельность ея созданіемъ на земл'в первыхъ людей непосредственнымъ актомъ своей всемогущей силы. Человекъ получиль отъ Вога душу по собственному образу Божія бытія. И такъ въ бытіи осуществился Вожій образь, и вивств съ этимъ-осуществилась Божія мірь, служившая предвичнымь основаніемь мірового бытія и жающая въчную цъль его. Первобытный мірь дъйствительно ствляль предвічную ціль своего бытія и быль живымь откровеніемь Бога: человыкь всыми силами охраняль нормальный порядокь жизни и красоту Вожьяго творенія, а природа была для него ятнымъ храмомъ его чистаго служенія Богу. Но эта первоначальная гармонія мірового бытія съ предвічнымъ планомъ Вожественнаго міротворенія съ теченіемъ времени была нарушена. Нарушеніе ея проивошло прежде всего въ сферъ духовнаго міра: палъ положение котораго среди другихъ духовъ было исключительно-высокое по его правственному авторитету въ горнемъ мірѣ; онъ "возгордэлся" высотою своего положенія и вовмечталь безумно о божеской чести въ мірь, — онъ захотья пользоваться Вожеского честію всемъ міръ, не имъя никакихъ соперниковъ. Мало того: падтій духъ разразился дервкой хулой на Бога въ сонмъ безплотныхъ духовъ увлекъ за собою не малое число ихъ. Онъ, навърно, выставилъ предъ

еними Бога-Творца врагомъ Его разумныхъ созданій, будто Онъ сотвоприль ихъ въ угоду своему эгоняму и, по нежеланію имг добра, наміренно препятствуетъ имъ въ достиженіи высшихъ цілей бытія.
Однако среди ангеловъ нашлись и защитники Бога и истины; они
безъ труда проникли въ скрытую тайну непримиримой ненависти къ
Вогу перваго виновника зла и обличили его клевету. Тогда клеветникъ съ поворомъ удалился съ неба, вмісті съ своими единомышленниками, и неренесь свою преступную діятельность на землю. Здісь
онъ погубиль искреннихъ служителей Божіихъ—Адама и Еву, соблазнивши посліднюю пойсть плодовъ запрещеннаго дерева "познанія
добра и зла"— (стр. 237—261).

Ева сказала, что змви обольстиль ее. Очевидно, она обольстилась необычайно легкой возможностію достигнуть божескаго о добромъ и вломъ, совсвиъ не подумавши о томъ, насколько жеть соответствовать этой цели указанное діаволомь средство. Значить. Ева преступила Божію запов'я только по несчастной ошибквне на зло Богу, не съ намиреніему противодийствовать Ему, а лишь на мнимое добро себъ-обладать высокимъ въдъніемъ, какого еще не имъла. Анализъ послъдующей исторіи перваго паденія виолнъ подтверждаеть это представление о немъ. По библейскому разсказу, люди повли плодовъ запрещеннаго дерева, "и открылись глаза у нихъ обоихъ, и узнали они, что наги". Это еще не слъдствіе гръхопаденія, а прямо продолжение гр'яховнаго процесса. Весьма в'яронтно, что первые люди после нарушенія Божіей зановёди ждали для себя какого-то особаго, чудеснаго проврвнія и заранве услаждали себя блаженствомъ божескаго въдънія; они хотъли смотръть на себя, какъ на высшихъ существъ, а на самомъ дёлё, осматривая себя, видёли себъ только физическую природу животныхъ, потому что желанія "видіть въ себі больше того, чімь сколько дійствительно находили въ себъ". Теперь же, въ ожиданін чудесной перемъны себь, они были поражены этимъ сходствомъ съ животными: казалось имъ унимсиющимо ихъ достоинство; они устыдились самой мысли о бливости ихъ къ міру животныхъ, и потому опоясаніями посившили скрыть свое сходство съ животными, какъ ясно говорящее имъ объ ихъ собственномъ ничтожествъ. Понятно, что вскоръ нослъ этого въ нихъ появилось и сомнъніе какъ въ достиженіи

божескаго въдънія, такъ и въ действительности избраннаго ими сред. ства къ нему. Тогда они, безъ сомнения припомнили и то, что дерево познанія было запрещенное Богомо дерево, и что, желая достигнуть божескаго веденія, они преступили Божію заповедь. Сознаніе это наполнило ихъ души чувствомъ ужаса. Въ силу своего глубокаго благоговънія предъ Богомъ наши прародители не могли простить себъ забвенія Его заповъди, а въ силу глубокаго сознанія вины этого забвенія они считали свой гріхь неизвинительнымх. не могли просить и не просили себъ прощенія помилованія у Бога. Врагами и оскорбителями Бога люди не были и заповедь Божію нарушили безъ всякаго враждебнаго чувства къ Нему. Составивъ ложное представление о магическихъ свойствахъ дерева познани добра и вла, они мечтали при помощи плодовъ его достигнуть внанія; подъ вліяніемъ обольщенія діавола они суевърно повли запреради своего совершенства. Прародители, такимъ шенныхъ плодовъ образомъ, высокое положение свое въ мірѣ поставили въ зависимость не отъ свободнаго развитія ими своихъ духовныхъ силъ, а отъ физическаго питанія ихъ изв'єстными плодами; въ сущности они захотёли того. чтобы ихъ жизнь опредълялась не ими самими, а внёшними матеріальными причинами. И они этого достигли: "своимъ сувпърнымъ поступком вони добровольно подчинили себя вынишией природы и сами добровольно разрушили то міровое значенів, которов они могли и должны были имъть по духовной природь своей личности". Какъ духовно-чувственныя существа, люди, находясь въ непосредствевномъ отнощенін къ Богу, были въ то же время и естественными посредниками между Вогомъ и матеріальнымъ міромъ; міръ участвовалъ въ жизненномъ служеніи людей Богу и чрезъ нихъ вступаль въ живое общение съ Вожествомъ. Чрезъ грвхъ люди уничтожили мальный порядокъ мірового существованія и, подчинивъ заковъ своей свободы закону механической причинности, извратили Вожіе твореніе. Само собою понятно, что нарушение Божественнаго міропорядка людьми должно было повлечь ва собой ихъ неизбёжную гибель, потому что они оказались въ ложномъ, аномальномъ положении по отношению къ міру. Согръшившіе люди прежде всего увидъли, что рай и древо жизни принадлежали не земль самой по себь, а тому порядку жизни, введенномъ ихъ суевърнымъ поступкомъ, ни рая ни дерева жизни на земль болье уже не могло быть. Они узнали дальше и напрасный трудь, и печаль, и скорбь, и др. слъдствія зависимости ихъ оть міра. Наконець, подчинивши душевную жизнь физическому закону механической причинности, люди лишились чревь это и безсмертія: они естественно могли теперь жить лишь тою жизнію, которая возможна и существуеть по собственной природь физическаго міра, а при этихъ условіяхь смерть является неизбъжною (въ физической природь она была и до паденія людей). Слъдовательно, смерть пришла къ людямь сама собою, —не какъ наложенная Богомъ кара за гръхо, а прямо какъ естественное и пеобходимое слъдствіе ихъ преступленія—(стр. 162—284).

(Продолжение будеть).

Ал. Соколовъ.

# O B B B J E E S.

# МАГАЗИНЪ ЗВАРЫКИНА

(Астрахань, противъ 2-го участка, собственный домъ)

ЗНАЧИТЕЛЬНО РАСШИРЕНЪ и имѣетъ въ настоящее время, кромѣ своихъ винъ, всѣ БАКАЛЕЙНЫЕ и КОЛОНІАЛЬНЫЕ ТОВАРЫ: ЧАИ своей развѣски и Московскихъ фирмъ, САХАРЪ, КОФЕ, КОНФЕКТЫ, ВАРЕНЬЕ Скоромныя и постныя МАСЛА, всѣ соленыя ЗАКУСКИ и проч., Вина Елисѣевыхъ, ВОДКИ Долгова, Смирнова, Штритера, ВИНО виноградное и ЦЕРКОВНОЕ ведрами и бутылками собственннаго производства. Вышесказанные бакалейные и кондитерскіе товары имѣются постоянно свѣжіе лучшихъ Московскихъ и Петербургскихъ фирмъ, такъ какъ получаются безперерывно въ продолженіи цѣлаго года.

Телефонъ № 187.

#### **THUSATAM**

золотыхъ, серебряныхъ, вещей, иконъ, кіотъ и церковной утвари

# C. M. CMMKOBA.

Въ Астрахани, Шоссейная (Коммерческ.) улица, д. Феофанова.

Во всякое время года имъются въ величайшемъ выборъ:

Иконы съ драгоцън. камнями въ золотыхъ ризахъ 56 пробы.
Иконы серебряныя ажурныя.
Иконы старинныя на вицарисъ.
Иконы художественныя.
Вожницы оръховыя ръзныя.
Угольники ръзные и гладвіе.
Кіоты оръховыя ажурныя.
Кіоты краснаго и чернаго дерева.
Кіоты фигурныя металическія.
Кіоты съ ръзьбой и гладкія.

Брилліантов. изящныя декадентскаго стиля заграничныя вещи. Посуда серебряная. Столовое чайное серебро. Часы золотые и серебряные. Медальоны, цёни мужск. и дамск. Запонки брилліантов. и золотыя. Портсигары и портмонэ. Мельхіоровыя издёлія ФРАЖЕ. Самовары разныхъ издёлій. Багетъ для рамъ.

Облаченія священническія, плащаницы, воздухи и разная

### HEPROBEAR YTBAPL.

Принимаются заказы: иконостасовъ, кіотъ, живописи иконъ, золотыхъ и серебряныхъ вещей, гравировку и чеканку ризъ. золочене и серебрене по дереву и металлу. Заказы исполняются добросовъстно, аккуратно, къ пазначенному сроку и по крайне дешевымъ цънамъ.

# MATABUHB GAIIOHHIAKOBA

ZVEETE

большой выборъ готовыхъ облаченій для священниковъ и діаконовъ,

# Новый Гостинный домъ, №№ 5, 6 и 7.

Содержаніе отділа оффиціальнаго: Указь Его Императорскаго Величества Самодержца Всероссійскаго, изъ Спятьйшаго Правительствующаго Сунода, Преосвященн вишему Реоргію, Епископу Астраханскому и Енотаевскому.—Епархіальныя извістія.—Объявленіе Астраханскаго Епархіальнаго Комитета Прявослав. Миссіонерскаго Общества.—Отчеть Астрах. Отділа Императорскаго Православ. Палестинскаго Общества за 1901—1902 и 1902—1903 г.г.—Списокъ членовъ Астрах. Отділа Православ. Плестинскаго Общества за 1902—1903 года.

Содержаніе отдіна неоффиціальнаго: Отношеніе Астраханских і іерарховь въ містной семвнаріи.— Къ исторіи севтантства въ Астраханской епархіи.— Общее годичнов Собраніе членовъ Астрах. Епарх. Православ. Кирилло Менодіевскаго Братства за 1902 годъ.— Празднованіе 11 мая 1903 года церковными школами г. Астрахани.— Годичный актъ въ церковных вколахъ с. Пришиба, Царевскаго уізда, 11 май 1903 г. Пибліографическія замітки.— Объявленія.

## За редактора Александръ Льтницкій.

Печатать дозволяется. Цензоръ, Протојерей Николай Пальмовъ.