

ВЫХОДЯТЪ ДВА РАЗА ВЪ МЪСЯЦЪ.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ ВЪ РЕДАКЦІИ СИХЪ ВЪДОМОСТЕЙ ПРИ УФИМСКОЙ ДУХОВНОЙ СВМИНАРІИ.



цъна годовому изданію, съ доставкою и пересылкою, 5 рув. 50 коп.

M 13

1900

1 lipaa.

## ОТДЪЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ.

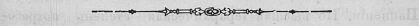
## ЕПАРХІАЛЬНЫЯ РАСПОРЯЖЕНІЯ И ИЗВЪСТІЯ.

- \* Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Густиномъ, Епископомъ Уфимскимъ и Мензелинскимъ, преподано Архипастырское благословеніе крестьянамъ—Андріану Трапезникову, Павлу Выдрину, крестьянской вдовъ Еленъ Слъпушкиной и Смотрителю Бирской Земской больницъ Николаю Якимову за ихъ пожертвованія въ пользу церкви села Ельдяка, Бирскаго уъзда.
- \* Уфимскимъ епархіальнымъ начальствомъ выражается благодарность прихожанамъ села Воскресенскаго, Стерлитамакскаго увзда, за скорое возобновленіе сгорвышаго приходскаго храма своими средствами.

49.

- \* Священникъ Троицкой церкви села Кузайкина, Мензелинскаго уъзда, Іоаннъ Смирновъ резолюціей Его Преосвященства, отъ 13 Іюня сего 1900 года, уволенъ за штатъ.
- \* Крестьянинъ деревни Егоровки, Уфимскаго увзда, Георгій Жарковъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви села Иглина на 2-е трехлътіе, и того же числа за усердную и полезную службу въ сей должности награжденъ похвальнымъ листомъ.
- \* Крестьянинъ Степановскаго починка, Уфимскаго увзда, Михаилъ Горбуновъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви Өеодоро-Студійской села Языкова, Уфимскаго увзда, на трехлътіе, а бывшій староста той же церкви крестьянинъ Григорій Журавлевъ за 6-ти лътнюю усердную и полезную службу въ сей должности того же числа награжденъ похвальнымъ листомъ.
- \* Крестьянинъ села Ново-Спасскаго, Мензелинскаго увзда, Сумеонъ Казанцевъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви названнаго села на трехлътіе, а бывшій церковный староста того села крестьянинъ Евдокимъ Мазимниковъ за усердную и полезную службу по сей должности того же числа награжденъ похвальнымъ листомъ.
- \* Крестьянинъ сельца Иларіоновки, Мензелинскаго уфзда, Іосифъ Кульковъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнѣйшимъ Густиномъ, утвержденъ въдолжности церковнаго старосты къ церкви села Мажарова, того же уфзда, на трехлѣтіе.

- \* Крестьянинъ деревни Знаменки, Белебеевскаго увзда, Евдокимъ Бурашниковъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви села Никольскаго, того же увзда, на трехлътіе.
- \* Крестьянинъ Крюковскаго починка, Уфимскаго утада, Матвтй Ширяевъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнтйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви села Ашкашловъ, того же утада, на трехлътіе.
- \* Крестьянинъ села Нордовки, Стерлитамакскаго уъзда, Михей Берестовенко 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви названнаго села на трехлътіе.
- \* Крестьянинъ села Пасмурова (Ново-Никольское тожъ), Мензелинскаго уъзда, Евгеній Хазовъ 6 сего Іюня Его Преосвященствомъ, Преосвященнъйшимъ Іустиномъ, утвержденъ въ должности церковнаго старосты къ церкви названнаго села на трехлътіе.
- \* Крестьянинъ села Варварина, Стерлитамакскаго увзда, Иродіонъ Судариковъ, согласно прошенію, резолюціей Его Преосвященства, отъ 26 Мая сего 1900 года, опредвленъ исправляющимъ должность псаломщика къ Космодаміановской церкви села Нордовки, Стерлитамакскаго увзда.



## ОТДЪЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ

## Clobo,

произнесенное 11 Мая, въ день свв. Меоодія и Кирилла, въ церкви учительской семинаріи Благовъщенскаго завода.

вамови да втоот (Продолжение).

Св. философъ Константинъ не долго трудился въ странахъ славянскихъ: онъ совершилъ свое великое дъло совданія богослужебнаго явыка и письменности славянской -и, вызванный съ братомъ по доносу нъмецкихъ священниковъ въ Римъ для объясненія съ папой — не возвращался болве. Принявъ схиму съ именемъ Кирилла, св. первоучитель вознесъ трогательную молитву о славянахъ и отошелъ въ небесныя обители, завъщавъ св. Менодію не оставлять просвищенія славянь. Осиротилый Менодій рвался къ своимъ духовнымъ чадамъ славянамъ, во политичный пана Адріанъ II умышленно задерживаль его въ Римъ и отпустилъ только тогда, когда сильно обезпоконвшіеся долгимъ отсуствіемъ свв. первоучителей славяне прислали въ Римъ пословъ умолять папу вернуть славянамъ возлюбленныхъ учителей. Отпуская св. Менодія, папа снабдиль его грамотой во всёмь славянскимъ князьямъ, въ ней онъ выражалъ одобрение трудамъ свв. братъевъ - однако отправлялъ равноапостольнаго Меоодія лишь въ санъ священника, и только настойчивая просьба сильнаго князя Паннонского Коцела побудила папу посвятить св. Менодія въ санъ епископа Панноніи. Но высшая іерархическая степень потребовала отъ святителя и креста болве тяжелаго: на жизнь страдальца и подвижника вторично вернулся св. Меоодій

изь Рима. Ему пришлось не только бороться противъ въмдевъ, враговъ славянства, но и стать на сторонъ православія противъ развивавшагося еретическаго ученія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. А тутъ еще начались смуты въ самыхъ славянскихъ княжествахъ. Могущественный Паннонскій Коцель умерь; мудрый Ростиславъ Моравскій погибь въ свтяхъ изміны и предательства слабоумнаго и безправственнаго племянника своего Святополка, который при помощи коварныхъ нъмцевъ сдълался княземъ Моравскимъ. Не понимая всей важности и величія д'вла свв. братьевъ - Святополкъ соединился съ нъмецко - латинскимъ духовенствомъ и воздвигъ тоненіе на св. Меюодія. Онъ самоправно предалъ св. Меводія суду нъмецкихъ епископовъ, а самъ послаль на него жалобу папъ, обвиняя въ отступленіи отъ православнаго ученія о Св. Духв. Св. Менодій просиль отправить его въ Римъ на папскій судъ-его не пустили и лишили свободы. "Я вась не боюсь", говориль святитель влочестивымъ судіямъ: "я всегда говорилъ правду царямъ и владыкамъ, и не мыт первому, не мнт и последнему приходится страдать правды ради. Делайте со мной, что хотите, я не лучше тахъ многихъ, воторые и смерть принимали за правую въру". Нъмцы заковали св. Менодія въ цепи и посадили въ темницу. Тамъ издевались надъ нимъ, батожіемъ били, морили голодомъ, изводили холодомъ - въ течение двухъ съ половиной лътъ! Напрасно приниженные нъмцами бъдные славяне и самъ страдалецъ взывали къ папъ о защитъ и спасени: папа Адріанъ умеръ, а новый Іоаннъ VIII оставался глухъ и ивмъ: онъ понялъ суть двла свв. богомудрыхъ первоучителей нашихъ и выжидалъ. Наконецъ онъ вызвалъ св. Менодія на судъ и, подъ впечатлівніемъ оказанной ему греками помощи въ войнъ съ сарацинами, во всемъ оправдаль св. Менодія, возвель его въ достоинство архіепи-

скопа славянскихъ земель, но чтобы парализовать егодъятельность въ духъ греческой церкви, далъ ему, попросьбъ Святополка, викарнаго епископа изъ нъмцевъ. по имени Викита, человъка хитраго, злого и коварнаго. Последній, разумется, не помогаль ревнителю православія и славянства, онъ разстраиваль святое дёло, мъренно внося страшный безпорядовъ въ дъла церкви. Пользуясь расположениемъ Святополка, несдержанный Викита съ нъмцами стали распространять въ слухъ, что Меоодій предъявилъ подложную грамоту на свое архіепископство, что его следуеть изгнать, а на каеедру возвести Викита, владъющаго будто бы подлинной папской грамотой. Въ то-же время нъмцы ложно доносили папъ объ отступлении св. Менодія отъ православія, Опечалились славяне: чтобы успокоить ихъ и себя св. Менодій слевно просиль папу разъяснить народу, когопоставиль онь архіепископомь Моравій? Вскор'в папа утвшилъ св. страдальца и его паству грамотой, подтверждающей его архіепископское достоинство и ввалъ его съ Викитомъ на судъ въ Римъ. Св. Менодій вналъ, что папажалъетъ его только на словахъ и не освободить отъ Викита и не пошелъ въ Римъ, ръшившись лучше посвятить время святому дълу просвъщенія, которое его облагодатствованными трудами чрезъ учениковъ пронеслосьсреди славянъ въ ширь и даль отъ Баваріи до нынашней Россіи и отъ Моравіи до Адріатическаго моря. Нопропорціонально славъ святителя росла злоба и ненависть къ нему нъмцевъ. Они тяготились выжидательной политикой папъ; лишенные прежнихъ доходовъ, они торопились изгнать св. Менодія изъ Моравіи и погубить егосвятое дъло. Хитростію и коварствомъ они вооружили Святополка противъ святеля. Слабый характеромъ, безправственный и недалекій князь часто подвергался смвлымь и строгимъ упрекамъ и выговорамъ со стороны

святителя Божія, а нъмцы съ Викитомъ на оборотъ поблажняли гнустнымъ и низменнымъ прихотямъ князя, озлобляли его противъ Менодія и славянской церкви, довели его до того, что онъ пересталъ звать къ себъ святителя; не ходиль въ церковь и даже выстроилъ на своемъ дворъ латинскую часовню, гдъ нъмецкіе священники съ Викитомъ отправляли службы по римскому обряду. Святитель скорбълъ, но кръпился духомъ. "Я все дълаю для Бога", говоривъ св. Меноій, и ничьей милости мнъ не нужно, кромъ Божьей. Если мое дъло угодно Ему, то никакая властъ земная надо мной не сдълаегъ зла". И продолжаль свое служеніе великій учитель, сильный благодатію Божіей и любовью народа. Наконецъ коварные нъмцы измыслили средство лишить святителя и сего последняго утешенія на земле-любви народной. Зная тяготъніе славянь къ греческому православію, враги стали распускать въ народъ слухъ, что греческій Императоръ и Патріархъ до того гивваются на св. Менодія, что предали бы его смерти, если бы могли достать его изъ Моравіи. Изстрадавшемуся и престарълому святителю пришлось совершить последнее далекое путешествіе въ Царьградъ, чтобы успокоить свою паству. Онъ сделаль это темъ охотнее, что императоръ и патріархъ звали честивйшаго отца Меоодія повидаться - пока живы на землв. Св. Менодій быль принять въ Константинополь сь великою честію. Царь и патріархъ выразили искреннее сочуствіе его великому ділу. Утішенный страдалецъ поспъшилъ обрадовать свою возлюбленную паству и возратился въ Моравію. Съ этого времени, предчувствуя близость кончины, равноапостольный Менодій спъшилъ завершить свое святое дъло окончаніемъ перевода въкоторыхъ священныхъ книгъ. Работа шла весьма успешно и когда была окончена, силы оставили св. подвижника. Въ Вербное воскресение 885 г. последний разъ

твердо стоять на камив правой ввры вселенской, апостольской; молиль не увлекаться и не отступать отъ истины ни передъ лестію латинянь, ни передъ запугиваніями нёмцевъ. "Не убойтеся отъ убивающихъ тъло, души же не могущихъ убити. "Я, говорилъ святитель, немолчалъ изъ страха и всегда бодроствоваль на стражъ и теперь говорю вамъ словами св. Павла: "будьте тверды въ въръ". 6 апръля 885 года сей другъ и апостолъ славянъ взятъ былъ во обители Отца Небеснаго, откуда продолжаетъ быть Ангеломъ-хранителемъ народовъ словянскихъ, върно чтущихъ его святую память, —благодятнымъ покровителемъ св. храмовъ православной церкви — и высокимъ образцомъ апостольскаго подвига для пастырей и учителей нащихъ.

(Продолжение будетъ).

\_\_\_\_\_\_

### BBHOKE

на могилу въ Бозѣ почившаго Священника Святотроицкой церкви Саткинскаго завода Петра Владиміровича о. Никольскаго.

### (Продолжение).

Народныхъ училищъ, тъмъ же Преосвященнымъ Діонисіемъ емъ ему изявлена была Архипастырская благодарность, со внесеніемъ въ послужной списокъ. — 9 Февраля 1890 года, согласно прошенію, о. Никольскій былъ переведенъ Преосвященнымъ же Діонисіемъ въ Саткинскій заводъ... Здъсь на новомъ мъстъ служенія своего, за охраненіе прихода отъ раскола и за похвальный отвывъ

прихожань, онъ быль награждень фіолетовою скуфьею (1893 г.); а въ Іюнт мъсяцт 1897 г., когда Его Преосвященство, Преосвященнъйшій Епископъ Іустинъ изволилъ посвтить Саткинскій заводъ, прихожане послъдняго подали ему прошеніе, коимъ почтительнъй пе просили Его Преосвященство наградить священника Петра Никольскаго за неусыпное попеченіе о пихъ и за постоянное наставление ихъ и дътей ихъ при богослуженіяхъ, и при вевхъ подходящихъ случаяхъ. Вслъдствіе этого ходатайства, Его Преосвященствомъ изъявленя о. Никольскому архипастырская благодарность (19 Іюня 1897 г.) Этимъ и кончается послужной списокъ о. Никольскаго. Скроменъ этотъ списокъ, но и изъ него ясно усматривается плодотворная дъятельность почившаго, а также любовь и внимание къ нему его прихожанъ. Дъйствительно, насколько извъстно пишущему эти строки, почившій пастырь пользовался зам'ячательною, р'ядкостною любовію своихъ прихожанъ. И богатые, и бъдные, и старые, и молодые, и интеллигенція, и простонародье всв любили своего пастыря какою-то особенною, сыновнею любовію. Любовь эту они не скрывали никогда и при жизни о. Никольскаго, но во всей силь, во всей полнотъ проявили ее по смерти его. Безъ преувеличенія можно сказать, что смерть этого добраго пастыря облекла всю десятитысячную Сатку въ безутъшную скорбь: на глазахъ всъхъ виднълись слезы, на лицахъ всъхъ глубокая печаль... Моменты выноса гроба почившаго изъ квартиры его въ церковь и опусканія этого гроба въ сырую могилу не поддаются описанію слабаго пера... Не плачь, (слезы уже были выплаканы), а всеобщій стонъ, раздирающіе душу крики отчаянія оглашали въ эти моменты воздухъ... Тяжело, весьма тяжело разставалась Саткинская паства съ своимъ любимъйшимъ пастыремъ! Но не этимъ только доказала она любовь свою къ нему. Послв о. Никольскаго остались горемычная подруга его жизни, восемь человъть малолътнихъ дътей и нъсколько, призръваемыхъ имъ при жизни, сироть безь всякихъ средствъ къ жизни. Имъя громадное семейство, давая дътямъ своимъ надлежащее образованіе и оказывая постоянную помощь родственникамъ-бъднякамъ и сиротамъ, о. Никольскій не имълъ никакой возможности скопить себъ лишнюю копейку на черный день: продолжительная же бользнь его, поглощая вев получаемыя имъ средства содержанія, заставила кромъ того сдълать нъкоторые долги... Знали это прекрасно прихожане Сатки и на другой же день, по смерти о. Никольскаго, члены Саткинскаго церковно-приходскаго попечительства, собравшись въ полномъ своемъ составъ, порфшили: выдать изъ суммъ попечительскихъ вдовф почившаго единовременное пособіе, въ количествъ 300 рублей; затъмъ выдавать ей изъ тъхъ-же суммъ на наемъ квартиры по 5 рублей въ мъсяцъ; кромъ сего сдълать по всему Саткинскому ваводу подписку добровольныхъ пожертвованій въ пользу осиротъвшихъ, при чемъ въ это же засъдание попечительства поступило пожертвованій отъ однихъ членовъ его до 200 рублей; по подписвъ этой надъются собрать еще до 500 рублей.

Вотъ примъръ, достойный подражанія!... Честь и слава Саткинскому церковно-приходскому попечительству; глубокая благодарность отъ всёхъ и каждаго члена его за ихъ попеченіе о сиротахт!... О, еслибы и другія попечительства, по примъру Саткинскаго, также участливо отнеслись къ осиротълымъ семействамъ духовенства, большинство которыхъ остаются всегда безъ всякихъ средствъ къ жизни!!... Выносъ гроба почившаго о. Цетра Никольскаго изъ квартиры въ церковъ былъ произведенъ прибывшими къ погребенію священнослужителями-6-го Мая, предъ всенощнымъ бдъніемъ; при чемъ, предъ са-

мымъ выносомъ была сказана прочувствованная ръчь сослуживцемъ почившаго по Саткинскому Заводу Священникомъ Іоанномъ Воецкимъ. На другой день, 7-го Мая, Божественная литургія и чинъ отпъванія почившаго совершены мъстнымъ Благочивнымъ, Священникомъ Николаемъ Разумовымъ, въ сослужения съ прибывшими къ погребенію восемью священниками и семью діаконами. За Литургіей, послъ причастнаго стиха, сказано было поучение мъстнымъ Благочиннымъ, въ коемъ онъ охарактеризовавъ дъятельность почившаго кинскомъ приходъ, указалъ на могучую любовь его къ пасомымъ и последнихъ къ нему, а затемъ сказалъ нъсколько словъ утъшенія убитой горемъ вдовъ и ея дътямъ-сироткамъ и преподалъ наставление прихожанамъ объ обязанностяхъ ихъ по отношенію къ почившему пастырю ихъ и къ его осиротелому семейству. Во время самаго отпъванія были сказаны два поученія Священникомъ Трехъ-Святительской церкви г. Златоуста о. Михаиломъ Архангельскимъ и священникомъ кладбищенской деркви г. Уфы, Михаиломъ Андреевымъ. Предъ положениемъ гроба почившаго въ могилу было сказано послёднее, прощальное слово къ нему Священникомъ Дмитріевской церкви села Леузувъ о. Дмитріемъ Виноградовымъ... А затъмъ... затъмъ опустили гробъ въ сырую могилу,... заработали заступы и лопаты... застучала вемля о крышку гроба и принала въ свои хладныя объятія примърнъйшаго пастыря и симпатичнъйшаго человъка о. Петра Владиміровича Никольскаго!... Въчная память тебъ и царство небесное, незабвенный и приснопамятный сослужитель нашъна нивъ Христовой!...

Священникъ Николай Разумовъ.

Къ столътію епископской казедры и консисторіальнаго управленія въ Уфѣ Епархіи Оренбургской и Уфимской (съ 4-го Марта 1800 г. по 21 Марта 1859 г.), Уфимской и Мензелинской (съ 21 Марта 1859 г. по 4 Марта 1900 г.)

Дополненіе

къ исторіи образованія христіанских в поселеній въ Уфимскомъ крањ въ XVIII в.

(Продолженіе).

- 26) Село Налимъ (Ны нѣМензелин. уѣзда) О существованіи сего поселенія въ нач. XVIII в свидътельствуетъ то, что здъсь въ 1730 г. была построена церковь, 1) освященная въ 1735 г. въ честь Покрова Пресвятыя Вогородицы 2); кром'т этой деркви, въ этомъ сел'т въ настоящее время существуеть каменная церковь, въ честь также Покрова Богоматери, освященная 25 Мая 1897 г. Эта церковь построена на средства прихожанъ и помъщика II. Озерова <sup>3</sup>).
- 27) Симскій заводъ (при р. Симъ, нынъ Уфим. утада) Эготъ заводъ построенъ выше-упомянутыми Твердышевымъ и Мясниковымъ въ 1759 г., которыми построена также въ 1762 г. каменная церковь во имя св. Великомученика Димитрія Солунскаго; эта церковь перестроена заводовладълицей Векетовой въ 1821 г. Послъ устройства новаго иконостаса и св. престола, въ 1872 г. послъдовало освящение церкви. 4)
- 28) Саткинскій заводъ (Нынѣ Златоустов. уѣзда). Онъ основанъ въ нач. 2-й пол. XVIII в. послѣ 1768 г.)

2) Соч. И. Златоверховникова, стр. 117.

<sup>1)</sup> Брош. Л. Суходольскаго, стр. 61.

<sup>(2)</sup> Тамъ же.
4) Брошюра Л. Суходольскаго, стр. 55; Памятн. кн. Уф. губ. 1873 г. ч. 2-я, стр. 9, 38; Соч. И. Златоверховникова, стр. 90.

Тульскимъ купцомъ Ларіономъ Ивановымъ Лугининымъ, купившимъ въ 1768 г. у Тульскаго же купца Мосолова устроенный имъ Златоустовскій заводъ; въ 1785 г. тёмъ же Лугининымъ построена была каменная церковь во имя Пресвятой Троицы, съ придѣломъ во имя св. Николая Чудотворца. Кромѣ того, въ этомъ заводѣ есть единовърческая деревянная церковь, во имя св. Николая Чудотворца, освященная 17 Янв. 1865 г., такъ какъ въ числѣ первыхъ поселенцевъ Саткинскаго завода было нѣсколько раскольниковъ, изъ которыхъ нѣкоторые присоединились къ православной церкви на началахъ единовърія. 1)

29) Стерлитаманъ (съ 1865 г. увздный гор. Уфимской Губ.) Первоначально это поселеніе именовалось Ашкадарскою соляною пристанью, по р. Ашкадаръ, на правомъ берегу которой оно было основано въ 1766 г. Когда развился соляной промысель въ Илецкой крепости, или Защить, то бывшій Симбирскій купець, а потомъ Коллежскій Совътникъ, Тетюшиновъ представилъ Правительству проэктъ о доставкъ илецкой соли въ Нижній, Москву и Петербургъ, посредствомъ учрежденія соляной пристани на избранномъ имъ мъстъ нынъшняго Стерлитамака (такъ названнаго по р. Стерли, которая витетт съ р. Ашкадаромъ впадаетъ въ р. Бълую съ лъвой ея стороны), гдъ въ 1766 г. существовала почтовая станція, или ямъ, и не большое селеніе, называвшееся Стерлитамакскимъ ямомъ. Съ согласія Правительства, Тетюшиновъ устроилъ означенную пристань и солевозный путь до Илецкой Защиты, откуда стали доставлять соль на подводахъ; здёсь грузили соль на

<sup>1)</sup> Памятн. кн. Уф. губ. 1873 г. ч. 2. стр. 9, 11, 13, 45; Соч. И. Златоверховн. стр. 181, 204.

баржи и отправляли на р. Бѣлую, а отсюда въ Каму и Волгу. Для склада соли въ Ашкадаровой пристани. устроены были магазины и амбары, а также и дома для рабочихъ и другихъ поселенцевъ. Вскоръ образовалось здёсь значительное поселеніе изъ русскихъ и татаръ казанскихъ. Къ этому времени относится переименование Ашкадарской пристани въ Стерлитамакскую пристань. На эту пристань доставлялись также металлы съ Твердышевскихъ заводовъ, расположенныхъ въ окрестностяхъ тогдашняго пригорода Табынска (нынѣ село Стерлитамакскаго уѣзда). 1) Число жителей на первыхъ порахъ простиралось до 800, при 213 дворахъ. <sup>2</sup>) Въ 1774 г. Пугачевскій сообщникъ-Хлопуша сжегь и разграбиль Стерлитамакскую пристань, но послъ усмиренія бунта эта пристань снова устроилась и, наконецъ, менѣе, нежели въ 10 лѣтъ, послъ этого бунта, поселение увеличилось прибывшими сюда изъ разныхъ мёстъ жителями. Въ 1781 г. переименованіи тогдашней Оренб. губерній въ Уфимское Намъстничество, указомъ, отъ 23 – 24 Декабрятого года, велено солеварную Стерлитамакскую пристань возвесть на степень увзднаго города. 3) Въ 1794 г. обывательскихъ домовъ здѣсь считалось до 800 4) Въ 1796 г., когда Уфимское Намъстничество снова обращено было въ Оренб. губернію, Стерлитамакъ оставленъ въ прежнемъ положени убзднаго города. Въ 1800 г. онъ утратилъ значеніе солеварной пристани, по случаю проведенія тогда отъ Илецкой Защиты новаго солеварнаго пути прямо на Самару, гдв помвщалось со-

<sup>1)</sup> Уфимск. календ. на 1876 г. вып. 3, стр. 5.

<sup>2)</sup> Брошюра. Л. Суходольскаго, стр. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Уфимск. кал. на 1876 г. вып. 3. стр. 5.

<sup>4)</sup> Брошюра Л. Суходольскаго, стр. 58.

ляное управленіе. Въ такомъ видѣ Стерлитамакъ былъ до 1865 г. когда онъ, по указу 5 Мая, наименованъ былъ уѣзднымъ городомъ образовавшейся тогда самостоятельной Уфимской Губерніи. 1)

Первою, по времени, церковію въ Ашкадарской пристани была въ честь Казанской иконы Богоматери; эта церковь построена была въ 1766 г. а 1790 г. она была исправлена и распространена присоединениемъ къ ней придъла во имя Св. Николая Чудотворца. 2) Въ 1834 г. она сгоръла и на ея мъстъ въ 1837 году заложена была нынъ существующая каменная церковь съ двумя придълами. Главный престолъ, въ честь Казанской иконы Вогоматери, освящень 26 Окт. 1850 г. по благословенію Преосвященнаго Іосифа, Епископа Оренбургскаго и Уфимскаго; престолъ праваго придъла, во имя Св. Николая Чудотворца освященъ въ 1838 г. по благословенію Преосвященнаго Іоанникія, Епископа Оренб. и Уфимскаго; престолъ лъваго придъла, во имя св. благовърнаго князя Александра Невскаго, освященъ въ 1851 г. 3)

О построеніи этой церкви особенно хлопоталъ Стерлитамакскій Протоіерей Өеодоръ Ивановичъ Базилевскій, а благоукрашеніе ея вполнѣ принадлежитъ сыну его, Ивану Өеодоровичу Базилевскому. По заказу послѣдняго, всѣ иконы въ иконостасѣ писаны въ Академіи художествъ; особенно отличается высокою художественною работою академика Воробьева запрестольный образъ—, Положеніе Спасителя во гробъ". 4) По указу Св. Синода, отъ 17 Нояб. 1878 г. Казанская церковь въ Стерлитамакѣ наименована Соборомъ. Кромѣ

<sup>1)</sup> Уфимск. кал. на 1876 г. вып. 3-й стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бротнора Л. Суходольскаго, стр. 57—58.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соч. И. Златоверховникова, стр. 184.
 <sup>4</sup>) Оренб, губ. въдом. 1850 г. № 47: "Стерлитамакъ".

Собора, здѣсь въ настоящее время находятся еще церкви: 1) каменная кладбищенская, во имя св. Великомученика Өеодора Стратилата, построенная и благоукрашенная И. Ө. Базилевскимъ; она освящена 4 Дек. 1869 г. 2) Тюремная—домовая, во имя св. Николая Чудотворца, освященная 13 Мая 1896 г. по благословенію Преосвящ. Діонисія, Епископа Уфимскаго и Мензелинскаго. Эта церковь заложена въ память чудеснаго спасенія Наслѣдника цесаревича Николая Александровича, нынѣ благополучно царствующаго, отъ злодъйской руки во время пребыванія Его въ Японіи 1).

- 30) Усть-Катавскій заводъ (Нынѣ село Уфимск. уѣзда при заводѣ). Онъ основанъ Твердышевымъ въ 1758 г. Нынѣ существующая въ немъ каменная церковь, въ честь Рождества Христова, построена въ 1799 г. Г-жею Казицкой; 2) была ли здѣсь раньше церковь, свѣдѣній не имѣемъ.
- 31) Село Юрмашъ (Нынѣ Уф. уѣзда). Основаніе сего поселенія относится къ пол. XVIII в.; къ 1769 г. относится освященіе первой, по времени, церкви сего поселенія, какъ свидѣтельствуетъ хранящійся въ существующей нынѣ здѣсь церкви антиминсъ, освященный въ означенномъ году Вареоломеемъ, Епископомъ Вятскимъ и Великоперскимъ (1764—1774) 3). Эта церковь, во имя свъ Великомученика Димитрія Солунскаго, деревянная и построена въ 1880 г. на мѣстѣ сгорѣвтей 1), несо-

<sup>1)</sup> Соч. И. Златоверховникова, стр. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Брошюра Л. Суходольскаго, стр. 55; Памяти. кн. Уф. губ. 1873 г. ч. 2-я стр. 38; Соч. И. Златоверховникова, стр. 92.

<sup>3)</sup> Брошюра Л. Суходольскаго, стр. 54-55.

<sup>4)</sup> Соч. И. Златоверховникова, стр. 84.

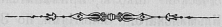
мнённо той, которая освящена въ 1769 г. и которая, въроятно, была во имя того же Великомученика.

32) Юрюзанскій заводъ (Нын'т село Златоустовскаго увзда). Основаніе его относится къ полов. XVIII в.; 1) въ 1768 г. здъсь была освящена деревянная церковь въ честь Рождества Христова. 2) Нынъ существу ющая въ этомъ селв деревянная церковь, подъ твиъ же наименованіемъ, освящена 29 Мая 1897 г. 3). Въ числь первыхъ поселенцевъ при Юрюзанскомъ заводъ было нъсколько раскольниковъ развыхъ толковъ, потомки которыхъ продолжаютъ существовать здёсь и въ двухъ деревняхъ, приписанныхъ къ церкви сего завода. Этихъ потомковъ въ послъднее время значилось 1663 души обоего пола 4).

Разсмотрѣнное нами число христіанскихъ поселеній, возникшихъ собственно въ Уфимскомъ краѣ въ періодъ, предшествовавшій учрежденію въ Оренбургско-Уфимскомъ крав Епархіи, конечно, нельзя считать пол-нымъ, потому что 1) есть нъсколько христіанскихъ по-селеній въ нынъшней Уфимской Епархіи, въ которыхъ хотя и значатся церкви, построенныя въ началъ XIX в., но самыя поселенія, несомнънно, возникли раньше построенія въ нихъ церквей, т. е. во 2-й полов. XVIII в.; 2) мы не касались основанія христіанскихъ поселеній — деревень, которыхъ въ разсматриваемый періодъ времени возникло весьма много, такъ какъ о нѣкоторыхъ изъ нихъ имѣются историческія свѣдѣнія самыя краткія, а о наибольшемъ числів ихъ-совсімь ніть.

К. Херувимовъ.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Брошюра Л. Суходольскаго, стр. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памятн. кн. Уф. губ. 1873 г. ч. 2. стр. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Соч. И. Златоверховн. стр. 181.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

## OTTETT

О педагогическихъ курсахъ, бывшихъ въ гор. Мензелинскъ съ 24 Іюня по 24 Іюля 1899 года, для учителей и учительницъ инородческихъ школъ Мензелинскаго, Белебеевскаго и Бирскаго уъздовъ.

### Общія свъдънія о курсахъ.

(Продолженіе).

Открытіе курсовь послѣдовало 24 Іюня въ 12 час. дня, въ аудиторіи для народныхъ чтеній, въ присутствій о. инспектора курсовь, его помощника, руководителя курсовь, всѣхъ членовъ педагогической коммисіи. счленовъ уѣзднаго отдѣленія, учителей и учительницъ, выванныхъ на курсы и учениковъ образцовой школы при нихъ. Послѣ молебна, отслуженнаго причтомъ собора, инспекторъ курсовъ—протоіерей В. В. Уводскій сказалъ преподающимъ рѣчь, въ которой равъяснилъ курсистамъ цѣль и значеніе открываемыхъ для нихъ курсовъ и объявиль курсы открытыми. Затѣмъ о. Наблюдатель привѣтствовалъ курсистовъ такъ же рѣчью.

Предметы занятій. Главными предметами занятій учителей и учительниць на курсахь были: практическое и теоретическое ознакомленіе ихъ съ лучшими способами и пріємами обученія обязательнымъ предметамъ курса начальной инородческой школы, примѣнительно къ программѣ В. И. Ильминскаго. Запятіями по Закону Божію руководиль помощникъ инспектора курсовъ, уѣздный наблюдатель О. В. Комаровъ; пѣніе преподавалъ учитель Казанской крещено-татарской школы А. Тимей (изъ крещеныхъ татаръ); обравцовой при курсахъ школой завѣдывалъ учитель Ив. П. Ястребовъ; русскій языкъ, славян-

скій явыкъ и чистописаніе-учитель городского образцоваго училища при Казанскомъ учительскомъ институтъ Ив. М. Петяевъ.; ариометику—учитель Мензелинскаго городского училища Д. Е. Пушковъ.

Г. Петяевъ, какъ человъкъ опытный, руководившій неоднократно епархіальными курсами въ гор. Казани, устраивавшимися тамъ въ 1898 и 1899 г.г. для учителей церковныхъ школъ одноклассныхъ и вгороклассныхъ, былъ и здъсь главнымъ руководителемъ занятій по всъмъ общеобразовательнымъ предметамъ. Онъ указывалъ учителямъ общія педагогическія и дидактическія требованія, относящіяся ко всъмъ урокамъ по обученію грамотъ, чтенію, письму и счисленію; планъ веденія и особенности постановки уроковъ въ инородческой школъ; подъ его руководствомъ курсисты составляли конспекты уроковъ, разработывали темы и форму веденія ихъ; подъ его же руководствомъ велись и разборы данныхъ уроковъ.

### А, Практическія занятія.

### Уроки въ образцовой школъ.

Для практических занятій была организована при курсах временная школа съ двумя группами учащихся. Старшую группу этой школы составляли ученики, уже обучавшіеся въ Мелькенской сельской крещено-татарской школь, а младшую — вновь принятыя неграмотныя дъти инородцы, совсъмъ неумъюшія говорить порусски. Всъхъ учениковъ въ школь было 20; въ старшей группъ ІІ и въ младшей 9. Въ продолженіе курсовъ, отъ 24 Іюня до 24 Іюля, всъхъ учебныхъ дней было 21, изъ которыхъ 2 дня 21 и 23 Іюля, — были посвящены испытанію курсистовъ по церковному пънію.

Завятія происходили въ аудиторіи для народныхъ чтеній. Помѣщеніе это очень обширное, высокое, свѣтлое и

чистое, а потому вполнъ соотвътствовало удобствамъ и образцовой постановкъ временнаго учебнаго заведенія. -Школа при курсахъ была снабжена пособіями по пънію (рояль, скрипка и проч.) картинками по священной исторів, очень хорошими, заново отдъланными ученическими столами, классными досками и всеми необходимыми письменными принадлежностями и учебными руководствами въ достаточномъ количествъ. Кромъ того, въ распоряженіе инспектора курсовъ предоставленъ быль волшебный фонарь съ очень большимъ количествомъ картинъ разнообразнаго содержанія. Такимъ образомъ уже одна вившняя обстановка классной комнаты и ассортименть лучшихъ учебно-воспитательныхъ пособій представляли собою для курсистовъ поучительную школу училищевъдънія, образецъ начальнаго училища, въ которомъ они увидъли много новаго, интереснаго и узпали, къ чему слъдуетъ стремиться при устройствъ нормальной школы со стороны учебно-воспитательной обстановки.

Передъ началомъ занятій, ежедневно, отъ 8<sup>3</sup>/<sub>4</sub> до 9 часовъ въ собраніи курсистовъ, учениковъ школы и преподавателей однимъ изъ дежурныхъ учителей читаемы были утреннія молитвы, положенныя въ учебномъ часословъ, и дневное Евангеліе. При чемъ молитвы: "Царю Небесный, Отче нашъ, Спаси Господи, Достойно есть " и тропарь "Николаю Чудотворцу" курсисты пъли хоромт. Каждый урокъ начинался пъніемъ молитвы "Царю Небесный и оканчивался пријемъ молитвы Богоматери: "Достойно есть". Ученіе и пъніе молитвъ было неспъшнее и благоговъйное; инспеторъ курсовъ, его помощникъ и руководитель по пънію принимали всъ зависящія мъры, чтобы означенныя молитвы были пъты согласно, стройно, а чтеніе остальныхъ молитвъ и дневнаго Евантелія было благоговъйное, раздільное и вразумительное. Теперь есть достаточное основание надвяться, что учащия лица перенесуть этотъ порядокъ и въ свои школы въ томъ видъ, какой установленъ былъ на курсахъ.

Практические уроки въ школъ даваемы были ежедневно отъ 9 до 11 и до 12 часовъ числомъ 2 и 3. Вслъдъ ва уроками, а иногда вечеромъ того же дня, руководитель велъ беседы по поводу данныхъ уроковъ (разборъ уроковъ), въ присутстви всёхъ членовъ педагогической коммиссіи. Баседы эти велись такъ; въ начале каждый практиканть, дававшій урокъ, объясняль его содержаніе, дъль и планъ изложенія; потомъ указывалъ недостатки. допущенные имъ какъ противъ составленнаго заранъе конспекта, такъ и вообще противъ требованій методики, дидактики и педагогики; затъмъ высказывали свои мнънія объ урокъ товарищи практиканта, которымъ было предложено всякія личныя замъчанія заносить въ особыя тетради; наконецъ давали заключенія преподаватели, руководитель, инспекторъ курсовъ и его помощникъ. Подробные разборы уроковъ представляли собою живую практическую учебно-воспитательную школу, которая давала слушателямъ возможность сравнивать уроки разнообразнаго достоинства и тъмъ открывала руководителямъ просторъ для очень полезныхъ дидактическихъ обобщеній и выводовъ изъ фактовъ непосредственнаго наблюденія курсистовъ. Веж эти бесжды записывались двоими дежурными учителями; и по ихъ записямъ составлялись протоколы бестать, которые въ установленной редакціи прочитывались руководителемъ, въ общемъ собраній всёхъ членовъ педагогической коммиссій и слушателей курсовъ. – Хотя курсисты и курсистки приступали къ практическимъ урокамъ послв того, какъ выслушивались образцовые уроки преподавателей и руководителя потому или другому предмету, но большинство изъ практикантовъ давали пробные уроки съ очень замътнымъ душевнымъ волненіемъ. Инспекторъ и руководитель кур-

совъ въ своихъ вамъчаніяхъ о такихъ урокахъ частовнушали учителямъ, что уроки практикантовъ обсуждаются здёсь съ той цёлью, чтобы путемъ указанія и уясненія ошибокъ, допускаемыхъ на урокахъ, довести слушателей до пониманія того, какъ можно избъгать ихъ и какъ вообще нужпо ставить имъ уроки въ своихъ школахъ. Испытание же и обсуждение личныхъ способностей практиканта не составляетъ прямого интереся преподавателей и руководителя. Руководитель, наконецъ, выяснилъ курсистамъ, что исключительный характеръ пробныхъ уроковъ въ присутствіи большого собранія свъдущихъ людей требуеть списходительнаго отношения къ этимъурокамъ, не исключающаго, впрочемъ, необходимости указывать и разъяснять, въ интересахъ общаго и дорогого для всъхъ дъла, недостатки и промахи. Когда учителя повяли это, стали давать уроки спокойнъе и удовлетворительнае.

На первой же бесёдё по поводу пробныхъ уроковъруководитель установиль такую систему разборовъ: сначала урокъ разсматривался съ методической стороны, выяснились тё частные способы и пріемы, которые примёнялись на данномъ урокѣ; а потомъ онъ разсматривался со стороны общихъ дидактическихъ требованій, каковы въ особенности: послёдовательность сообщаемыхъ внаній, дёятельное участіе дётей въ усвоеніи учебнаго матеріала, правильная постановка вопросовъ и выводовъ изъ урока, наконецъ, опредёлялись педагогическія качества урока, состоящія въ томъ или другомъ вліяній его на успёхи умственнаго и нравственнаго воспитанія дётей. За нёсколько дней впередъ, въ общемъ собраніи учащихъ лицъ, руководитель назначаль матеріаль учебныхъ занятій по составленному росписанію.

Преподвватели съ каждымъ изъ практикантовъ, которому предстояло давать урокъ, (по указанію о. Наблюдателя, или же по добровольному согласію самихъ учителей), велъ бестду какъ о предметт этого урока, такъ и о правильной постановкъ его, т. е. о пріемахъ преподаванія, о последовательности изложенія, о точномъ и ясномъ формулированіи вопросовъ, о поддерживаніи въ влассв общаго интереса и вниманія и, вообще, о томъ, какими средствами върнъе достигнуть намъченной цъли. На этвхъ-же бестдахъ обсуждался и матеріалъ для самостоятельныхъ работъ ученикамъ того отдёлёнія, которое должно было оставаться вна непосредственнаго наблюденія практиканта. Наканунт того дня, въ который практиканту предстояло вести занятія, онъ представляль руководителю конспектъ своего урока. Конспекты исправлялись и переписывались набъло. Такимъ образомъ успъшное ведение урока по возможности было обезпечено для каждаго практиканта. Но само собою разумвется, не было, да и нътъ ни какой возможности предусмотръть всъ недостатки урока, такъ какъ они зависять отъ весьма многихъ условій, часто ускользающихъ отъ предупрежденія въ такомъ важномъ актъ, который выражается понятіемъ -- "пробный урокъ: " тутъ имъютъ вначеніе и личныя, въ высшей степени разнообразныя, свойства учащаго лица, и настроение учащихся дътей инородцевъ, и характеръ учебнаго предмета вообще и даннаго урока въ частности. Поэтому, не смотря на добросовъстную подготовку практикантовъ къ пробнымъ урокамъ, послъдніе прошли у нихъ не съ одинаковымъ усивхомъ, хотя плохихъ уроковъ и небыло вовсе. Успъху уроковъ учиинородцевъ больше всего вредили не совсъмъ твердыя знанія ихъ по русскому языку, отсутствіе навыка у нихъ въ ясномъ произношении звуковъ и словъ русской ръчи. Уроки въ первомъ младшемъ отдълении школы давались на татарскомъ языкъ, а въ старшемъ на русскомъ. Обранцовые уроки по всемъ предметамъ на

татарскомъ языкъ преподаваль учитель Казанской Центральной крещено-татарской школы А. Тимей, изъ крещеныхъ татаръ. Онъ же далъ два образцовыхъ разговорныхъ урока, на которыхъ показано было курсистамъ, какъ постепенно обучать дътей разговорному языку, ясному произношенію звуковъ, отдъльныхъ словъ и цълыхъ фразъ. Первые уроки по Закону Божію на татарскомъ языкъ давалъ законоучитель Мелькенской инородческой школы, священникъ Н. Егоровъ,; который былъ приглашенъ даля этой цъли О. Инспекторомъ курсовъ. Подробное распредъленіе уроковъ по предметамъ и по учащимъ лицамъ можно видъть изъ слъдующей таблицы:

| -Jud Davig amontopoles, inch | Всего да-  |                       |                              | Въ томъ                                | числъ да-    |
|------------------------------|------------|-----------------------|------------------------------|----------------------------------------|--------------|
| Предметы                     | но ур. уч. |                       |                              | но уроковъ                             |              |
|                              | Млад.      | Стар.                 | BCEFC                        | Руководи-<br>телями (об-<br>разцовыхъ) | ми (проб-    |
| Законъ Божій —               | 4          | 5                     | 9                            | 6                                      | 3            |
| Церк, славян. чтеніе         | INDE       | 2                     | 2                            | 1                                      | 1            |
| Церковное пъніе —            | 2          | 2                     | 4                            | 4                                      |              |
| (разговор. уроки             | 4          | _                     | 4)                           | 2                                      | 2            |
| обученіе грамотъ             | 5          | -                     | 5                            | 4                                      | 1            |
| объяснит, чтеніе             | BRZD.      | 4                     | \$200ml   Hart   1000   1000 | 3                                      | 10           |
| правописаніе                 | 000        |                       | 2                            | oungles ny 1                           | 1            |
| изложение мыслей             | Refue      | 2-10.5.) \$10.50 SERE | 2)                           | 2                                      | opiise se di |
| Чистописаніе —               | 1          | 2                     | 3                            | 2                                      | 1            |
| Счисленіе — —                | 4          | 4                     | 8                            | 4                                      | 4            |
| Итого 🚐                      | 20         | 23                    | 43                           | 29                                     | 14           |

(Продолжение будетъ).

# OTUETH

уфимскаго Епархіальнаго Комитета наго Миссіонерскато Общества, состоящаго подъ Августвишимъ покровительствомъ Ея Импера-Величества Государыни Императрицы торскаго Маріи Өеодоровны за 1899 годъ.

На основаніи \$ 60 Устава, Уфимскій Епархіальный Комитетъ Православнаго Миссіонерскаго Общества импеть честь предложить общему собранію отчеть о состояніи и дъятельности Комитета за истекцій 1899 годъ. Составъ Комитета.

Уфимскій Комитеть Православнаго Миссіонерскаго Общества въ исткшемъ 1899 году составляли следующія лица: Предсъдатель, Епископъ Уфимскій и Мензелинскій Іустинъ, Товарищъ предсъдателя. Дъйствительный Статскій Совътникъ Николай Александровичъ Гурвичъ; члевы Комитета: г. Директоръ мужской Гимназіи, Дъйствительный Статскій Совътникъ, Владиміръ Николаевичъ Матвъевъ, г. Директоръ Народныхъ училищъ Уфимской губерніи. Статскій Совътникъ Иванъ Ивановичъ Троицкій, Ректоръ Семинаріи, Протоіерей Николай Өеодоровичъ Вознесенскій, Канедральный Протоіерей, Евфимій Николаевичъ Соловьевъ, Уфимскій градскій Благочинный, Протоіерей Михаиль Максимовичь Свътловзоровт, Канедральнаго Собора священникъ (нынъ Протоіерей) Евграфъ Васильевичъ Еварестовъ, Казначей Комитета Уфимскій Купецъ Иванъ Константиновичъ Палатинъ, Дълопроизводитель, Надворный Совътникъ Павелъ Михайловичъ Некрасовъ.

Встхъ же дтйствительныхъ членовъ Уфимскаго Отдтленія Миссіонерскаго Общества состояло 358 лицъ.

### Дъятельность Комитета 1899 года.

Дъятельность Уфимскаго Миссіонерскаго Комитета, направленная къ цъли мисіонерства, выразилась въ отчетномъ 1899 году въ устройствъ и содержаніи Миссіонерскихъ инородческихъ школъ.

### Миссіонерскія школы.

Въ отчетномъ 1899 году на средства Уфимскаго Епархіальниго Комитета Православнаго Миссіонерского общества содержалось 41 школя, а именно: въ селеніяхъ а) Белебеевского увзда: Степановкъ, Зириклахъ, Улу-Илгъ, Слакъ-Башъ, Новой-Карамалъ, Базлыкъ-Васильевъ, Кайраклахъ, Батраковъ, Юмашевъ, Усахъ, Умировъ, Нарастахъ, Новой-Иликовой, Семенкинъ, Бижбулякъ, Маломъ-Съдякъ, Нижней-Курмазъ, Слакъ-Башъ, Кошъ-Илгъ, Базлыкъ-Васильевъ, Новой-Кирамалъ; б) Мензелинскаго увада: Кабань-Бастрыкв, Атахъ, Малыхъ-Атахъ, Зичабашъ, Ярыклахъ, Савалеевъ, Ерыклахъ, Бишевъ, Өеодоровкъ, Баткакъ, Сарапалъ, Свътломъ-Озеръ, Клементейкинъ, Ашпалъ, Тонгузиной, Ильте-Бутъ, Старыхъ-Мелькеняхъ; в) Бирскаго увзда: Шидаляхъ, Исаевв; и г) Стерлитамакскаго увзда: Наумкинв. Кромв поименованныхъ школъ содержались на средства, ассигнованныя изъ Ховйственнаго Управленія при Святьйшимъ Сунодь, школы – Мензелинскаго увада: въ селв Мелькеняхъ и Драгунъ-Бахметевъ: Бирскаго увзда въ сель Князіелгь. Всего же въ отчетномъ 1899 году содержались 44 школы, изъ нихъ 38 смъщанныхъ и 6 женскихъ.

Изъ числа перечисленных 5 44 школъ 23 имъютъ собственный школьемя зданія вполя помъстительныя, свътлыя и удобныя для школьных ванятій.

Во всёхъ выше поименованныхъ 44-хъ Миссіонерскихъ школахъ въ истекшемъ 1899 году обучались преимущественно дёти старо-крещеныхъ инородцевъ: татаръ, чувашъ, черемисъ и вотяковъ, всего 1163 мальчиковъ и 375 дёвочекъ.

Комитетъ твердо убъжденный, утъшительными результатами прошлыхъ лътъ въ своемъ цълесообразномъ, усльшномъ и надежномъ планъ просвътительной дъятельности, неуклонно слъдовалъ ему и въ минувшемъ 1899 году, а полученныя отъ о.о. Благочинныхъ обстоятельныя свъдънія о дъятельность и успъхахъ существующихъ школъ за минувшій годъ и о благотворномъ вліяніи ихъ на рилигіовно-нравственное развитіе не только учащихся, но и ихъ семей, въ которыя они вносятъ озаряющій ихъ самихъ свътъ ученія и воспитанія, вполнъ подтверждаетъ върность направленія дъятельности Комитета.

По указанію о.о. Благочинных стало уже замътно вліяніе школь на отношевіе инородческаго населенія къ самой церкви: посъщенія Богослуженій стали многолюднье, исполненіе христіанскаго долга—исповъди и причащенія Святыхъ Таинъ съ каждымъ годомъ пріобрътаетъ все больше и больше ревнителей. Однимъ словомъ миссіонерскія школы—это свътъ Христовъ, просевыщающій всъхъ крещенныхъ инородцевъ!

Если количественное приращение объема работъ Комитета, къ крайнему сожалънию, не можетъ расшириться наровнъ съ качественнымъ повышениемъ уровня стремления Комитета, то единственное и самов существенвое препятствиемъ составляютъ слишкомъ скудныя средства Комитета, на которыя онъ съ трудомъ и натяжками едва-едва только можетъ вести свои роботы. Полъ миссіонерской дъятельности въ Уфимской Епархіи особенно общирно и чиво, и благодатно возрастають на немъ добрыя съмена; но съятелей и хорошихъ съмянъ мало, а между тъмъ миссіонерскій раіонъ Епархіи одинъ изъ самыхъ выдающихся въ Россіи, и потому направить на него достаточныя средства изъ общаго на Руси миссіонерскаго источника не оспоримое и неотложное ріцт desiderium

Если же миссіонерскія работы пойдуть какъ теперь хотя успѣшно, но медленно, то крайне желательное просвѣщеніе и по возможности обрусеніе инородцевь Уфимской Епархіи затянется на столь долгое время, что конца-края нельзя предвидѣть,

Такъ какъ члены нашего Комитета обстоятельно знакомы съ планомъ и программами нашей дъятельности, то мы въ настоящемъ году ограничиваемся изложеннымъ общимъ взглядомъ на наше дъло и переходимъ къ сообщенію о вновь возникшей въ минувшемъ году, по иниціативъ Преосвященнъйшаго Предсъдателя нашего Комитета, задачъ, которая изложена въ съъдующей статъ.

Просвътительная миссія Уфимскаго Епархіальнаго Комитета въ отношеніи Черемисъ и Вотяковъ.

REPRESENTATION OF STRONG PROPERTY OF STREET, WAS STRONG TO STREET, WAS

Необходимость усиленія Миссіонерской диятельности среди Черемись и Вотяковъ. Обстоятельства благопріятствующія этой диятельности и подающія надежду на усильхъ. Объясненіе, почему эта усиленная диятельность не послидовала до сихъ поръ. Система этой усиленной диятельности. Общій планъ этой системы.

Желавіе и предположеніе Его Преосвященства, Преосвященньшаго Іустина, усилить миссіонерскую діятель-

пость въ Вирскомъ увяде являются деломъ желательпымъ и необходимымъ. До настоящаго времени дъятельность эта проявлялясь тамъ въ меньшей степени, сраввительно съ таковою по увадамъ Велебеевскому и Менвелинскому. Не слъдуетъ однакожъ заключать, что Уфимскій Миссіонерскій Комитеть менье имьять въ виду инородцевъ Бирскаго увада, о просвъщении которыхъ, уже десятки лътъ, заботится Правительство. Причинами же сравнительно меньшаго пока воздъйствія со стороны Комитета на Бирскихъ инородцевъ были слъдующія. Инородцы Уфимской губерніи, о просвъщеніи которыхъ свътомъ православія, Уфимскій Миссіонерскій Комитеть неусыпно печется со времени его учрежденія (болве 20 льть), суть; чуваши, крещеные татары, черемисы и вотяки. Что касается мордвы, то, какъ уже много равъ было заявлено въ отчетахъ Уфимского Епархіального Миссіонерскаго Комитета за 1896-7 и 8 г.г., это племя, всецъло крещенное, отличается безукоризненною преданностію православной церкви и доброю христіанскою правственностію. Наконець, о просвъщеніи башкиръ и татаръ - мусуламанъ Комитетъ вынужденъ пока отложить всякое попеченіе, по причинамъ, тоже въ свое время нами указаннымъ въ тъхъ же отчетахъ; это дъло будущаго - и будущаго весьма не близкаго. Вообще говоря, относительно магометанства Уфимскій Миссіонерскій Комитеть должень быль пока только напрягать свои силы въ охранительной борьбъ съ нимъ, въ защиту своихъ крещеныхъ инородцевъ, которыхъ стала - было похищать массами мусульманская пропаганда фанатическихъ муллъ, благодаря причинамъ, указаннымъ въ отчетахъ комитета, въ особенности въ отчетъ за 1886 г. въ составъ: "О причинахъ, обусловливающихъ религіовпое положение старо -- и новокрещенныхъ инородцевъ Уфимской губерніи ". -- Статья эта при семь прилагаетсй. Каковыя причины оставались и остаются отчасти еще неустраненными цълымъ стольтіемъ, благодаря фиктивно только существовавшей въ Оренбургскомъ крав миссіонерской дъятельности.

Задача миссіонерства въ Оренбургскомъ крав во всякое время была двоякая: 1-я удерживать и укръплять ва православною церковью пріобрътенныхъ ею уже издавна чадъ-крещеныхъ инородцевъ, 2-я привлечение и пріобрътеніе таковыхъ вновь. Удовлетвореніе этимъ двумъ сторонамъ задачи, до открытія Уфимскаго Миссіонерскаго Комитета, проявлялось слишкомъ слабосильно и послъдствія такой инерціи наконецъ вспыхнули-было съ угрожающею силою. Уфимскій Миссіонерскій Комитеть явился въ самый разгаръ мусульманской религіозной крамолы, угрожавшей отторжениемъ въ магометанство чуть ли не всъхъ крещеныхъ татаръ и значительной части чувашъ. Въ виду этой, во очію осуществившейся, опасности, безпрепятственно почти набиравшей все больше и больше силы, Комитеть должень быль всв свои усилія и средствя, которыя въ начал'в его діятельности были очень незначительны, направить туда, чтобы всячески остановить, высоко поднявшую-было голову, гидру совращенія крещеныхъ инородцевъ Мензелинскаго и Белебеевскаго увздовъ въ магометанство. Спасательными орудіями для этого отпора были совиданіе церквей и открытіе школь въ средв крещеныхъ инородцевъ сказанныхъ увадовъ; по незначительности же своихъ средствъ, Миссіонерскій Комитеть не въ состояніи быль одновременно удълять изъ нихъ въ одинаковой степени и на инородческую среду Бирскаго увада. При этомъ однакожъ Комитетъ и вдёсъ не оставался въ бездёйствіи, открытіемъ трехъ школь миссіонерскихъ и сооруженіемъ инородческой церкви.

Необходимость, при недостаточности средствъ, отда-

вать временно предпочтение тъмъ двумъ уъздамъ Белебеевскому и Мензелинскому -- проистекала изъ слъдующаго основанія самой сферы миссіонерской двятельности въ Уфимской епархіи. Двятельность эта въ отношеніи къ инородцамъ – двухъ категорій: 1) охраненіе крещеныхъ нородцевъ отъ совращенія ихъ въ магометанство фанатическими муллами, и 2) просвъщение свътомъ православія некрещеныхъ инородцевъ - магометанъ и язычниковъ. Относительно магометанъ, какъ уже выше выражено и неоднократно было высказано въ отчетахъ Миссіонерскаго Комитета, можетъ быть разсчетъ только на единичные случаи, но отнюдь не на массу, которая при малъйшемъ пополвновении миссіонерскаго приступа, ожесточенно замыкается сильною реакціею и національнымъ Остаются только виды и надежды на аитагонизмомъ. осуществленіе второй категоріи миссіи Уфимскаго Комитета среди языческаго инородческаго населенія, каковыми являются черемисы и вотяки Бирскаго и незначительной части Мензелинскаго увздовъ. Эти оба племена финскаго происхожденія и сплошь язычники; магометанъ между ними почти пътъ, или очень мало. Огносительно въроисповъданія черемись и вотяковъ слёдуеть сказать, что оно не можеть быть даже названо культомъ: въ этомъ въроисповъдании нътъ основныхъ догматовъ, нътъ религозной литературы и кадекса; у нихъ нътъ и письменности; это традиціонный легендарный віроисповідный складъ, частью наследіе северной минологіи и искаженнаго восточнаго дуализма, частію, и христіанскихъ върованій, и можно сказать, въ меньшей степени-мусульманскихъ въяній. Это замъчательно тъмъ, что хотя въ большей части этнографического культа эти два племени почти всецтло ассимилировались мусульманскими племенами - татарами, башкирами и мещеряками финскаго же племени, среди которыхъ они искони живутъ

однакожъ эта ассимиляція не коснулась в роиспов вднаго культа, или лучше сказать склада черемисъ и вотяковъ. Относительно въроисповъднаго склада имъются характерныя указанія священника Алонзова, который долгое время служиль въ сосъдствъ черемисъ и даегь хотя краткія, но преобладающія основныя черты ихъ въроисповъднаго міровозрънія. Хотя послъ о. Алонзова были еще статьи о черемисахъ, но сообщение о. Алонвова отличается темъ, что оно составлено за то время, когда черемисы пребывали въ своей, такъ сказать, духовно-правственной цълинъ, нисколько не тронутые нимальйшимъ просвътительнымъ началомъ, которое затъмъ последовало, съ открытіемъ черемисскихъ школъ. Хотя до этого существовала quasi-миссеіонерская дівятельность номинальныхъ миссіонеровъ — Священниковъ, но эта дъятельность была совершенно фиктивная и черемисы смотръли на этихъ псевдо-миссіонеровъ, какъ на чиновниковъ, которымъ пужно скоръе нарядить подводу, чтобы имъ скорве убраться. (Пишущій эти строки самъ былъ свидътелемъ этихъ миссіонерскихъ экскурсій). Вотъ общій очеркъ О. Алонзова въроисповъднаго склада чесемисъ. (Памят. книж. Оренбург. губ. 1865 г. отд. II ст. 1-5.) "Черемисы имъютъ два религіозныя понятія: 1-е о Богв, 2-е о киреметв. Они говорять, "что Богь единь и вычень" т. е. не имъсть ни начала, ни коца. Этотъ Богъ, Куго Юмо (т. е. Великій Богъ) сотворилъ Ангеловъ и все, что видимъ на небъ и на вемлъ; онъ же создалъ и перваго человъка и первую жену. Этотъ Богъ добрый, онъ насъ, черемисъ, милуетъ и ничъмъ не наказываетъ, а только русаковъ и татаръ и прочихъ паказываетъ, потому что ими насажены остроги, а насъ черемисъ тамъ почти нътъ. " \*)

<sup>\*)</sup> Нельвя не отмътить этого обстоятельства. — flo произведеннымъ пишущимъ эти строки въ 60 - хъ

"Черемисы говорять, что у Бога быль помощникь, Ивинкмирь киреметлинь, т. е. влой киреметь, и онь также въчень, какъ и Богь. Должность его была служить Богу, но онь, какъ влой духъ, дълаль все вопреки Богу и искажаль только творене Божіе". Затъмъ слъдують разныя Феогеническіе и демонологическіе скавы и бредни, которые складываются въ якобы въроисповъдный культь и олицетворяются въ два дуалистическія существа и начала добра и зла, и даже грубъе—пользы и вреда: первому поклоняются, а второго страшатся; но внъ всего этого нъть ничего духовно-созерцательнаго, а все реализуется въ грубыхь внъшнихъ представленіяхъ. Исно, что такая духовная тьма кромъшная не можетъ упорно устоять, чтобы наконець не озаряться цълесообразно направленными въ ея среду просвътительными лучами.

Изъ этого краткаго общаго очерка видно отсутствіе у черемисъ основнаго аборигеннаго релвріознаго догмата, а виденъ какой то конгламератъ разнородныхъ таковыхъ элементовъ: тутъ и искаженный дуализмъ и мистеріи Священнаго писанія и примъсь скандинавской мивологіи, вынесенной предками финнами оттуда. Изъ описанія о. Алонзовымъ и другими писателями религіозныхъ обрядовъ черемисъ замъчательно то, что должно насъ въ особенности интересовать и отчасти обнадеживать, а именно, что въ этихъ обрядахъ ничего не проглядываетъ мусульманскаго вліянія, кромъ развъ почитанія пятницы; вст же остальные обряды явно показываютъ именно на вліяніе христіанской обрядности: совпареніе съ ихъ праздниками нъкоторыхъ христіанскихъ

годахъ тюремно-статистическимъ обслъдованіямъ оказалось, что арестантовъ изъ черемисъ не было, а если очень ръдко и бываетъ, то преступленія эти отнюдь не корыстныя, а по побужденіямъ мести или ревности и т. п..

эпохъ-страстной и святой недъль, семика и др. такъ напримъръ, поминовение умершихъ весьма сходно съ христіанскимъ. Въ особенности выдается аналогичное почитание ими христіанскихъ святыхъ: Авраама, Исаака и Іакова, Иліи Пророка, а въ особенности угодника Николая Чудотворца. Многимъ извъстно, что черемисы являются въ церковь Николо-Березовскую, ставять свъчи и усердно молятся передъ иконою Угодника.

Съ 1860-хъ годовъ начинается попечение правительства о просвъщении черемисъ и вотяковъ. Попечение эго до настоящаго времени широко и успъшно раздвинуло свою дъятельность и хотя эта дъятельность не абсолютно миссіонерская, а гражданственно - политеческая, однакожь безспорно она служить большою подготовкою къ вящтей миссіонерской работв и сана по себв просвътительная дъятельность правительства возымъла уже не мало и миссіонерскаго воздійствія. Изъ доставленныхъ г. Директоромъ Народныхъ училищь Уфимской губерніи И. И. Троицкимъ свъдъній видно слъдующее: "Правительственныхъ христіанткихъ училищъ-2, одно изъ нихъ вотское и одно изъ нихъ черемисское; языческихъ черемисскихъ 34, вотскихъ 8. Кромъ того есть вь Бирскъ башкирское приходское училище, среди учащихся въ которомъ преобладаютъ русскіе и черемисы; собственно же башкиръ обучается немпого: обыкновенно 2 - 3 мальчика.

(Предолженіе будеть).



Редакторъ, Инспекторъ духовной Семинарій, Евгеній Зефировъ. Печатать дозволяется. Уфа, 1 Іюля 1900 г. Цензоръ Каеедральный Протоісрей Евграфъ Еварестовъ. Губернская Типографія.

### **UPNEABJEHIA**

### КЪ № 13 УФИМСКИХЪ ЕПАРХІАЛЬНЫХЪ ВЪДОМОСТЕЙ.

Konia.

Особыя Правила,

### НАКАЗЪ

Ильинскаго (при сельцѣ Бѣляевкѣ), Белебеевскаго уѣзда, Уфимской губерніи, сельскаго Мѣстнаго Комитета Общества Улучшенія Народнаго Труда, въ память Царя-Освободителя

### АЛЕКСАНДРА II-го.

(Продолженіе).

§ 32.

Правленіе комитета представляеть каждому общему собранію членовь отчеть объ исполненіи его постановленій, а также о приходів и расходів суммів комитета, одновременно съ докладомъ ревизіонной коммиссіи о провизведенной ею повітрків (§ 28).

§ 33.

Всв суммы, поступающія въ мъстный комитеть раздвляются на три разряда:

- а) расходный или оборотный капиталь, назначенный на текущіе расходы містнаго комитета;
  - б) неприкосновенный капиталь;

в) спеціаллныя суммы, жертвуємыя или завъщаємыя обществу, или представляємыя въ распоряженіе мъстнаго комитета, для особыхъ, опредъляємыхъ самими жертвователями, или завъщателями, назначеній.

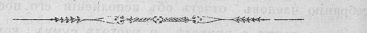
Расходованіе спеціальнымъ суммъ производится лишь согласно волъ и назначенію жертвователей.

Примпчаніе. Неприкосновенный капиталь состоить въ въдъніи Главнаго Управленія Общества.

### § 34.

Всъ ежегодные взносы членовъ-соревнователей и каждое отдълсное пожертвованіе, суммою менъе 500 руб.,
если опо сдълано безъ опредъленнаго спеціальнаго навначенія и не въ качествъ членскаго взноса, обращаются,
въ расходный капиталъ мъстнаго комитета. Всъ же суммы въ 500 и болъе руб., единовременные членскіе взносы, а также ежегодные взносы дъйствительныхъ членовъ,
и суммы, назначенныя жертвователями въ неприкосновенный капиталъ общества, передаются безотлагательно
въ Главное Управленіе Общества.

(Продолжение будеть).



Содержані: Отдълъ оффиціальный: Епарх. распор. и извъстія.

**Отдълъ неоффиціальный**: Слово. Вѣнокъ на могилу. Къ стольтію Уфимской Епархіи. Отчетъ о пед. курсахъ, Мис. отчетъ за 1899 г.

Прибавленія къ № 13 Уф. Еп. Вѣд: Наказъ.

0собо: Мысли на к. д. года мъс. Іюль Еп Іустинъ.

Редакторъ, Инспекторъ духовной Семинаріи, Евгеній Зефировъ.
Печатать дозволяется. Уфа, 1 Іюля 1900 г.
Цензоръ Каоедральный Протоіерей Евграфъ Еварестовъ.
Губернская Типографія.

# Первое Іюля.

Святыхъ и чудотворцевъ безсребренниковъ Космы и Даміана, въ Римъ мучившихся.

Любовь христіанина къ самому себъ должна быть чужда самолюбія и эгоизма, во всемъ ищущаго своихъ выгодъ и пріобрѣтеній, всѣмъ себя предпочитающаго; но должна быть любовь чистая, правильная, основанная на любви къ Богу и имъющая цълію славу Бога и спасеніе ближнихъ. Такая любовь основаніемъ своимъ имъетъ то, что Творецъ вздохнулъ въ насъ чувство любви къ себъ, такъ что это чувство въ насъ есть самое первое, необходимое. Первый и главный предметъ любви Вожіей есть Овъ Самъ для себя. Это же чувство Вогъ отпечатлёль и въ человёке, какъ своемъ образъ и подобіи. Истинная любовь къ себъ самому сообразна - во 1 хъ, съ любовію къ Богу; потому что она стремится къ тому, чтобы раскрыть въ человѣкѣ Вогоподобныя силы и способности, усовершить ихъ и возвысить такъ, чтобы человѣкъ представлялъ изъ себя, по возможности, подобіе Христово, челов'ька, созданнаго по Богу въ правдъ и преподобіи истины (Еф. 4, 24); во 2-хъ, она сообразна съ любовію къ ближ-нимъ. потому что истинная любовь общительна до того, что готова принести въ жертву самую жизнь свою за ближняго, когда это угодно Богу. Въ этомъ общеніи съ ближнимъ заключается собственное благо и счастіе каждаго христіанина. Мысли на каждый день года.



### Второе Іюля.

Положеніе честныя ризы Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы, во Влахернъ.

Самопознаніе есть основаніе истинной и правильной жизни: аще быхомъ себе разсуждали, не быхомъ осуждени быша (1 Кор. 11, 31). Оно необходимо христіанину для исправленія себя, для успѣшнаго дѣйствованія на пути ко спасенію, для выполненія обязанностей Богу и ближнему. "Сподобивыйся увъдъти себе, лучтій есть сподобившагося увъдъти ангеловъ", говорить св. Исаакъ Сиринъ о важности самопознанія. Предметомъ нашего самопознанія могуть быть общія свойства человъческой природы, ел настоящее состояніе, цъль и достижение ея во Христъ; но по преимуществу мы должны знать свои личныя свойства и свое внутреннее состояніе. Это необходимо для того, чтобы добрыя расположенія и склонности усиливать и развивать, а худыя подавлять и исправлять. Для пріобретенія этого столь нужнаго намъ познанія о себъ, мы тщательно должны обращать внимание на то, какія мы питаемъ въсебъ мысли, чувствованія и желанія, и какіе предметы, по преимуществу, занимаютъ нашу душу, и къ чему она особенно расположена. Кромъ собственнаго наблюденія за собою, важнымъ пособіемъ къ пріобрътенію точнаго о себф познанія могуть быть и осужденія о насъ другихъ людей, какъ расположенныхъ, такъ и нерасположенныхъ къ намъ; -- Слово Божіе и писанія святыхъ отцевъ, гдъ ясно изображается-каковъ человъкъ есть и каковъ онъ долженъ быть, а главное: - усердная молитва къ Богу, дающему человъку познаніе и разумъ къ познанію себя, о чемъ молился пророкъ Давидъ: Искуси мя Боже, и увъждъ сердце мое: истяжи мя, и

разумый стези моя; и виждь, аще путь беззаконія во мит, и настави мя на путь вычент (Пс. 138, 24—24). Самопознанію противоположны нравственное нев'єдівно и безпечность о себі и живуть изо-дня въ день, подобно безсловеснымь животнымь. Виновны въ этомъ и люди неразвитые, простолюдины, какъ имінощіе возможность пріобрість, по крайней мірі, необходимыя и существенныя познанія о себі, тімь боліте виновны въ нев'єдініи и безпечности о себі люди образованные.

# Третье Іюля.

Святаго мученика Іакинеа. И перенесеніе мощей святаго Филиппа, Митрополита Московскаго.

Самосознаніе человъка открываеть ему его преимущества предъ всъми земными тварями, въ дарованномъ ему Богоподобіи, въ искупленіи его Сыномъ Божіимъ, въ сообщении ему Вожественныхъ силъ къ животу и благочестію, въ назначеній его къ візной славі, и тімь побуждаеть его смотръть на самого себя съ уваженіемъ. Истинное уважение къ себв состоять въ томъ, чтобы, сознавая достоинства дарованій, которыми обладаетъ правстиенная наша природа, употреблять ихъ сообразно назначению, пользоваться силами естественными и благодатными во славу Божію, къ благу и счастію ближних в и къ собственному спасенію. Какъ такое, истивное уважение къ себъ необходимо должно сопровождаться смиреніемъ, или, что тоже, истинное уваженіе къ себъ не можеть быть иное, какъ только смиренное, благопокорливое и благообщительное. Истинно сознающій и уважающій свое достоинство во всемъ признаетъ себя зависимымъ отъ Вога и, ничего не при-

свояя самому себъ, во всемъ проситъ помощи Божіей и, за сдъланное при помощи Божіей добро, благодарить Его, сознавая свои слабости, немощи и недостатки, онъ всъхъ ставить выше себя и всъмъ готовъ служить, чёмъ можетъ, съ чистою совестью, до самопожертвованія, и охотно прощаеть всё обиды и оскорбленія —во славу Божію и въ собственное свое спасеніе. Если же и сознаніе собственнаго достоинства и смиреніе им'тють одну цъль-славу имени Божія, благо ближнихъ и собственное спасеніе челов ка, то очевидно, что они нетолько совивстны между собою, но даже не могуть быть одно безъ другаго. Съ истиннымъ уважениемъ къ себъ не совивстна и даже противуположена ему гордость, или услаждение собственными совершенствами и, при сравнении съ другими, предпочтение себя другимъ, даже всъмъ. Гордый все приписываетъ себъ, а не Богу, и на всъхъ смотрить съ презръніемъ. Гордость переходить въ тщеславіе, когда человіть надмевается такими качествами, которыхъ вовсе не имбетъ, и въ высокомпріи, когда преувеличиваетъ дібиствительныя качества, сверхъ надлежащаго.

### Четвертое Іюля.

THE PERSON OF TH

Иже во святыхъ Отца нашего Андрея, Архіепископа Критскаго Іерусалимита. И преподобныя Мареы, матери святаго Симеона Дивногорца.

Полное самосознаніе и истинное уваженіе къ своему достоинству, соединенное съ истиннымъ смиреніемъ, приводять человѣка къ высшей добродѣтели—истинной любей къ себъ есть постоянное, неослабное, основанное на законѣ Евангельскомъ и на подражаніи Господу Іисусу Христу,

стремление къ своему нравственному совершенству, благу и блаженству. Христіанинъ, истинно любящій самого себя, любить искренно и паче всего Бога, а послв Него ближнихъ, и въ этой любви къ Богу и ближнимъ, и въ исполненіи предписанныхъ Евангеліемъ добродътелей поставляеть свое счастіе, радость и блаженство. Такъ истинно христіанская любовь къ себъ, какъ чувство святое и Вогоугодное, отличается оть самолюбія самымъ своимъ характеромъ. - Любовь къ себъ, какъ совершенство наше, приводить насъ къ Богу, къ тъснъйшему единенію съ Нимъ и блаженству, а самолюбіе, какъ порокъ и вригъ нашь, идеть отъ діавола и влечеть къ погибели. Истинно любящій себя христіанинь, забывая о себь, поставляеть цьлію своею лоставить ближнимъ своимъ истинное счастье и безопасность; а самолюбивый во всъхъ своихъ дъйствіяхъ имфеть одну цфль - достиженіе своихъ честолюбивыхт, корыстолюбивыхъ и сластолюбивыхъ видовт; здісь - эгоизмъ, а тамъ самоотверженіе. Самоотвержевіе весьма тісно связано съ истинною любовію къ себъ. Истинно любящій себя всегда готовъ бываеть лишиться всего драгоціннаго на землі, лишь бы только не сдълать чего либо противнаго волъ Вожіей и такимъ образомъ не вредить своему спасенію. Такое самоотверженіе запов'ядано въ Евангелія: аще кто хощеть по Мин идти, да отвержется себе, — сказалъ Спаситель (Мате. 16. 24). Самоотверженіе, начинаясь отверженіемъ всего порочнаго, страстнаго и нечестиваго, въ дальнайшемъ поступлени имветъ множество ступеней, какъ это можно видъть въ жизни св. угодниковъ Божіихъ. Высшій предёль его есть тоть, когда человёкь живеть не себъ, но Христу, всецъло живетъ благодатію Его (Рим. 6, 11; 1 Кор. 15. 10). Истинно самоотверженная діятельность должна быть свободная и радостная (Псал. 2, 11), изъ любви къ Богу и ближнимъ, а не изъ самолюбія (2 Кор. 8, 21), всесовершенная, простирающаяся на душу и тъло и на все, чъмъ мы владъемъ (Мато. 5; 39, 40),—и наконецъ—постоянная и неизмънная (Лук. 9, 62; Апок. 2, 10).

#### Пятое Іюля.

Преподобнаго Отца нашего Аванасія Авонскаго. И обрѣтеніе мощей Преподобнаго Отца нашего Сергія, игумена Радонежскаго чудотворца.

Обязанности человъка - христіанина въ отношеніи къ душт состоять въ томъ, чтобы онъ имълъ попечение объ усовершенствовани ея силъ и способностей и преимущественно главныхъ-ума, воли и сердца. По отношенію къ уму христіанинъ долженъ первъе всего пріобрасть чистое и точное познание о Бога и Спаситела своемъ (Іоан. 17, 3). Вмѣстѣ съ этимъ познаніемъ онъ долженъ усвоить себъ всъ истины въры, раскрытыя и изложенныя ученіемъ церкви. Затъмъ христіанинъ недолжень чуждаться для систематического образованія своего ума и другихъ наукъ, служащихъ для этой цъли и полезныхъ въ общежитии. Съ умственнымъ образованіемъ христіанинъ долженъ заботиться и о развитіи своей нравственной стороны, при чемъ онъ обязань утверждать свою волю въ правилахъ благочестія и пріобрѣтать навыкъ въ христіанскихъ добродѣтеляхъ, въ чемъ главное назначение нате: сія есть воля Божіясвятость ваша, говорить намъ Слово Вожіе. Но умственное и нравственное образование человъка можетъ быть прочнымъ и живымъ только тогда, когда оно будетъ вытекать изъ сердца, очищеннаго въ своихъ чувствахъ и стремленіяхъ и направленнаго къ Вогу. По этому долгъ христіанина дать такое настроеніе своему сердцу, по которому оно было бы свободно отъ всякаго пристрастія къ предметамъ земнымь и т. івннымъ и было бы одушевлено чиствишею любовію къ Богу: Не мобите міра говорить Іоаннь Вогословь, ни яже въ мірь; аще кто любить мірь, нисть любве Отчи въ немь: яко все, еже въ мірт, - похоть плотская, похоть очесь и гордость житейская (1 Іоан. 2, 15-16). Такая чистота и возвышенность сердца не иначе можетъ достигаться, какъ подъ условіемъ усвоенія себф святфинихъ истинъ Вожественнаго ученія, при созерцаніи величественныхъ явленій природы и при облагороженіи души лучшими произведеніями искусства, способными возбуждать чистыя ощущенія въ сердцъ. Вслъдствіе правильнаго развитія ума и истинно эстетическаго образованія сердца у христіанина долженъ развиться и нравственный характеръ, то есть, такая твердость и стойкость воли, чтобы ничто не могло отвлечь его отъ благочестиваго подвига, если онъ истивно полезенъ, угоденъ Вогу и спасителенъ, - чтобы для него было нравственно не возможно жить иначе, а не такъ, какъ велитъ нравственный законь и какъ предписываетъ Евангеліе. Тогда только всв наши усилія, все образованіе какъ умственное, такъ и нравственное, всв заботы сердца будутт у насъ обращены на то, чтобы образовать изъ себя человъка Божія, созданнаго по Богу въ правди и въ преподобін истины (Еф. 4, 24), да совершенг будет Божій человькъ на всякое дъло благое уготованъ (2 Тим. 3, 17). Въ этомъ-сущность и направление самоусовершенствованія.

#### Шестое Іюля.

Преподобнаго Отца нашего Сисоя Великаго.

Обязанности христіанина въ разсужденій тёла состоятъ въ томъ, чтобы поддерживать его жизнь и здоровье тълесное, а для этого - хранить его въ чистотъ и цъломудріи. Поддерживать свою жизнь и здоровье телесное мы обязаны по важности самаго назначенія своей земной жизни, которая дана цамъ Богомъ для цълей въчныхъ, и по достоинству самаго тъла, которое составляеть существенную часть нашей природы и орудіе души для совершенія ею своихъ дъйствій. Тъло наше прославлено и возвышено таинствомъ искупленія, по силъ котораго оно сдълалось какъ бы частію и членомъ самого Господа Спасителя и удостоилось быть храмомъ Духа Святаго. Не впсте ли, говоритъ Апостоль, яко тълеса ваши удове Христовы суть? Или невъсте яко тълеса ваши суть храмъ живущаго въ васъ Св. Духа, его же имате отъ Бога, и инсте свои; куплени бо есте цпною. Прославите убо Бога въ душахъ ваших и тплестх ваших, яже суть Божія. Это высокое достоинство тела нашего налагаеть на насъ обязанность хранить его въ чистотъ и пъломудріи, чтобы оно соотвътствовало святости обитающаго въ немъ Духа Вожія. Противъ обязанностей въ отношеніи къ своему тълу поступаютъ прежде всего самоубійцы, добровольно прекращающие свою жизнь, данную имъ Богомъ для пользы ихъ и ближнихъ; потомъ, — люди порочные вообще, которые ведутъ такой образъ жизни, что потрясаютъ свои физическія силы невоздержаніемъ и распутствомъ, чѣмъ постепенно убиваютъ свою жизнь и незамѣтно приближаются къ преждевременной смерти. Нѣкоторые думаютъ, будто можно и должно жертвовать жизнію для возстановленія нарушенной чести. Но нарушенная честь не можетъ быть возстановлена пожер-

твованіемъ собственной жизни; напротивъ здѣсь является новое преступленіе, тягчайтее — убійство. Истинная честь вовсе не нуждается въ такомъ средствѣ для своего возстановленія, какъ дуэль; ибо для этого во всѣхъ странахъ и у всѣхъ народовъ существують законы, ограждающіе честь невиннаго человѣка и наказывающіе оскорбителя чести. Но особенно поединокъ законопреступент въ христіанинѣ, обязанномъ прощать обиды и любить самыхъ враговъ своихъ (Мө. 5, 44).

#### Седьмое Іюля.

Преподобныхъ отецъ нашихъ Өомы, иже въ Малеи. И Акакія, иже въ Лѣстницѣ.

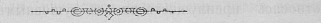
Поелику христіанинъ долженъ беречь свое здоровье, чтобы быть въ состояніи исполнять свои обязанности, то совершенно справедливо-заботиться ему о пищъ, питіи, одеждь, жилищь и довольствь своей жизни. Только заботы эти у христіанина не должны простираться до желанія излишняго. Если же Богъ посылаетъ довольство и избытокъ благодарить Его за то, и употреблять избытокъ во славу Божію и на пользу ближнихъ (Евр. 13, 16). Позволительны христіанину и удовольствія, но такія, которыя могли бы не удалять насъ, но приближать къ Богу. Христіанинъ не должень искать утахъ и удовольствій въ тахъ суетныхъ предметахъ, въ которыхъ ищуть и находять люли въка сего; но почернать радости для себя въ усердномъ и постоянномъ служеніи Господу, въ хожденіи предъ Нимъ въ законъ Его день и нощь, въ общении между собою, или-въ Богоугодномъ, святомъ дружествъ, въ бесъдахъ чистыхъ и назидательныхъ, въ созерцаніи красотъ видимой природы, въ псалмопаніи, въ молитвъ, словомъ-въ томъ, елика суть истина, елика честна, елика праведна, елика доброхвальна, елика пречиста, елика прелюбезна, аще кая добродътель и аще кая похвала (Филип. 4, 8). Несчастія и бъдствія одни зависять отъ насъ самихъ, а другія посылаются на насъ Промысломъ Вожіймъ. Коль скоро христіанинъ примъчаетъ, что несчастія и бъдствія постигли его по собственной его винъ, какъ праведное наказаніе за его пороки и преступленія, онъ долженъ не мало не медля оставить путь порока и обратиться ко Господу съ истиннымъ нелидемърнымъ покаяніемъ, и съ молитвою о прощеніи гръховъ (Ис. 1, 16-20), и долженъ постараться загладить вины, сдёланныя имъ въ гръховномъ невъденіи, напр. вознаградить вредъ и убытокъ обиженныхъ имъ, примириться со врагами и съ усердіемъ посвятить себя діламъ благочестія. Усердствуя и молясь, онъ перемънить гвъвъ Божій на милость, и милосердіемъ Вожіимъ избавится отъ гньтущихъ его насчастій (Ниневитяне. Іоны 3 гл.) Несчастія, посылаемыя отъ Бога, тъмъ легче и благодушнъе христіанинъ долженъ переносить, чъмъ тверже и несомнъннъе увъренъ, что въ міръ семъ ничто безъ Промысла Вожія не совершается, что Богь посылаеть несчастія на людей не иначе, какъ только по любви своей къ нимъ и для ихъ же пользы (Евр. 12, 6). А потому христіане, стралая по вол'в Божіей, не только не должны смущаться, жальть о себь, или роптать на Бога, но еще должны благодарить и прославлять Бога. Несчастія полезны какъ для грівшныхъ, такъ и для святыхъ. Путь креста есть путь Христовъ и христіанскій; безъ него нъть спасенія.

#### Осьмое Іюля.

Святаго Великомученика Прокопія. И святаго Прокопія Христа ради юродиваго Устюжскаго чудотворца. И явленіе образа пресвятыя Богородицы во градѣ Казани.

Въ обществъ людей, жизнь общественная стройно и добропорядочно можеть идти лишь тогда, когда всв члены общества, и каждый въ частности, будутъ исправно проходить обязанности своего званія. Отсюда слъдуеть, что никто, хотя бы и всъмъ обезпеченный человакт, не вправа отказаться отъ того или другаго полезнаго занятія, въ опредъленномъ званія, которое бы усовершало его и дълало достойнымъ царствія небеснаго. Избирая званіе, какое угодно Богу, и благословляется св. церковью и наиболфе полезно для нашего спасенія, сообразно нашимъ силамъ, способностямъ и средствамъ, должно проходить оное съ должвымъ усердіемъ, не предъ очима точію начальниковъ или властей трудясь и работая, но какъ предъ Богомъ -въ той увъренности, что проходимое нами званіе назначено отъ Бога, что усердное и добросовъстное исполненіе обязанностей званія, доставивъ наиболже существенной пользы ближнимъ нашимъ и намъ самимъ честь и уважение отъ другихъ, послужить къ нашему спасенію. Но для успъшнаго выполненія обязанностей званія, христіанинъ долженъ сохранить свою честь или доброе мниніе о себь въ обществи такъ, чтобы доброе мниніе о немъ, правоти его поступковъ, его постоянныхъ правилахъ и убъжденіяхъ было у всъхъ окружающихъ его, чтобы объ немъ всегда отзывались выгодно и уважительно. Въ случат же несправедливыхъ нападеній на честь и доброе имя христіанина,

онъ долженъ отражать ихъ законнымъ путемъ. Честь, основанная на началахъ нравственныхъ и на Евангеліи, какъ добродътель сама въ себъ, служитъ источникомъ, или побужденіемъ къ многимъ добродътелямъ и весьма рѣзко отличается отъ честолюбія, основаннаго на эгоизмѣ, или на какихъ либо честолюбивыхъ, корыстолюбивыхъ и илотоугодныхъ разсчетахъ, и служащаго источникомъ многихъ тяжкихъ пороковъ. Но общественныя преимущества не предосудительны для христіанина, когда онъ, отличаясь предъ другими лучшими качествами умственными и нравственными, можеть руководить другихъ по пути добра и порядка, производить судъ и правду въ людяхъ, защищать обидимыхъ и гонимыхъ, и такимъ образомъ стоять во главъ общества. Естественно, такіе люди, свътящіе другимъ свътомъ добрыхъ дёлъ, должны пользоваться среди однообщественниковъ своихъ особеннымъ почетомъ и особенными преимуществами. Ему же урокт, урокт; а ему же дань, дань; а ему же страхь, страхь; и ему же честь, честь, говорить Слово Божіе (Рим. 13, 7). Обладаніе богатствомъ, какъ обладание всякимъ другимъ даромъ Вожівмъ, также не предосудительно для христіанина, если онъ будетъ законно пріобрѣтать его и пользоваться имъ, а избытокъ его употребить во славу Божію, на пользу ближнихъ и во спасеніе своей души. Благотворенія же и общенія не забывайте; таковымн бо жертвами благоугождается Богг-говорить слово Божіе (Евр. 13, 16). Но правильному употребленію богатства противоположно неправильное, которое состоитъ вз любостяжаніи, когда челов вкъ, пристращаясь къ богатству, употребляетъ всв способы и даже незаконныя къ пріумноженію своихъ сокровищъ, -- въ расточительности, когда человъкъ свое имъніе употребляетъ на различнаго рода удовольствія и прихоти, недозволенныя или прямо воспрещенныя христіанину, во скупости, когда человъкъ, собравши имъніе не дълаетъ изъ него никакого употребленія ни добраго ни влаго, поставляя себъ въ удовольствіе быть оберегателемъ и сторожемъ его, при томъ почти всегда перенося неудобства, свойственныя одной крайней нищетъ. - Бъдность несомнънно полезна, но она полезна преимущественно тогда, когда переносится безъ ропота и и съ упованіемъ на Бога, когда человѣкъ пользуется уроками ея къ своему вравственному исправлению и совершенству, когда побуждается ею къ трудолюбію, услужливости, а не предается безпечности, и нерадънію, тунеядству, или же порокамъ: нетрезвости, лжи, обману, воровству и др. Есть же снискание велие благочестіе съ довольствомъ. Ничто же бо внесохомъ въ мірт сей, яве, яко ниже изнести что можемъ. Импюще же пищу и одпяніе, сими довольни будемъ, похваляетъ добродътельную бъдность св. Апостелъ Павелъ (1. Тим. 6, 5—8).



### Девятое Іюля.

Святаго священномученика Панкратія, Епископа Тавроменійскаго.

Законъ нравственный обязываетъ насъ прилагать попечение о ближнихъ нашихъ, способствовать ихъ внутреннему совершенству, умственному и нравственному, и внѣшнему благосостоянію; но этого требованія закона мы не можемъ удовлетворительно исполнить, если не будемъ достаточно знать ближнихъ нашихъ. Познаніе ближнихъ нашихъ должно быть истинное, полное и разумное. Истинное, т. е. такое, какимъ изо-

бражается человѣкъ въ словѣ Божіемъ и въ ученіи православной церкви, согласное съ ученіемъ здраваго разума и съ самою дѣйствительностію; полное, т. е. такое, которое изображало бы человѣка, какъ существо духовно-чувственное, съ его хорошими и худыми качествами, — познаніе цѣлостное; разумное, т. е. такое, которое способствовало бы намъ къ усовершенствованію и служило бы къ лучшему исполненію обязанностей нашихъ къ себѣ самимъ, къ ближнимъ нашимъ и къ Богу.

Отъ истиннаго познанія ближнихъ нашихъ должно происходить уважение къ нимъ; ибо познание это открываеть намъ, что всв ближніе наши имвють одну съ нами природу, въ которой Богъ отпечатлълъ свой образъ и подобіе; у всёхъ христіанъ одинъ Господь и Искупитель, одна въра, одно и предназначение. Уваженіе наше къ другимъ, различаясь въ степени и въ мфрф, сообразно достоинству людей по отношенію ихъ намъ, не должно быть чуждо никого изъ людей; относясь преимущественно къ душевнымъ качествамъ ихъ, оно не оставляетъ безъ вниманія и внѣшнихъсилы, мужества, благородства. Уважение наше къ другимъ должно быть не изъ тщеславія, чтобы прослыть людьми гуманными, не изъ корысти и иныхъ личныхъ выгодъ; во по чистой любви къ нимъ, растворенной снисхожденіемъ ко встить, не исключая и враговъ нашихъ, - должно быть благожелательное, выражающееся не въ словахъ только однихъ и внѣшнихъ приличіяхь, но въ добрыхь ділахь на пользу ихь, оть чистаго сердца (Рим. 12, 9-18).

Въ какомъ бы видъ не обнаруживалось неуважение и презръние наше къ ближнимъ, — въ мысляхъ ли, въ словахъ, въ обращении и внъшнихъ поступкахъ, оно предосудительно и есть тяжкій гръхъ, который под-

вергаетъ насъ отвътственности предъ Богомъ, вредитъ душъ нашей, лишая ее благодати Вожіей и, что всего важнъе, подвергаетъ насъ опасности погибиуть (Мато. 5, 22; 1 Іоан. 3, 15).



# Десятое Іюля.

Святыхъ четыредесяти пяти мучениковъ, иже въ Никополи Арменстъй. Положеніе ризы Господа въ Москвъ. И преподобнаго Отца нашего Антонія Кіевопечерскаго.

Познаніе и уваженіе наше къ ближнимъ непремънно должно быть завершено любовію къ нимъ; ибо не естественно было бы, зная и уважая нашихъ ближнихъ, не любить ихъ. Любовь къ ближнимъ, есть главвсе и самое прочное основание взаимныхъ отношений между людьми, одаренными сердцемъ. способнымъ любить. Всв люди связуются взаимными узами частію родства и, большею частію, нуждами общественными и семейными, которымъ мы не иначе можемъ удовлетворить, какъ только при взаимной помощи со стороны другихъ; не иначе можемъ устранить и облегчить бъдствія и несчастія, неразлучныя съ этою жизнію, поддержать порядокъ, спокойствіе, тишину въ домахъ, обществахъ и отечествъ, какъ взаимнымъ искреннимъ участіемъ и содъйствіемъ. Івсусъ Христосъ требуетъ отъ последователя своего, чтобы онъ также любилъ ближняго, какъ Онъ Самъ возлюбилъ насъ (Іоан. 15, 6-10), чтобы готовъ былъ положить за него душу, когда это необходимо (Іоан. 15, 12-13; 1 Кор. 6, 3-11; Рим. 9. 1-3; 1 Кор. 13, 4-5). Любовь истиннаго христіанина есть любовь всецтлая и вполнт благожелательная: нътъ такого блага въ мірт, которое бы истивный христіанивъ не пожелаль принести для спасенія ближнихъ своихъ (1 Сол. 2, 8). Истинный христіанинъ оказываеть любовь свою ко всъмъ людямъ, безъ различія пола, возраста, званія и состоянія, къ друзьямъ и врагамъ, къ своимъ и чужимъ, знакомымъ и незнакомымъ. Но особенно истинный христіанинъ обязанъ любить своихъ присныхъ (Гал. 6. 9—10). Въ присномъ своемъ истинный христіанинъ видитъ не плоть и кровь только, которыя не наследять царствія Божія, во избранных во Христь, возлюбленныхо и присныхо Вогу... (2 Петр. 1, 4); а поэтому любовь христіанина къ приснымъ есть любовь о Господъ, чистая и святая, стремящаяся предпоставить ихъ Богу и Отцу чистыхъ и всесовершенныхъ во всемъ (11 Сол. 5, 21). Гуманность и филантропія во многомъ сходны съ любовію христіанскою, именно: та и другая благотворить; благотворя, та и другая имъеть въ виду пользу ближнихъ, оказаніемъ имъ благотворительной помощи; та и другая несомнино полезны. Но имѣютъ и существенное различіе, именно: гуманность, благотворя, ищеть своей славы, а христіанская любовь къ ближнимъ ищеть славы Господа; гуманность есть обнаруживание чувственной природы нашей, а христіанская любовь есть даръ Св. Духа, и поэтому последняя выше первой на столько, на сколько духъ выше плоти, на сколько благодатное выше естественнаго; гуманность часто не разбираеть средствъ благотворительности, а любовь христіанская всегда пользуется средствами чистыми, напр., честнымъ трудомъти пр.

SHARM AROUND TO THE STREET OF THE SHARM SHARE

#### Одинадцатое Іюля.

Святыя мученицы и прехвальныя Евеиміи. И преставленіе блаженныя Ольги княгини Россійскія, во святомъ крещеніи нареченныя Елены.

Истинная любовь къ ближнимъ свидътельствуется, какъ своими признаками, многими добрыми качествами, каковы суть:

- 1. Оправедливость и снисходительность къближнимъ. Человъкъ, искренно любящій другого, говорить всегда чистую правду, и поступаетъ совершенно справедливо и по совъсти, какъ предъ Богомъ (Рим. 9, 10); какъ Вожій слуга, ходить во свъть истины, и отвергаеть все несправедливое и ложное (Ефес. 4, 24-25); тасправедливость — девизъ образомъ истина и истинно-любящаго христіанина. Но, подражая Божію долготерпвнію, христіанинь снисходительно смотрить на пограшности и недостатки людскія, изобратая и употребляя средства къ исправленію погрфшающихъ, безъ слабости и человъкоугодія; онъ охотно прощаетъ тьхъ, которые сознаются въ своей винь и наказуетъ съ кротостію и человѣколюбіемъ заслуживающихъ наказаніе (2 Кор. 2, 6-8; 1 Кор. 13. 4).
- 2. Согласіе и миролюбіе. Поступая честно и справедливо, христіанинъ предотвращаетъ всякіе поводы къ несогласіямъ, ссорамъ и распрямъ, а когда таковыя случаются независимо отъ него, примиряетъ и успоко-иваетъ недовольныхъ. Терпя иногда незаслуженно оскорбленія и обиды, онъ переноситъ ихъ великодушно, съ уступкою собственныхъ правъ, когда это бываетъ нужно, ибо сказано: аще возможно, еже ото васъ, со всими человики миро имийте (Рим. 12. 18).
  - 3. Кротость и терппие. Перенося оскорбленія и

обиды, укоризны и порицанія (2 Тим. 3, 12), христіанинь, предавшій себя всецьло Богу, отъ Него ждеть оправданія и, подобясь кроткому Господу Іисусу, идеть неуклонно всльдь Его (1 Петр. 2, 23); онъ терпить гоненія и напасти, потомучто знаеть, что терпьніе есть не только великая добродьтель, но и мать всьхъ добродьтелей (2 Петр. 1, 5—8). Но когда видить, что настоить надобность обличить нарушителей нравственнаго закона, тогда онъ является твердымъ защитникомъ въры и благочестія (Кор. 5, 4—5).

- 4. Искренность и правдивость. Христіанивъ ничего не говоритъ ложно, или коварно, или двусмысленно, но такъ, какъ чувствуетъ и какъ внушаетъ ему его добрая совъсть и любовь къ ближнимъ, т. е. совершенно искренно и правдиво ( $\Pi$ c. 14, 3-5).
- 5. Участіе во положеніи другихо, или сочувствіе ко другимо. Страданія ближняго всегда бывають близки кь сердцу истиннаго христіанина; скорби и біздствія другихь возбуждають въ немъ сильное соболізнованіе (Рим. 9, 1—3); поэтому онъ участвуєть во всіхь положеніяхь всіхь своихъ ближнихъ и вполнік сочувствуєть имъ, какъ членамъ одного съ нимъ тіла, коего глава—Христось.



#### Двѣнадцатое Іюля.

Святыхъ мученикъ Прокла и Иларія. И преподобнаго Отца нашего Михаила Малеина.

6. Милосердіе и благотворительность. Истинная бовь къ ближнимъ тесно соединена съ милосердіемъ и благотворительностью и не можеть существовать безъ вихъ. По примъру и наставленію Спасителя своего, христіанинъ главнымъ образомъ обязанъ расположить свое сердце къ милосердію и всегда долженъ благотворить, благотворить встмъ, чтмъ только можетъ- и вещественно, и духовно. Св. Іоаннъ Златоустъ сказалъ: различенъ образъ милованія и широка заповъдь Но главныхъ формъ благотворительности двъ: единичная и общественная. Единичная, когда христіанинъ, руководимый чувствомъ сострадательности, видитъ бѣдняка и спѣшитъ къ нему на помощь съ своею благотворительностью (Двян. 3, 1-10); общественная, когда ньсколько человькъ учреждають изъ себя общество, складываются и других в приглашают в жертвовать, чтобы изъ общаго хранилища добровольныхъ приношеній оказывать необходимое пособіе нуждающимся, по мъръ ихъ надобности (Дъян. 2, 44-45). Признавая тотъ и другой видъ благотворительности согласнымъ съ духомъ христіанства и правильнымъ, спрашиваемъ: какая изъ этихъ двухъ формъ благотворительности заслуживаетъ предпочтенія — единичная или общественная? Отвъчаемъ: если бы всв вообще христіане, и въ частности бъдные, были честны, искренны, Богобоязненны и расположены къ одному добру и благотестію, то надлежало бы предпочесть единичную благотворительность общественной; потомучто единичная благотворительность, какъ не стъсняемая никакими положительными правилами и формами, свойственными общественной благотворительности, представляетъ для бъдныхъ ничьмъ незамънимое удобство имъть во время нужную помощь. Но такъ какъ опытъ показываетъ, что не у всъхъ бъдныхъ людей и не всегда можно найти добрыя качества христіанскія, напротивъ, многіе изъ нихъ злоупотребляютъ милостынею, предаваясь праздности, тунеядству и разнымъ порокамъ, то для избъжанія этого, и для прекращенія онаго, должно предпочесть общественную благотворительность частной, единичной благотворительность частной, единичной благотворительность.



# Тринадцатое Іюля.

Соборъ святаго Архангела Гавріила. И преподобнаго Отца нашего Стефана Савваита.

7. Любовь по врагамъ. Ен возможность. Ен дъйствін и характерь. Христіанинь не можеть не имъть враговь, потомучто настоящая жизнь его есть поприще брани, гдъ онъ сражается не съ плотію своею только и діаволомъ, но и коварствомъ и злобою людей. Господь Іисусь Христосъ предписалъ христіанину правило—какъ поступать со врагами: Любите враги ваша, благословите

кленущія вы, добро творите ненавидящимо вась, и молитеся за творящих вамь напасть и изгонящія вы (Мо. 5, 44), и собственнымъ примъромъ доказалъ любовь свою ко врагамъ, когда съ креста молился за своихъ роспинателей (Лук. 23, 34); следовательно для христіанина любовь ко врагамъ безъ сомнънія возможна. Дъйствія любви ко врагамъ заключаются въ правилѣ Спасителя-какъ относиться къ нимъ, то есть, любить ихъ, благословлять ихъ, добро творить имъ и молиться за нихъ. Любовь ко врагу должна быть во имя Госпола Інсуса Христа и ради Его святьйшей заповъди. Только тогда она можетъ быть чиста и искренна, благодушна и нелицемърна, когда совершается по любви къ Спасителю. Искренно любить врага можно только при помощи благодати Св. Духа, только въ Іисусъ Христъ.

8. Христіанское дружество. Сходство въ мысляхъ, желаніяхъ и чувствованіяхъ сердца между двумя или нѣсколькими лицами именуется дружествомъ. Дружество, имѣя основаніе свое въ симпатіи или сочувствіи сердецъ, очевидно, доступно всякому человѣку, особенно имѣющему сердце мягкое и чувствительное. Но христіанское дружество имѣетъ свои особенности. Естественныя чувства любви и благотворительности въ человѣкъ, освящаясь благодатію Св. Духа, становятся въ друзьяхъ-христіанахъ истинно великимъ утѣшеніемъ и усладою жизни. Друго впрент—прово преможе обрытый сго, обрыте сокровище. Другу впрну нисть измины, и чисть мирила добродители его. Друго върент—срачеваніе житію, похваляетъ дружество премудрый сынъ Сира-

ховъ (6, 14—16). Върному другу нътъ ничего равноцъннаго: онъ несчастія другаго почитаетъ своими и терпить ихъ вмъсть съ нимъ, будучи готовъ страдать до смерти, говоритъ преподобный Максимъ исповъдникъ. Христіанское дружество должно быть основано на любви къ Богу и руководиться Его св. закономъ, а потому не можетъ быть дружества тамъ, гдъ людьми руководитъ корыстолюбіе, честолюбіе, плотская страсть, или другія порочныя побужденія. Исторія представляетъ намъ примъры св. дружества въ Іонафанъ и Давидъ (1 Цар. 12), въ Василіи Великомъ и Григоріи Богословъ, въ Іисусъ Христъ и Іоаннъ Богословъ.

Пороки противные обязанностямь къ ближнимь: 1) Несправедливость. Когда говорять неправду о ближнихъ, поступають съ ближними не по истинъ, а по лицепріятію и коварно (Колос. 3, 9-10): 2) *Несогласіе*, раздорг, вражда, происходящая отъ порочныхъ страстей (Іак. 1, 1-5); 3) Нескромность, безчиніе и грубость въ обращении, никакъ несвойственныя высокому званию христіанина и его святынъ и чистотъ (Еф. 4, 30-32); 4) Притворство, скрытность, лесть, обмань, коварство, противныя тымь, которые суть друго другу удове (Еф. 4, 25); 5) Равнодушіе, безчувственность, свойственныя человъку не любящему своего ближняго, слъдовательно не исгинному христіанину (1 Іоан. 4, 20-21); 6) Своєкорыстіе и лихоимство, неприличныя сынамъ дарствія Божія (1 Кор. 6, 10); 7) Зависть, -- дъло діавольское (Іак. 4, 1-5); 8) Ненависть, — принадлежность челов  $^{\dagger}$ коубійцы (Іоан. 3, 15); 9) Месть, предоставляемая истиннымъ христіаниномъ не себъ, а Господу (Рим. 12, 10); 10) Злорадованіе, радость о несчастіи и злополучіи ближняго. Злорадующіеся суть враги Божіи, подобные убійцамъ и часть ихъ въ озерть горящемъ огнемъ и жупеломъ (Апок. 21, 8).

# Четырнадцатое Іюля.

#### Святаго Апостола Акилы.

Всякій христіанинъ, сколько это отъ него зависитъ, долженъ заботиться о просвъщени ума ближняго знаніями полезными для настоящей жизни въ различныхъ отношеніяхъ, а особенно познаніями необходимыми для спасенія. Слово Христово да вселяется въ васъ богатно, во всякой премудрости учаще и вразумляюще себт самихъ, говоритъ Апостолъ о взаимномъ просвъщеній христіань и этими словами даеть основаніе и побужденіе къ нему (Кол. 3, 15). Но желающій чучить другихъ долженъ быть самъ свъдущъ и опытенъ и особенно твердъ въ правилахъ въры христіанской и благочестивъ; иначе ученіе его будетъ неправильно и несообразно съ ученіемъ христіанскимъ (1 Тим. 1, 6-7). Твердому же въ въръ и благочестивому Господъ даетъ премудрость и отг лица Его познаніе и разумь (Прит. 2, 6).

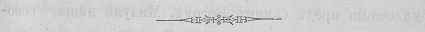
Ложь затмъваетъ разумъ, губитъ человъка; предаетъ его во власть того, кто иск ни есть ложь и отецъ лжи;

поэтому она предосудительна въ христіанинъ. Слово Вожіе рѣшительно воспрещаетъ всякій видъ лжи, т. е. и помыслъ лживый, и слово праздное и дѣло неправое Не лжите друга на друга... Мерзость Господеви устивлящим (Кол. 3, 9, 17; Прит. 12, 21, 22). Лжецъ—язва общества.

Цъль полезныхъ ученія и просвъщенія заключается въ томъ, чтобы, при помощи просвъщеннаго разума, удобнъе усовершенствоваться въ нравственной жизни (2 Тим. 3, 17; Мө. 5, 16). Посему на каждомъ ИЗЪ насъ лежитъ обязанность не только просвъщать разумъ ближнихъ истиною, но и укрвплять волю ихъ въ добрв. Подадите въ впрп вашей добродптель, въ добродътели же разумь, говорить Ап. Петрь (2 Петр. 1, 5. Снес. Еф. 4, 14). Обязанность свою относительно утвержденія ближнихъ въ благочестивой жизни, мы можемъ исполнить, или-посредствомъ преподаванія имъ правиль и наставленій въ благочестивой жизни, или-посредствомъ добраго примъра, или, наконецъ, - посредствомъ братскаго исправленія ихъ слабостей и недостатковъ. Эти три способа употребляются и порознь и совмъстно. Св. апостолы учители благочестію и словомъ (Eф. 4, 29) и примъромъ (1 Cол. 5, 5. 8. 15); и братскимъ вразумленіемъ (1 Сол. 5, 14; 2 Сол. 3, 11. 35; Мате. 18, 15. 16), и намъ преподали правила также поступать касательно ближнихъ нашихъ.

Образъ поведенія, въ которомъ ближнему подается случай ко гръху есть соблазнъ. Соблазнъ не только совершается словомъ или дъломъ противозаконнымъ, по можетъ про-

пессодить и посредствомъ одежды, минъ, тѣлодвиженій, пѣсенъ, сочиненій, статуй, картинъ и проч. тому подоб. Вредъ соблазна очевиденъ, потому что посредствомъ соблазна распространяется между людьми грѣхъ, холодность къ вѣрѣ и благочестію, и даже самое отступленіе отъ вѣры. Чѣмъ болѣе зла и растлѣнія вносится соблазномъ въ сердца людей, и чѣмъ большее число людей гибнетъ отъ соблазна, тѣмъ виновнѣе соблазнители.—Такъ соблазнъ, причиняемый пропитанною невѣріемъ книгою, соблазнъ роскоти и суетности напболѣе тяжки; потому что книга, переходя изъ рода въ родъ, всѣхъ читающихъ ее заражаетъ, а роскоти и суетности весьма многіе склонны подражать. Горе человиму тому, имъ же соблазнъ приходитъ, сказалъ Спаситель (Ме. 18, 6—7).



#### Пятнадцатое Іюля.

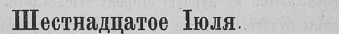
Святыхъ мученикъ Кирика и Іулитты. И Святаго Равноапостольнаго Великаго Князя Владиміра, нареченнаго во святомъ крещеніи Василія.

Будучи христіанами, мы обязаны не только не считать для себя тяжелымь и обременительнымь заботиться о здоровь в и жизни ближняго нашего, но должны считать себь за удовольствіе служить ближнимь, чёмь можем, сберегать ихъ здоровье, особенно страждущихъ и больныхъ. Безъ здоровья телеснаго и высшія умственныя и нравственныя совершенства не могуть приственныя и нравственныя совершенства не могуть пристать при

нести той пользы, какую приносять тогда, когда соединяются вмъсть съ здоровьемъ. Господь нашъ Іисусъ-Христосъ, прилагая попеченіе о наученіи людей истинамъ въры и благочестія, въ то же время пекся о сохраненіи жизни ихъ и здоровья. Такъ Онъ насыщаль неимьющихъ пищи (Іоан. 6, 5—14; Лук. 9, 12—18), исцъляль больныхъ (Іоан. 4, 46 — 59; 5, 9 и друг.). Встми возможными способами сохраняя жизнь и здоровье ближнихъ, христіанинъ долженъ облегчать, поэтому, и несчастія ближняго; ибо онъ неръдко убивають здоровье и сокращають жизнь человъка. Облегченіе несчастій есть діло сколько прекрасное само въ себі, столько же и угодное Богу и спасительное для ближнихъ и для самихъ благотворителей. Всъ св. угодники Вожіи, помогая ближнимъ, въ лицѣ ихъ совершали дъломиловавія предъ самимъ Богомъ. Милуяй вища, говоритъ Премудрый, взаимъ даетъ Богови, по даянію же его воздается ему (Прит. 19, 17); и самъ Господь Ійсусъ Христосъ скажеть на страшномъ судъ своемъ къ благотворителямъ несчастныхъ: понеже сотвористе единому сихъ братій Моихъ меньшихъ, Мнѣ сотвористе (Мате. 25, 40).

Грѣхъ человѣкоубійства, если совершается намѣренно, есть весьма тяжкій и ужасный грѣхъ, и, если совершается ненамѣренно, по одной неосторожности, неможетъ быть безвиновенъ. Убійца есть преступникъзаконовъ Божественныхъ и человѣческихъ, по которымъжизнь ближняго должна быть дорога намъ, какъ и наша собственнъя. Большей или меньшей отвѣтственности,

наравнъ съ убійцами, подлежать и вст тт, которые явно или тайно слособствують убійству или заговорамь, крамоламь, которыя бывають причиною убійствъ. Къ убійцамь относятся и тт, которые ненавидять другихъ, преследують ихъ такъ или иначе и причиняють имъ огорченія и скорби. Это нравственные убійцы.



Святаго священномученика Аеиногена и десяти ученикъ его. Память шести Вселенскихъ Соборовъ.

Слово Божіе указываеть намъ важное основаніе, почему мы должны охранять честь и доброе имя всякаго человъка, о которомъ мы доподлинно не знаемъ, что поведение его честно и незазорно - это долгъ любви, которымъ мы обязаны къ ближнимъ нашимъ. Для выполненія этого долга христіанинь не должень хвалить и одобрять того, кто не заслуживаеть одобренія и похвалы; ибо это показало бы въ немъ низкую лесть, недостойную христіянина, — не скрывать ничьихъ добрыхъ качествъ, даже самыхъ враговъ, когда это нужно бываетъ, - ни въ какомъ случав не злорвчить, и не злословить напрасно, напротивь - твердо отражать напрасныя клеветы и злорфчія, обнаруживая достоинства ближнихъ въ настоящемъ ихъ видъ и не довъряя слову безъ изследованія, - не скрывать пороковъ и слабостей ближнихъ, когда это нужно, по требованию законной власти и— снисходительно судить слабости и недостатки ближнихъ, ибо и мы несвободны отъ нихъ (Сир. IX 6—8).

1) Осуждение ближних, когда разглашають слабости и пороки другихъ, иногда дъйствительные, иногда мнимые, съ осмъяніемъ ближнихъ, съ различными толками и пересудами ихъ действій, даже хорошихъ, которыя искажаются въ дурную сторону. Не судите, да не судимы будете. Имъ же бо судомъ судите, судятъ сказалъ Спаситель. 2) Недовърчивость къ ближнимъ. когда иные не върятъ ни объщаніямъ, ни словамъ, ни увъреніямъ другихъ, во всемъ сомнъваясь, подозръвая всюду желаніе обмануть ихъ. Недов'трчивый человъкъ самъ составляетъ мученіе для себя, ибо не можетънаслаждаться миромъ душевнымъ. Любы всему впру емлеть, сказаль Апостоль (Кор. 13, 7). 3) Злословіе и клевета, когда некоторые говорять о ближнемь съ дурной стороны, безъ достаточнаго основанія, или же совсёмъ ложно, приписывають ему такіе пороки слабости, въ которыхъ онъ ни мало не виновенъ, иногда сопровождая свои сужденія въ глаза или заочно ризнами, насмъшками и ругательствами. Отложше лжу, глаголите истину кійждо ко искреннему своему, зане есмы друго другу удове (Еф. 4, 25).

