Lecyasporsensas

- Stephotery

# BATCHIA

### 

енива вы приное оприное оприн

произносили велья за чте-

М а я 1-го.

отдълъ оффиціальный.

andusbenta chenera

MOCKO WATANILLEH

въдомству, чтобы Густановленное опредъленіями вго Отнола 26 марта—7 апшъля 1881 года и

ТОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, въ 19-й день марта 1883 года, Высорайше утвердить соизволиль всеподданнъйшій докладъ Святьйшаго Сунода о бытіи Преосвященному Курскому Ефрему Епископомъ Пермскимъ
и Верхотурскимъ, а второму викарію Кіевской епархіи
Преосвященному Уманскому Михаилу Епископомъ Курскимъ и Бълоградскимъ, втором от 82 по стором и то

вышенін пенсіонных дазрядовь для штатных должностей въ Духовных Конкусторіяхъ.

#### РАСПОРЯЖЕНІЯ И НОСТАНОВЛЕНІЯ ПРАВИТЕЛЬСТВА.

Опредъленія Святьйшаго Сунода.

присоединенія къ православію неправославныхъ хри стіанъ. Историко-каноническое изслѣдованіе" (изданіе 2-е исправленное и дополненное. Кострома. 1882 г.) Приказали: Заключеніе Учебнаго Комитета утвердить съ тѣмъ однако, чтобы авторъ нынѣ же озаботился исправленіемъ тѣхъ погрѣшностей въ его сочиненія которыя указаны въ журналѣ Учебнаго Комитета; для объявленія же о вышеназванной книгѣ Правленіямъ Духовныхъ Семинарій, сообщить, циркулярно, чрезъ "Церковный Вѣстникъ", съ приложеніемъ копіи съ журнала Комитета.

Журналъ Учебнаго Комитета при Святъйшемъ Суиодъ за № 492, о вышеозначенной книгъ.

Означенное сочинение Епископа Сергія, кромъ введенія, занимающаго четыре съ небольшимъ страницы, состоить изъ трехъ главныхъ частей, подраздъляющихся на частнъйшіе отдълы. Часть первая обозръваетъ исторически правила и практику Церкви древней вселенской, затъмъ Церкви восточной греческой и русской до позднайшаго времени относительно принятія въ православную Церковь неправославных мірянразныхъ сектъ и религіозныхъ обществъ; часть вторая излагаетъ законодательство и обычное право Церкви въ тъхъ же историческихъ предълахъ относительно принятія въ православную Церковь неправославныхъ членовъ клира; наконецъ, третья часть обозръваеть также исторически и сравнительно составъ чинопослъдованій церковныхъ въ дъль присоединения неправославныхъ христіанъ къ православной Церкви! МОСТООЛ «МОГОТБЯ

Обозрѣніе предмета въ книгѣ преосвященнаго Сергія отличается полнотою, спокойствіемъ и зрѣлостью сужденія. Авторъ обнаруживаетъ достаточное знакометво

съ историко-каноническою литературною восточной Церкви. Въ пониманіи и толкованіи правилъ видны ясность и отчетливость мысли. Рѣчь автора отличается точностью и правильностію, чужда растянутости и риторическихъ украшеній; по мѣстахъ только, и то изрѣдка, тяжеловата, нѣсколько вяла и нестройна (стр. 140, 193).

Есть одна только важная по содержанію погрѣшность въ суждении автора о последователяхъ англиканской нынъшней церкви и способахъ присоединенія ихъ, какъ мірянъ, такъ и клириковъ, къ Церкви православ-ной. Авторъ признаетъ въ англиканской церкви и законное, въ смыслъ непрерывнаго апостольскаго преемства, священство и таинство мгропомазанія. Почему утверждаетъ, что міряне изъ англиканъ, муропомазанные отъ своихъ епископовъ, или пресвитеровъ, присоединяются къ православной Церкви чрезо одно покаяніе сь отречениемъ отъ своихъ заблуждений (стр. 143), а священнослужители ихъ принимаются, при желаніи сь ихъ стороны, въ тъхъ же степеняхъ священства, какія имъли они въ своей церкви (стр. 179, подстрочное примъчаніе). И то и другое несправедливо. Церковь наша не признаеть въ англиканской нынёшней церкви ни непрерывнаго апостольскаго преемства въ іврархіи, ни таинства священства, а гдё нёть ни того ни другаго, тамъ не можетъ быть и таинства муропочазанія и законныхъ пастырей. Потому при присоединени последователей англиканской церкви къ православію Церковь наша принимаеть мірянь ихъ чрезь муропомазание и священниковъ по чину мірянъ, какъ и

Принимая во вниманіе указанныя достоинства книги епископа Сергія, Учебный Комитеть полагаеть рекоментовать ее для пріобратенія въ фундаментальныя и ученическія библіотеки Духовныхъ Семинарій въ ка-

-нотно и правильности (Перк. Въсти. № 8) понагласов и онатоон

винадан от в одакот ахвтэйм он мінэшвалу ахвязог Отъ 17 декабря—24 января 1882—83 за № 123. О книгъ протојерея Н. Кувшинскаго "Краткая просодія и элементарныя свидинія изъ метрики латинокой нынъшней церкви и способахъ присоединей озвяз

По указу ЕГО ИМПЕРАТОРСКАТО ВЕЛИЧЕСТВА, Святьйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, отъ 10-го декабря 1882 г. за № 611, съ журналомъ Учебнаго Комитета, № 503, по прошенію протоіерея Вятскаго Воскресенскаго собора Николая Кувшинскаго объ одобреніи для употребленія въ Духовныхъ Семинаріяхъ составленной имъ книги, подъ названіемъ: "Краткая просодія и элементарныя свъдънія изъ метрики латинскаго языка". (Изд. З-е исправленное и дополненное. Вятка. 1881 г.). Учебный Комитетъ полагаетъ одобрить названную книгу протојерея Кувшинскаго, въ качествъ пособія для воспитанниковъ Духовныхъ Семинарій при чтеніи образцовъ латинской метрической різчи, съ тімь, чтобы авторъ при слъдующемъ изданіи означеннаго тру-да своего сдълаль въ немъ нъкоторыя исправленія, согласно указаніямъ Учебнаго Комитета. Приказали: заключение Учебнаго Комитета утвердить и, для объявленія о названной книгь протоїерея Кувшинскаго Правленіямъ Духовныхъ Семинарій, сообщить, цирку-лярно, чрезъ "Церковный Вѣстникъ", съ приложеніемъ копіи съ журнала Комитета.

(Церк. Вѣстн. № 9.)

#### При Распоряженія Епархіальнаго Начальства по П

#### опнон однажено уконностин оп опасот он вно укотоп в Архипастырское наставление свтодоог и приходскима священникама в повот священия

Въ наставлении приходскимъ священникамъ, отъ сего апраля, по предмету церковнаго проповадничества, я обратилъ ихъ внимание на то, что не всв изъ нихъ, и при ревностномъ исполнении долга пастырскаго учительства, пропов'я дуютъ благоусп'вшно. Церковная проповъдь не вполнъ оказываетъ желаемое воздъйствие на паству. Правда, что неуспъшность проповъди не мало за висить отъ недостатка добраго религіознаго чувства меж ду нъкоторыми христіанами, вслъдствіе чего слаба потребность духовнаго назиданія и не оказывается ими должное внимание къ пастырскому слову. Но причину недостаточной плодотворности церковной проповъди нельзя не усматривать и въ самой проповъди въ которой замъчается важный недостатокъ. Многіе проповъдники, особенно молодые, слишкомъ надъются, какь я зам'тиль въ упомянутомъ наставленіи, на свой разумъ, на свою ученость. Избирая тему для проповъди изъ ученія въры или нравственности, они раскрываютъ основаніи одного логическаго ее часто мысли доводами собственнаго укрѣпляютъ свои хотять убъждать и увлекать слушателей силою своей мысли и искусствомъ своего слова. Отъ того ихъ про-повъдь, какъ слабое слово человъческое, оказывается безсильною для плодотворнаго воздъйствія на умъ и Божие и дъйствению, говорить Бого: ахимовруоп эрдоро

Проповъдникамъ надлежитъ болье пользоваться необходимыми для проповъди, неисчерпаемо-обильными источниками духовнаго въдънія и нравственнаго назиданія—Словомъ Божіимъ, твореніями св. отцевъ Церкви и житіями святыхъ.

Проповъдь церковная есть проповъдание Слова Божія. а потому она не только по внутреннему содержанію, но и по внъшнему выражению его должна имъть тъсное сродство съ Словомъ Божінмъ. Св. Апостолъ Павелъ говорить о себѣ: дарованное намъ отъ Бога мы возвѣщаемъ не отъ человѣческой мудрости изученными словами, но изученными отъ Духа Святаго (1 Кор. II, 12. 13). "И мнѣ не вѣрь, говоритъ св. Кириллъ Іерусалимскій, когда буду говорить тебѣ просто, когда не будешь имѣть до-казательствъ на слова мои изъ Писанія: ибо твердость нашей вѣры зависитъ не отъ словъ отборных. казательствъ на слова мои изъ Писанія: ибо твердость нашей въры зависитъ не отъ словъ отборныхъ, а отъ доказательствъ изъ Писанія". Слово Божіе есть начало и первообразъ церковной проповъдь. Изъ этого начала и по этому образцу должна развиваться церковная проповъдь: все въ ней—и сужденіе о предметахъ, и образъ развитія мыслей, и способы убъжденія— все должно имъть на себъ отпечатокъ Богооткровеннаго Слова. Самая ръчь проповъдника должна быть близка къ языку Св. Писанія. Отдъльныя слова и выраженія заимствованныя проповъдникомъ изъ Библіи, возвинаютъ его ръчь, придаютъ ей характеръ священный, а приведеніе самаго текста Слова Божія, умъстное по теченію мыслей проповъди и соотвътствующее душевному состоянію поучаемыхъ, самый върный способъ убъжденія. Никакое слово человъческое не можетъ быть такъ животворно, какъ слово самого Бога. Глаголы, яже Азъ глаголю, говоритъ Господь Іисусъ Христосъ, духъ суть и животъ суть (Іоан. VI, 63). Жибо слово Божіе и дъйственно, говоритъ Боговдохновенный про-Божіе и дийственно, говорить Боговдохновенный проповедникъ веры Христовой, и острийше паче всянаю меча, обоюду остра и проходящее до раздъленія души же и духа.... и судительно помышленіем и мыслемь сердечнымь (Евр. IV, 12). Животворное слово Божіе

сь неодолимою силою действуеть на душу, трогаеть сердпе, пробуждаеть совъсть и можеть производить благотворную перем'тну въ нравственномъ состоянии слушатедей. Все Писаніе, по слову Апостола, полезно для наученія, для обличенія, для исправленія, для наставленій въ праведности, да будетъ совершенъ Божій человъкъ, ко веякому доброму дълу приготовленъ (2 Тим. III, 16. 17). Жизнеописанія святыхъ представляють много примъровь правственнаго исправленія могущественнымь вліянемъ Слова Божія. Одинъ великій грашникъ, пришедшій въ церковь, услышаль слова пророка Исаін: измыйтеся, чисти будете, отъимите лукавства отъ душь вашихь, научитеся добро творити, и аще будить гръхи ваши, яко багряное, яко волну убълю ихъ (1, 16), приняль пророческія слова, какъ голось Вожій, въ нему обращенный, пришелъ въ сознание своего гръховнаго состоянія, рішился измінить образь жизни и, при помощи Божіей, сталь челов вкомы доброд втельнымъ (Изъ житія Павла препростаго, 4 окт.). Подобникь образомъ отъ суеты мірской обратился къ жизни подвижнической преподобный Никита Переяславскій.

Послѣ Св. Писанія, творенія св. отцевъ Церкви сотавляють важнѣйшій источникъ христіанскаго назиданія. Вогоносные и Богомудрые отцы Церкви, въ читотъ сердца, озаряемые свѣтомъ благодати Божіей, глубоко проникали въ тайны Вожественнаго откровенія въ своихъ твореніяхъ дали намъ незамѣнимое руководство къ правильному пониманію Слова Божія, а потому свято-отеческія творенія для проповѣдника должим свято-отеческія творенія для проповѣдника должим быть вторымъ Писаніемъ. Съ другой стороны, святоти въ борьбъ съ ветхимъ человѣкомъ и въ подвигахъ вравственнаго самоусовершенствованія, всесторонне изтучили человѣческую душу, извѣдали всѣ извороты чело-

въческаго сердца и опытно познали состояние человъка падшаго и человъка возрожденнаго. О какомъ бы нравственномъ состояніи человіка, о какихъ бы явленіяхъ человъческаго духа ни говорили, они говорять объ нихъ на върномъ основании собственнаго наблюдения. Читая Ефрема Сирина, оплакивающаго падшаго человъка и призывающаго его къ покаянію, видимъ, что онъ постигь глубину паденія. Макарій великій о действіях благодати Вожіей говорить такъ, какъ бы предъ взоромъ его совершались благодатный действія въ душь человъческой. Іоаннъ Лъствичникъ излагаетъ учене о любви христіанской съ такою живостію и увлекательностію, какь можеть говорить только тоть, кто сань перечувствоваль и исполниль на дълъ то, чему поучаеть своимъ словомъ. Какой проповедникъ скажеть лучше и убъдительнъе ихл? Въ старину наши иноки и духовенство не получали научнаго или школьнаго образования но достигали и уметвеннаго развитія и пріобретали достаточныя по времени церковно-богословскія знанія чтеніемъ, по преимуществу, свято-отеческихъ твореній, которыя называли , ръками, напаяющими вселенную, исходищами мудрости". Изъ этихъ "ръкъ" — и ни откуда больше, кромѣ Св. Писанія, почерпали живую воду для утоленія духовной жажды православных в христіявы и изъ этой сокровищницы мудрости раздавали дары Боговъдънія и правственнаго назиданія и духъ христіанскій быль кріпокь и діятелень въ массі народной, проявляя себя и въ обычаяхъ домашнихъ, и вы приверженности къ Церкви, и во всемъ умственнонравственномъ стров народа, за которымъ всв признають характерь набожности. Изъ давней старины нашь православный народъ унаследоваль и сохраниль досель особенную любовь послушать чтеніе отъ "Вожественнаго". Благо, что есть запрось такого рода. Пастырямь Церкви не нужно большихъ усилій разработывать духовную почву; нужно только нелѣностно разсѣвать на готовую почву сѣмена вѣры и благочестія изъ богатой житницы отеческихъ твореній.

житія святыхъ представляють собою дорогое пособіе для пропов'єдника. Не всв способны къ отвлеченному мышленію: и для развитыхъ людей требуется наприжение ума, чтобы следить за логическимъ течениемъ мыслей устной рвчи и со словъ проповедника составлять понятіе объ изъясняемомъ имъ предметь, а тъмъ болье это затруднительно для неразвитаго умственно простолюдина. Трудиве созерцать предметь, изображаеини въ общихъ понятіяхъ и представленіяхъ ума, чёмъ видьть его въ ясных в чертахъ живой действительности, въ опытахъ и примърахъ жизни. Для того благочестивая древность и сохранила для насъ жизнеописанія святыхъ, чтобы житіе шхътмы ставили въ образець для подражанія. И св. Апостоль запов'єдаль поминать наставниковъ нашихъ, которые проповъдывали намъ Слово Вожіе, чтобы мы, взирая на кончину ихъ жизни, подражали въръ ихъ (Евр. ХШ, 7). Каждая добродътель христіанская, всякое возможное для человъка нравственное совершенство имфотъ для себя многіе образцы въ святой, Богоугодной жизни многочисленных угодвиковъ Вожіихъ. Эти живые, дъйствительные, достигнутые такими же, какъ и мы, людьми, имъвшими туже, какъ и мы, немощную, преклонную ко гръху, природу, примъры святости убъдительнье и спасительнье дъйствують на душу, чъмъ самое краснорвчивое слово проповъдника, изображающее добродътель христіанскую. Вамъ нужно предложить духовное врачевство человъку. порабощенному грфху, потерявшему волю и самообла-

даніе, признающему себя безсильнымъ оставить грѣховныя привычки, возстать отъх паденія и начать новую, добрую жизнь. Покажите ему образцы дивнаго духовнаго возрожденія, напр. въ жизни преподобномученицы Евдокіи, преподобной Маріи Египетской, изъ великихъ грѣшницъ ставшихъ величайшими подвижницами и праведницами. Евдокія съ юныхъ літь отдала себя разврату, нажила себъ богатства, которыя уступали только сокровищамъ царскимъ, жила въ нъгъ и роскоши, предавалась веселію и удовольствіямъ. Одинъ случай, благостію Божіею ей посланный, обратиль ее на путь спасенія: разъ она услышала чтеніе о страшномъ суд'в Божіень и воздании въ будущей жизни за дъла наши на земль: сердце ея содрогнулось при мысли, что она великая гръщница; она сознала гнусность своего образа жизни. приняла св. крещеніе, принесла въ даръ Церкви своя сокровища, распустила своихъ слугъ, въ смирени и совершенной нищетъ пятьдесятъ шесть лътъ проведа въ грудахъ и подвигахъ иноческой жизни и завершим земное поприще мученическою кончиною. Преподобная Марія отроковицею оставила домъ родительскій, сем надцать льтъ в жила позорною жизнію. Вразумленна благодатію Божіею, когда для нея заграждень быль входь во храмъ на торжество воздвиженія животворящаго креста Христова, опомнилась отъ смрада прошеншихъ льтъ своихъ, въ сокрушени о гръхахъ своихъ поверглась съ горячею молитвою предъ образомъ Пресвятыя Вогородицы и ободренная надеждою на заступленіе и покровъ Владычицы неба удалилась въ пустыви долго боролась тамъ съ своими страстями и соблазнательними помыслами, питалась травою и кореньями. когда одежда ел истятла отъ ветхости, жила съ неповрытымъ теломъ, много страдала отъ холода и знов

сорокъ восемь латъ прожила въ пустына, не видавши въ ней, до последнихъ дней своихъ, ни одного человъка, и по истинъ была земнымъ ангеломъ и небеснымъ человъкомъ: ея тъло настолько было уточнено постомъ, что она ходила по водъ, какъ по землъ, въ молитвенномъ обращени къ небу возвышалась налъ землею. держась на воздухъ. Если слабыя женщины изъглубокой бездны паденія восходили на такую вытоту святости, можеть ли каждый грешный человекь не иметь надежды подняться хотя на нѣсколько ступеней добродатели, если только будеть имать рашимость бороться съгрѣхомъ, отвергнуться себя и слѣдовать за Христомъ. Къ какому высокому самоотвержению способенъ человъкъ, можно указать, напр., на жите преподобнаго Алексія человъка Божія. Единственный сынъ и наследникъ знатныхъ и богатыхъ родителей, онъ обрекъ себя на нищету, презрѣлъ почести и славу, къ которымь открывало доступь его знатное происхождение; по воль родителей, сочетавшись бракомъ съ лучшею изъ невъстъ Рима, оставилъ ее дъвственницею, скрывшись въ самый день брака, изъ дома родительскаго. чтобы проводить жизнь безбрачную и подвижническую. Помимо своей воли, но не безъ воли Промысла Вожія, онь возвратился въ отечественный городъ и здёсь, не въ другомъ какомъ либо домѣ, а подъ кровомъ родительскимъ, побъдивши всъ искушения сердца, жилъ одинокимъ отшельникомъ, какъ въ пустына: подъ видомъ странника, неузнанный родителями, испросиль у нихъ малую келлію и семнадцать лъть провель въ ней въ подвигахъ поста и молитвы. Собственныя слуги его безчестили его; каждый день онъ виделъ скорбь отца и матери о потеръ сына, видъль слезы своей супруги, оплакивавшей вдовство свое, —и все терпаль, перенесь

всв испытанія, не выдаль себя до конца жизни, и только по смерти его родители узнали, кого они приотили у себя въ образъ странника. Ради Христа, преподобный Алексій отказался отъ всъхъ земныхъ благъ, порваль кровныя узы, переносиль всякія скорби и лишенія. Взирая на этоть образець самоотверженія, можемь ли сказать и помыслить, что заповъдь о самоотвержени не по силамъ неловъка. Высокъ этотъ образецъ, неудобопримънимъ для насъ, но и то будетъ угодная жертва Богу, если мы снимемъ съ него хотя малое подобіе для себя; если тотъ, кого Богъ одарилъ дарами богатства, во имя Божіе употребляеть ихъ не на свою тольно пользу, но и на помощь нуждающимся; если кто поставленъ на высотъ чести и достоинствъ, не услаждаеть ими свое самолюбіе, а обращаетъ ихъ на полезное служеніе другимь; если живущій въ супружествъ хранить его въ чистотъ и содержить семейство свое въ страх Вожіемь, и эти доброд'втели приметь Богь въ благопріятную жертву нашей любви къ Нему. Во всяком состояни можно проводить жизнь святую и богоугодную. Св. Макарію Египетскому, когда онъ просиль Бога указать ему, кому бы онь могь подражать въ святости, . Господы указаль на двухъ женщинъ, жившихъ витст въ ближнемъ городъ. Св. подвижникъ пошелъ въ го--родь, отыскаль указанныхъ женщинъ и просиль ихъ сказать ему, какими делами оне угождають Богу. Мы, сказали женщины, никакого родства между собою не имьли, вышедши замужь за родныхъ братьевъ, никогда -между собою не ссорились и ничемъ одна другую не обидели, желали поступить въ монастырь, но, не получивъ согласія мужей, положили между собою обыть наблюдать надъ своимъ сердцемъ и никогда не говорить празднаго слова. Такъ живемъ съ своими мужьямя

пятнадцать льтъ. Воистину, сказаль Макарій, Богь не ищеть ни дъвства, ни женитьбы, ни инока, ни мірянина. но произволенія каждаго, желающаго спастись. Въ житіяхъ святыхъ встръчаются такія житейскія положенія, которыя соотвітствують самымь обыкновеннымь обстоятельствамъ нашей жизни и могуть служить полезнъйшимъ рудоводствомъ для насъ. Неръдко жалуются люди на общество, въ которомъ живуть, и по -гвоей нетерибливости не имъютъ покоя отъ недружелюбія близкихъ къ нимъ по общественному положенію. На этотъ случай можно привести следующее сказаніе. Олина инокъ быль любимь въ своей обители пятью старцами, а одинъ старецъ не любилъ и оскорблялъ его. Инокъ ушелъ въ другую обитель. Тамъ восемь иноковъ были съ нимъ дружелюбны, а два питали къ нему нерасположение. Оны оставиль и эту обитель и перешель въ третью. Въ этой обители семь братій были къ нему расположены, а пять не любили его. Старедь убъдился, что это несчастие можеть постигать его вездъ; сталь думать, какъ бы ужиться ему на одномъ жесть, и разсудиль, что лучшее для этого средство терпъніе и поставилъ себъ за правило терпълило переносить всякія огорченія. Послі этого, какъ и прежде, онь нервдко подвергался оскорбленіямь отъ своихъ братій; но всякій разъ говориль себь: буду терпьть во им Іисуса Христа, и всегда быль спокоенъ. Прекрасвое правоучение! Такъ оно просто, и такъ върно и непререкаемо! Безъ огорченій никто не живетъ. Но если будешь къ нимъ равнодушенъ, станешь принимать ихъ сь терпъніемъ, они ни мало не будутъ тревожить тебя, какъ бы ихъ и не бывало. Неисчислимы назидательные и спасительные примъры въ житіяхъ святыхъ. Нужно избирать изъ нихъ тѣ, которые близки къ состоянію

души и обстоятельствамъ жизни поучаемыхъ. Они върнъе всякихъ разсужденій и доводовъ могутъ вести къ предположенной цъли наставленія.

Пастыри Церкви Христовой! Не преставайте изучать Слово Божіе, ежедневно читайте творенія св. отцевъ Церкви и житія святыхъ, и обогатите себя духовнымъ въдъніемъ для поученія своей паствы и воспитаете въ себъ даръ учительства. Отложивши ученую гордость и самонадъянность, почерпайте изъ этихъ дутеспасительныхъ источниковъ содержаніе для своихъ проповъдей: чрезъ это облегчится для васъ трудъ проповъдничества и проповъдь ваща будетъ дъйственна и плодотворна. 27 апръля 1883 года № 486.

### 

По постановленію Консисторіи, состоявшемуся 1 апръля сего года, дозволено Епархіальнымъ Начальствомъ церковно-приходскому попечительству села Космодаміанскаго Орловскаго уъзда производить сборъ добровольныхъ пожертвованій на построеніе храма въ означенномъ сель въ теченіе одного года въ предълахъ Вятской Епархіи чрезъ избраннаго крестьянина Трофима Петрова Трушкова. Панагото влага стигонор

7 апръля сего года, дозволено Епархіальнымъ Начальствомъ священно-перковно-служителямъ села Сележскаго Глазовскаго уъзда производить сборъ добровольныхъ пожертвованій на устройство храма въ означенномъ сель въ теченіе одного года въ предълахъ Вятской Епархіи чрезъ избраннаго крестьянина Сергія Денисова Ладыгина.

избирать изъ нихъ тв, которые близки къ состояние

прадожника села Мамочне: 111 Уржумскаго убла Испаль

#### - высочайшая награда.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ Высочайше соизволиль, въ 12-й день марта сего года, сопричислить священника церкви Савалинскаго прихода Малмыжскаго увзда Стмеона Петрова, по случаю исполнившагося 50-ти-льтія служенія его въ священномъ сань, къ ордену св. Владиміра 4-й степени.

#### Награжденіе набедренникомъ.

Помощникъ настоятеля Тактайбѣлякскаго прихода Уржумскаго увзда священникъ Николай Шутихинг 25 апръля награжденъ набедренникомъ за благочестное служеніе Св. Церкви.

#### -питовной вдет Перемпны по служби. пт. вполе от-82

Исправляющій должность благочиннаго 3-го округа Нолинскаго увзда священникъ села Суны Николай Попово 27 апръля утвержденъ въ сей должности.

- Священникъ Орловскаго собора Іоанно Емельяновъ 27 апръля опредъленъ благочиннымъ 1-го округа Орловскаго увзда.

— Учитель Успенскаго народнаго училища Двиняниновъ 12 апръля опредъленъ псаломіцикомъ въ село Сметанино Яранскаго увзда.

Умерли: состоящій на вакансіи псаломщика при церкви села Тумьюмучашскаго Уржумскаго увзда священникъ Михаилъ Мосуновъ-30 марта, священникъ села Козлова Сарапульскаго убяда Павеля Вечтомовя-14 апръля, діаконъ села Ежева Глазовскаго увзда Андрей Соколово—16 апрыля, исправляющие должность

исаломщика села Мамсинери Уржумскаго увзда Исаакъ Куклинъ—22 марта, села Зюздино-Воскресенскаго Главовскаго увзда Петръ Леонтъевъ—1 апрвля, заштатный испр. должн. псаломщика села Колянура Яранскаго увзда Стефанъ Изергинъ—15 марта, священникъ села Колянура Яранскаго увзда Алексий Васнецовъ—18 апрвля, діаконъ села Завьялова Сарапульскаго увзда Стефанъ Москвинъ—13° апрвля.

## -эдо ак дистемпри сторов об выстронном сант. В орде-ит-Ой РОСПИСАНІ-Е, воммаля в ордения в орде

когда и въ какихъ мъстахъ имъютъ быть празднества во время Великоръцкаго крестнаго хода, въ 1883 году.

21-го мая, проводы Св. Иконъ изъ г. Вятки и краткое молебствіе въ церкви села Макарьевскаго. Празднества: 22-го числа, въ селѣ Бобинскомъ и Загарскомъ, 23-го числа, въ селахъ Орловскаго уѣзда Монастырскомъ и Гороховскомъ; 24-го и 25-го чиселъ, въ селѣ Великорѣцкомъ; 26-го числа, Вятскаго уѣзда, въ селѣ Мѣдянскомъ и встрѣча Св. Иконъ при Филейской часовнѣ; 27-го числа, въ селѣ Филейскомъ и встрѣча Св. Иконъ на Богословскомъ кладбищѣ въ г. Вяткѣ, и 28-го числа, встрѣча Св. Иконъ въ Вятскомъ Кафедральномъ соборѣ.

# Отъ Вятскаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго на при вянациотвон візпобщества. Нішкотою пидом с падел

Допелнинова 12 апръля опредъленъ псаломщикомъ

Съ 1 ноября 1882 г. по 1 марта 1883 г. въ Комитетъ поступили денежныя пожертвованія: отъ о. миссіорена священника Вориса Гаврилова 122 руб., отъ о.о. Благочинныхъ: священниковъ: Александра Дернова 12 р.

45 к., Василія Мышкина 11 р. 71 к., Василія Люперсольскаго 7 р., Николая Попова 46 р., Василія Раев-скаго 20 р. 60 к., Александра Казаринова 46 р. 50 к., Василія Л'єсникова 6 р. и Константина Р'єдникова 38 р. 15 к., отъ Высокопреосвященнъйшаго Аполлоса, Архіепископа Вятскаго и Слободскаго 15 р., отъ о.о. Благочинныхъ священниковъ: Матеія Напольскаго 6 р., Петра Люминарскаго 22 р. 5 к., Іоанна Поршнева 12 р. 65 к., Аристарха Аввакумова 49 р. 38 к. и Михаила Аганоникова 33 р., отъ Благочинныхъ о.о. протојереевъ: Кирилла Спасскаго 31 р. 35 к. и Алексія Емельянова 14 р. 50 к., отъ о.о. Благочинныхъ священниковъ: Александра Добринскаго 18 р., отъ него же 9 р. 20 к., Георгія Кибардина 18 р. 81 к., Николая Шкляева 16 р. 70 к., Петра Луппова 2 р. 69 к., Александра Свъчникова 14 р. 90 к., Ипполита Мышкина 28 р. 78 к., Ипполита Семакина 11 р. 31 к., Александра Дернова 17 р. 63 к., Георгія Красноперова 12 р. и Василія Люперсольскаго 29 р., отъ о.о. Благочинныхъ протоіереевъ: Василія Сырнева 32 р. 19 к., Іоанна Дернова 12 р., Михаила Завойскаго 20 р. 88 к., Василія Лопатина 8 р. 55 к. и Павла Бехтерева 45 р.; отъ о.о. Благочиных священниковъ: Аполлонія Буевскаго 34 р. 10 к., Анатолія Никольскаго 80 р. 72 к. и Іоанна Попова 12 р., отъ о. протоіерея Василія Огнева 3 р., отъ іеромонаха Өеодосія 5 р., отъ о.о. Благочинныхъ протоіереевъ Серапіона Кувшинскаго 24 р., Іоанна Мсти-славцева 19 р. 43 к., Іоанна Капачинскаго 13 р. и Тимонея Чемоданова 68 р. 7 к., отъ о.о. Благочинныхъ священниковъ: Василія Рипина 11 р. 50 к., Іоанна Анпыгина 13 р., Стефана Сергіева 45 р. 95 к., Іоанна Лаженицына 17 р. 50 к., Кирилла Рябова 13 р. и Василя Соболевскаго 9 р. 7 к., и отъ Каоедральнаго о. протојерея Стефана Кашменскаго 3 р.

#### О вакантныхъ мъстахъ въ Архангельской Епархіи,

Преосвященный Архангельскій, препроводивъ при отношеніи отъ 4 марта сего года за № 701 списокъ вакантныхъ священническихъ мѣстъ въ Архангельской Епархіи, проситъ Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнѣйшаго Аполлоса, Архіепископа Вятскаго и Слободскаго, объявить по Вятской Епархіи, не пожелаетъ ли кто занять священническое мѣсто въ той Епархіи изъ окончившихъ курсъ въ Семинаріи или же хотя не окончившихъ семинарскаго курса, но имѣющихъ право на занятіе этого мѣста на основаніи опредѣленія Святѣйшаго Сунода, объявленнаго по духовному вѣдомству въ 24 № Церковнаго Вѣстника за 1882 г.

Вакантныя мѣста имѣются: въ Мезенскомо уподп: 1) при Николаевской единовърческой ц. въ с. цильмъ, настоятеля; жалованья 280 р. 39 к.; земли: вмѣсто пахатной деньгами 55 р. и сѣнокосной 40 возовъ; домъ есть; 290 д. м. п.; отъ губ. г. въ 900 вер. 2) при Богоявленской ц. въ с. Тельвисочномъ, настоятеля и 3) его помощника; жалованья: 1-му 280 р. 39 к., 2-му 198 р.; домъ для того и другаго есть; 872 д. м. п.; отъ губ. г. въ 1200 в.; 4) при Николаевской п. въ с. Большеземельскомъ Колвинскомъ, помощника; домъ есть; 1439 д. м. п.; отъ губ. г. въ 1175—1510 в.; 5) при Георгієвской ц. въ с. *Куйскомг* настоятеля; жалованья 160 р.; сѣнокосной земли  $49^{1/2}$  д.; рыбная тоня въ 80 р.; доходовъ 40 к.; домъ есть; 243 д. м. п.; отъ губ. г. въ 1140 в.; 6) при Срѣтенской ц. въ с. Кычкарскомо, настоятеля; жалованья 140 р.; рыбное озеро; домъ есть; 480 д. м. п.; отъ губ. г. въ 920 в.; 7) при Ильинской ц. въ с. Азапольском, настоятеля; жалованья 180 р., пахатной земли 4 дес.; домъ есть;

366 д. м. п.; отъ губ. г. въ 400 вер.; 8) при Николаевской ц. въ с. Поромскомъ, помощника; жалованья 100 р.; земли: пахатной 2 д. и сѣнокосной 17 д. 2200 с., доходовъ 89 руб.; отъ губ. г. въ 1095 вер. И. Въ Кемскомъ упада: 1) при Петро-Павловской ц. въ с. Кемском упада: 1) при Петро-Павловской п. въ с. Варзуго, настоятеля; жалованья 140 р.; земли: пахатной два поля и сѣнокосной три пожни; домъ есть; 264 д. м. п.; отъ губ. г. въ 1000 вер.; 2) при Ильинской п. въ с. Вокнаволоко, помощника; жалованья 120 р.; доходовъ 49 р.; домъ есть; 1714 д. м. п.; отъ губ. г. въ 780 вер.; 3) при благовѣщенскомъ соборѣ въ г. Колю, помощника; жалованья 140 р.; сѣнокосной земли у причта на двѣ коровы; домъ есть; 421 д. м. п.; отъ губ. г. въ 1005 вер.; 4) при Николаевской п. въ с. Ковою, помощника; жалованья 120 р.; доходовъ до 50 р.; домъ есть: 320 д. м. п.; отъ губ. г. въ 760 вер.; 5) при домъ есть; 320 д. м. п.; отъ губ. г. въ 760 вер.; 5) при Срътенской ц. въ с. Колежмъ, настоятеля; жалованья 180 р.; сънокосной земли 6 д. 1915 с.; доходовъ 155 р.; домъ есть; 349 д. м. п.; отъ губ. г. въ 378 вер.; 6) при Николаевской ц. въ с. Керетскомъ, настоятеля; жалованья 160 р.; свнокосной земли 1 дес. 500 саж.; двв тони въ 10 р.; доходовъ 30 р.; домъ есть; 294 д. м. п.; отъ губ. г. въ 700 вер. III. Въ Онежскомо уподп: 1) при Введенской ц. въ с. Варзагорскому, настоятеля; жалованья 160 р.; земли пахатной 4 д. и сънокосной 15 дес.; доходовъ 95 р.; казеннаго дома нътъ; 494 д. м. п.; отъ губ. г. въ 255 вер. IV. Въ *Холмогорском*ъ упздп: 1) при Нерукотворенно-Спасской ц. въ селъ Пильгишенскомъ, настоятеля; жалованья 180 р.; земли у причта 22 д.; доходовъ на причтъ 100 р.; домъесть; 576 д. м. п.; отъ губ. г. въ 170 вер.

### -вколин пан (8 О.Б.Б.ЯВЛЕНІЕ, о пан под

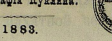
Крестьянинъ Вятскаго убзда, Пасъговской волости, деревни Томиловской, Александръ Яковлевъ Солодиловъ, им вющій жительство въ г. Вяткв, въ дом в наследниковъ Аршауловыхъ, на углу Спасской и Владимірской улицъ, противъ Дътскаго пріюта, принимаетъ подряды на устройство въ домахъ и церквахъ духовыхъ печей по системъ инженера Быкова и другихъ печей. Имъетъ одобрительныя свидательства о произведенных имъ работахъ. Просить обращаться для переговоровъ къ нему въ квартиру, а въ его отсутствие въ его же квартиръ къ Зайцеву. На счетъ отдающихъ работу согласенъ прівзжать для переговоровь и на місто предполагаемой работы, съ тъмъ, чтобы путевые расходы были оплачиваемы вызывающими его и въ случав несо-Орьтенской ц. въ с. Колежим, настоятеля жалованья 180 р.; сънокосной земли б д. 1915 с.; доходовъ 155 р.;

СОДЕРЖАНІЕ. Назначенія на архіерейскія каседры. Распоряженія и постановленія Правительства. Опредёленія Святейшаго Сунода. Распоряженія Епархіальнаго Начальства. Изв'єстія. Росписаніе крестнаго хода. О вакантныхъ м'єстахъ въ Архангельской Епархіи. Объявленіе.

домъ есть; 349 д. м. п.; отъ губ. г. въ 378 вер.; 6) при Николаевской п. вт. с. Гоменской у настоятеля; жалованья 160 р.; ефиокосной земли 1 дес. 500 саж.; двъ тони въ 10 р.; доходовъ 30 р.; домъ есть; 294 д. м. п.;



ВЯТКА.







# BATCKIA

### EHAPXIAILBHBA BBAONOCTH

No 9.

1883 r.

Мая 1-го.

ОТДВЛЪ ДУХОВНО-ЛИТЕРАТУРНЫЙ.

Ветхозавътныя пророчества объ обращении язычниновъ.

(Hpodonicenie \*): [7] morandi

Исаіи II, 4. *И судити будетт посредъ языкт, и изобличитт люди многи. И раскуютт мечи своя на орала, и копія своя на серпы, и не возметт языкт на языкт меча, и не навыкнутт ктому ратоватися.* Обращеніе язычниковъ въ этой второй главѣ Пророка Исаіи представляется въ чертахъ болѣе опредѣленныхъ, и разсматриваемый нами стихъ представляетъ ту особенность, что въ немъ раскрывается самый способъ обращенія, именно чрезъ судъ и обличеніе нравственнаго нестроенія язычниковъ, безъ сознанія котораго не возможно и самое обращеніе къ вѣрѣ Христовой и нравственное исправленіе. Доселѣ Пророкъ говорилъ объ устроеніи Христовой Церкви, въ настоящемъ же стихѣ говоритъ о послѣдствіяхъ ученія Христова, изъ Іерусалима исшедшаго. Это во 1-хъ, о распространеніи цар-

. 6) I Hap, VIII, 20, 2 Hap,

<sup>\*)</sup> Cm. № 8.

ства Христова среди всъхъ народовъ посредствомъ Евангельскаго слова, и—во 2-хъ, о мирѣ, имѣющемъ водвориться въ этомъ царствѣ. Въ 1-й половинѣ стиха Пророкъ говорить, что слово Господие, или, что тоже, Господь, судити будеть посредь языкь, и изобличить люди многи. Подобную фразу мы встръчаемъ у Псалмопѣвца \*): Бого ста во сонми богово, посреди же боги разсудить; а язычниковъ, по пророчеству Исаіи, Господь будеть судить посреди языкъ. Очевидно, Господь представляется здёсь Царемъ народовъ, совершающихъ одно изъ дъль своихъ-судъ, и достигающимъ Своей цъл въ изобличении многихъ людей, т. е. въ открыти предъ ними заблужденій и пороковь, въ которыхь они находились долгое время, -- гнусности ихъ языческихъ стевърій предъ судомъ Божіимъ и отвътственности за нихъ предъ правдою Судіи Бога. Слово судить у Евреевь часто принимается за слово уарствовать, и судіями называются у нихъ цари, такъ какъ двъ обязанности были у царей—судить и предшествовать на войн в. И по отношенію къ Царству Мессіи въ томъ же смысль принимается слово судить, какъ говорится у Псалмопѣвда въ пѣсни о Соломонѣ: Боже, судъ Твой цареви даждъ, и правду Твою—сину цареву: судити людем Твоимъ въ правдъ, и нищимъ Твоимъ въ судъ »). П у Исаін: судить правдою смиренному судь, и обличить правостію смиренныя земли, и поразить землю словом устъ Своихъ и духомъ устенъ убіетъ нечестиваго 1. По сравненію съ этими мъстами и поконтексту пророческой рѣчи, разсматриваемой нами, видно, что Госполь будетъ судить среди тѣхъ народовъ, которые стекутся къ Сіонской горѣ, о чемъ говоритъ Пророкъ выше.—

a) Hc. LXXXI, 1.—6) 1 Hap. VIII, 20. 2 Hap. XY, 4.—8) He LXXI, 2. 4.—r) Hc. XI, 4.

Следовательно, будеть судить по закону Евангельскому, который они съ охотою и добровольно примутъ и плопомъ котораго, какъ объщается, будеть миръ народовъ. Полная мысль Пророка будетъ такова: Іегова будетъ имьть собранія, или Церковь между народами, которыхъ Онъ научитъ правиламъ и законамъ Евангелія, и по этимъ правиламъ и законамъ будетъ судить или управлять ими чрезъ учителей и пастырей Своихъ, правителей и судей Церкви, прямою обязанностію которыхъ будетъ церковное учение и управление. Эти пастыри и учители Церкви однихъ будутъ увѣщавать, другихъ исправлять, закоснёлыхъ обличать и въ стыдъ приводить, не внимающихъ ученію исключать изъ церковнаго собранія, кающимся предписывать законъ для исправленія жизни и полученія благодати. Святый Василій Великій в), объясняя слова: и судити будеть посредь языка, говорить: "святыхъ прилично разсудить по дознанному ихъ достоинству; а жившихъ въ суетъ должно судить"; въ словахъ же: и изобличито люди многи, видя справедливость и непререкаемость праведнаго суда, онъ, въ объяснени на нихъ, выражаетъ, между прочимъ, такія мысли, что обличеніе Божіе въ судилищь тайных дьль наших вызоветь, во свидьтели нашихъ винъ, самыя дёла наши въ ихъ собственномъ видь и представить согрышившимь каждый ихъ грыхь. У Пророка Михея мы находимъ совершенно подобное пророчество, какъ и у Исаіи Пророка. Оно читается такъ: разсудитъ 6) средъ людей многихъ и изобличитъ языки кръпки даже до земли дальнія. Смысть этихъ

а) Твор, свят, отц. 1845 г. кн. 3 стр. 101, 102.— б) Мих. IV, 3. Глаголь разсудить положень здёсь вмёсто управить, по свойству Еврейск. языка, причемь должно подразумёвать имя Бога. Какъ бы сказаль Пророкъ: народы, прежде сего не-

словъ одинъ и тотъ же, какъ и у Пророка Исаіи. Мы обратимъ здъсь внимание на нъкоторыя только особенности, служащія какъ бы дополненіемъ пророчества Исаіи. Такъ, Пророкъ называетъ здёсь народы, которыхъ изобличитъ Господь, крипкими языками, называетъ для того, чтобы превознесть и прославить царство Христово, — чтобы люди имѣли понятіе о силѣ Евангельскаго ученія, которое и самые сильные народы покоряеть Богу безъ всякаго сопротивления, покоряеть безъ всякой внешней физической силы, убъждая всехъ однимь обличениемъ слова. Словами – даже до земли дальнія Пророкъ показываеть, что Христось будеть Даремъ не одного народа, не одной Іудеи, но царство Его распространится даже до последнихъ концевъ земли; Его Вожественное слово покорить игу Христову самыя отдаленнъйшія страны от виновато (" пімпов

покорявшіеся Господу, нын'є признають Его за Царя и покорятся высочайшей власти Его. Писаніе двоякимъ образомъ говорить о правленіи Божіемъ. Господь управляєть демонами и нечестивнии людьми, однако не словомъ Своимъ, ни Духомъ владычнимъ, но жезломъ желъзнымъ, какъ сказано во 2-мъ псалмъ. Повиновене принужденное. Но правленіе Церкви особеннымъ образомъ прилисывается Богу, потому что словомъ и Духомъ Своимъ преклоняеть сердца върныхъ къ послушанію, чтобы добровольно послѣдовали Ему, будучи убъждены и внутреннимъ и внъшнимъ образомъ, внутренно—побужденіемъ Духа, внівтно—проповідію слова. И въ этомъ-то смыслів сказано въ 44 псалмів: модіе подъ Тобою падуть, и опять въ 109 псалив: судить во языцькъ Господь. Таковое явленіе и Пророкъ Михей описываеть намь здісь: разсудить, т. е. не такъ будетъ судить, какъ міръ, но кроткимъ образомъ покорить себ' в врных подъ власть, такъ что ничего столько желать не будуть, какь быть подь его властію. Впрочемь, поелику люди не вск съ таковымъ расположениемъ повинуются Богу, но многие требують понужденія, по этому Пророкъ прибавляеть и изобличить Люди по природъ такъ бываютъ горды, что никто не могъ бы быть достойнымь ученикомь Бога, если бы Богь благодатію Своею не смиряль ихъ. Всякое ученіе было бы недъйствительно, если бы Господь не обличалъ и не исправляль ихъ. Таковы начала царствованія небеснаго Владыки подості акваная но ачай втой вин

Во второй половинъ разсматриваемаго нами стиха, Пророкъ Исаія, равно какъ и Пророкъ Михей въ своемъ мъстъ, говорить о всеобщемъ миръ, который вопворится въ Царствъ Христовомъ, распространенномъ силою Евангельскаго слова до всёхь концевъ земли. И раскують мечи своя на орала, и копія своя на серпы, и не возметь языкь на языкь меча, и не навыкнуть ка тому ратоватися. Здёсь идеть рычь у Исаіи Пророка о перемънъ воинственныхъ орудій на орудія, которыя употребляются только въ мирное время, во дни благосостоянія общества. - Смыслъ пророческих в словъ -аллегорическій и означаеть то, что ті народы, которые, принявъ ученіе пришедшаго Мессіи, соединятся общеніемъ въры въ одно тъло и общество членовъ Перкви, прекратять между собою прежнюю ненависть, вражду, злобу и постоянно будуть жить въ тъсной взаимной братской любви. Такой характеръ Царства Христова повсюду видънъ изъ Священнаго Писанія Новаго Завъта, гдъ говорится объ этомъ царствъ. Эти ивста мы покажемъ ниже. Въ Ветхомъ Завътъ мы встръчаемъ слъдующія параллельныя пророчеству мъста, болье уясняющія смысль пророческой рычи. У того же Исаін въ XIX глав'в мы читаемь: ез той день будеть путь отъ Египта ко Ассиріаномь, и внидуть Ассиріане во Египетъ. И Египтяне пойдуть ко Ассиріаномъ, и поработаютъ Египтяне Ассиріаномъ. Въ той день будеть Израиль третій во Египтянько и во Ассиріантог благословент на земли, юже благослови Господъ Саваовъ, глаголя: благословении людів Мои, иже во Египтъ, и иже во Ассиріахъ, и наслъдіе Мое

Сіоня, проповидуй дщи Іерусалимля: се Царь твой грядеть тебъ праведень и спасаяй, той кротокь, и встдъ на подъяремника и жребца юна. И потребить колесницы отъ Ефрема, и кони отъ Герусалима, и потребить лукь бранный, и множество, и мирь от языковъ: и обладаетъ водами отъ моря до моря, и отъ ръкъ до исходище земли "). Изъ этихъ параллельныхъ мъстъ можно видъть, что общение въры уничтожить всякую ненависть и злобу, которыя были прежде того между народами, и водворить между ними мирь. Въ духовномъ смыслѣ принимаютъ пророчество Исаіи святый Іустинъ мученикъ <sup>6</sup>), Тертулліанъ въ книгѣ противъ Маркіона в), и Арнобій въ книгъ противъ язычниковъ в). Святый Василій Великій также принимаеть аллегорическій смысль Пророка въ духовномъ смысль, разумья нодъ нимъ духовное Царство Мессіи, или Церковь Христову, распространенную между всёми народами земли мирнымъ орудіемъ слова Божія, - Церковь исполненную благодатнаго мира, въ замень прежнихъ распрей и браней, существовавшихъ у разноплеменныхъ народовъ-Тудеевъ и язычниковъ, въ заменъ различнихъ словопреній языческой мудрости, производящих вразномыслія въ истинъ и убъжденіяхъ, относительно предметовъ въры и правилъ нравственности . Всеобщій мирь, о которомъ говоритъ Пророкъ здёсь, некоторые толкователи считають временнымъ миромъ и относять то ко временамъ Римской имперіи, благоденствовавшей подъ управляеніемъ владыкъ едва не всей земли, около явленія въ міръ нашего Искупителя, то по частямь относять къ различнымъ временамъ, почему либо отмъченнымъ

а) Зах. IX, 9. 10.—6) Apol. I, pro Christian. § XLIX.—в) Lib. III, сар. XXI.—г) Lib. I. р. т. 5. 6.—д) Твор. св. отц. 1845 г. книг. 3. стр. 102. 103.

въ Исторіи какимъ либо благоденствіемъ изв'єстныхъ народовъ, наприм. указывають на въкъ Константина и другихъ. Но толкованій подобныхъ допускать нельзя. Онъ не оправдываются ни Исторіею, ни свойствомъ пророческой ръчи. Какое время въ Исторіи народовъ мы ни возьмемъ, ни одно изъ нихъ далеко не носитъ на себъ характера того мира, о которомъ говоритъ Пророкъ. Напротивъ, мы видимъ, что самое, повидимому счастливое изъ государствъ, -Имперія Римская, въ исторіи своей носить характеръ крови, -- царства, основаннаго на жестокихъ войнахъ и поддерживаемаго страхомъ огня и меча. Миръ въ въкъ Константина Великаго былъ также не такого рода, какимъ описываетъ его Пророкъ. Константинъ пріобрель миръ своей имперіи не силою Евангельскаго слова, но силію оружія, благословеннаго Вогомъ, пріобр'влъ внішнимъ образомъ и для внішняго благоденствія христіань, подвластныхь Римской имперіи. Не то царство описываеть Пророкъ въ своей ръчи. Контекстъ всего мъста Исаіи показываетъ намъ, что у него дело идетъ о стечении народовъ къ Сіонской горь-очевидно-къ Церкви Христовой,-о наученіи ихъ тамъ совершеннъйшему Закону Божію и о вліяніи этого закона на всѣ племена земныя, которыя, какъ скоро услышать и съ вфрою примуть слово, исшедшее изъ Герусалима чрезъ благовъстниковъ Вожіихъ, вст придутъ въ общеніе втры, сдтаются какъ бы братіями между собою, не смотря на различіе родовъ и языковъ, -- водворится между ними миръ, достигнутый не огнемъ и мечемъ, а силою божественнаго слова, -- водворится миръ не для какого нибудь времени и не для извъстнаго народа, объ этомъ Пророкъ нисколько и не упоминаеть, а миръ цѣлостный, ни мѣстомъ, ни временемъ нераздѣлимый—миръ вѣчный. Оче-

видно, дъло идетъ не о царствъ міра, а о Царствъ Божіемъ-царствъ духовномъ, каковымъ можетъ нан зваться только Царство Христово, т. е. Церковь, устроенная на землъ самимъ Вогомъ, въ которой всь върующіе едиными устами и единымъ сердцемъ славять и воспъваютъ всесвятое имя Святой Троицы. Если въ христіанскихъ обществахъ мы не всегда видимъ отсутствіе войнъ, или бранныхъ орудій, на что некоторые указывають въ подрывъ пророчества, то при этомъ не надобно забывать и смѣшивать внутренняго мира сь внъшнимъ, - царства земныя, хотя бы то и христіанскія, но допускающія войны, въ предотвращеніе зла, съ Царствомъ Божіимъ, духовнымъ, истинныхъ сыновъ Церкви съ сынами человъческими, носящими только имя христіань. Притомъ же, Пророкъ говорить здёсь о Царствъ Христовомъ, какимъ оно должно быть въ жизни сыновъ Церкви, —а не о частныхъ несовершенствахъ слабыхъ въ въръ, — говоритъ о такой жизни членовъ Царства Христова, которая вполнъ осуществится по достиженіи всьми мъры возраста исполненія Христова въ будущей жизни. Мирный характеръ Царства Христова видѣнъ какъ нельзя болѣе и здѣсь, на землѣ. Свидѣтельница этому-Исторія Церкви. Въ Священномъ Писанія есть много мъстъ, характеризующихъ Церковь Христоч ву, какъ мирное Царство Божіе. Такъ, Господь въ Евангеліи отъ Марка говорить Своимъ ученикамъ: импите соль въ себъ, и миръ имъйте между собою а). Апостоль Павель къ Солунянамъ: о братолюбіи же не требуете, да пишется къ вамъ: сами во вы Богомъ учени есте. (указываетъ какъ бы на разсматриваемое нами мъсто Исаіи-приняли законъ отъ Сіона), чтобы любить

околько и не упоминаеть, а миръ п<del>олостими, ни мъ-</del> отомъ, ни временемъ неразграммай — мир. 92 г. IX<sub>на</sub>qам (в<sub>10</sub>-

друго друга, ибо творите то ко всей братіи, сущей во всей Македоніи; молимь же вы, братіе, избыточествовати паче а), къ Ефесеямъ: молю васт азт узникт о Господъ, достойно ходити званія, въ немъ же звани бысте, со всяким смиренномудріем и кротостію, съ долготерппніемь, терпяще другь друга любовію, тщашеся блюсти единение духа въ союзъ мира <sup>6</sup>), къ Римлянамъ: аще возможно, еже от васт, со встми человыки мирт имыйте. Не себе отминающе, возлюбленнии, но дадите мисто гниву в). Апостоль Петръ говорить: братство возлюбите г). Для характеристики духа Церкви, Священное Писаніе заимствуетъ иногда доказательства отъ противнаго. Такъ состояние плотскихъ людей Апостолъ представляетъ въ посланіи къ Титу: Бъхома бо иногда и мы несмыслении, и непокориви, и прельщени, работающе похотемь и сластемь различнымь, во злобъ и зависти живуще, мерзцы суще, и ненавидяще друго друга др. Благодать же Христова, стало быть, совершенно противоположно на насъ дъйствуетъ, по Апостолу, именно—въ духѣ мира °). На основании всѣхъ этихъ масть Священнаго Писанія для нась становится само собою понятнымъ, о какомъ миръ говоритъ Пророкъ бевиую оной и перкви пользу", а по словайт држивой

интови выд акти (Продолжение будеть).

и для перкви"). Пр<u>ибывъ на</u> Вятку преду зниок 1739 г., свъ, но документальныму показанівит, и въ 1740 и 1741 г. обозрѣвалъ вею епархію, посыналь го-

а) 1 Сол. IV, 9. 10.—б) Ефес. IV, 1—3.—в) Рим. XII, 19, 20.—г) 1 Петр. II, 17.—д) Тит. III, 3.—е) Тертулліанъ прекрасно объясняеть дъйствіе благодати Христовой на христіанъ изъ приміра Аностола Павла, который прежде принятія въры Христовой быль жестокій гонитель Церкви, а потомъ, по принятіи въры, вдругъ перемънилъ мечь свой на мирное проповъданіе слова Божія. Advers. gnostic. сар. XIII.

#### "Святительскія Тъни" г. Лъскова.

-эромине изование «). (Продолжение »). На Вятку, измученный продолжительнымъ путешествіемь по сентябрскимь непровзднымь дорогамь и по топямъ, преосв. Веніаминъ прівхалъ больной, и не могъ вполнъ оправиться отъ бользни во все время пребыванія на Вятской канедръ. Жизнь въ отдаленной съверной епархіи человъку, родившемуся въ бласловенной странъ юга и привыкшему къ теплому климату, разумвется, и не могла возвратить разстроеннаго здоровья, но постепенно подтачивала и разрушала его. такъ что и возвратившись съ Вятки въ концъ 1742 г. въ болъе благопріятный для него Воронежъ, Веніаминь прожиль тамь только три мъсяца 1). Если бы больной епископъ, въ краткое время своего управленія Вятской епархіей, и не сдёлаль ничего замёчательнаго для епархіи, кто бы изъ серьезныхъ судей рѣшился бросить камень осужденія на такого владыку? Но, не смотря на свое бользненное состояніе, "бонвиванъ" Сахновскій, по словамъ одного Вятскаго историка, "краткое время управленія епархіей Вятской употребиль въ особенную оной и церкви пользу", а по словамъ другаго. "и въ краткое время весьма много сделаль для пастви и для церкви" 2). Прибывъ на Вятку предъ зимой 1739 г., онъ, по документальнымъ показаніямъ, и въ 1740 и 1741 г. обозрѣвалъ всю епархію, посѣщалъ городъ Соликамскъ и другіе съверные предълы епархів,

<sup>\*)</sup> См. Ен. Въд. № 8. ¹) Скончался 28 марта 1743 г., на 54-мъ году жизни. Географическій Словарь, Щекатова, 1134.—Любарскій, 42.

<sup>2)</sup> Исторія Вятчанъ, Вештомова, въ "Казанскомъ Вѣстикъ" 1827 г., ч. XIX, 9. - Исторія Витской Ісрархіи, Никитникова, 38.

что, по зам'вчанію г. Будрина <sup>3</sup>), "сл'вдуеть отнести къ чести и дъятельности епископа Веніамина". А что больной епископъ визитировалъ и отдаленные предълы своей епископіи не въ видахъ прогулки и услажденія видами Уральской природы, видно изъ того, что онъ всюду весьма внимательно следиль за подчиненнымъ духовенствомъ, "съ безпристрастіемъ и строгостію преследоваль въ священно-служителяхъ опущения по должности" 4). При такихъ обозрѣніяхъ своей обширнѣйшей епархіи, какъ "любитель", по словамъ Любарскаго, "чистоты и благольнія и въ домь и въ церкви", бонвиванъ г. Лъскова, по словамъ другихъ мъстныхъ историковъ, подтвержденнымъ выписками изъ архивныхъ дълъ, ревностно заботился не только объ устроени церквей въ своей епархии, но и возможномъ украшенін ихъ", склоняя къ тому какъ священно-служителей, такъ и прихожанъ 5). И при этомъ-пусть подивится г. Лъсковъ!-обитатели Вятской и Великопериской епархіи не только не усматривали въ Веніаминъ Сахновскомъ чего нибудь похожаго на бонвиванство, но напротивъ замѣчали въ немъ искреннее благочестіе и глубокое благоговъніе предъ святыней: такъ напр. въ 1740 г. жители Хлынова и его окрестностей не безъ удовольствія зам'ьтили, что ихъ владыка, сопровождавшій пюшком столь почитаемый здісь образъ святителя Николая, самъ встритилз его на Великой

³) Іерархи Вятскіе и Великопермскіе, г. Будрина, въ Пермскихъ Епарх. Вѣдомостяхъ 1872 г., 376.—Дѣла Тохтаревской пустыни, тамъ же, 221, 452.

<sup>4)</sup> Исторія Вятской Іерархіи, Никитникова, 41, 42.

<sup>5)</sup> Ibid.— "Раченіе преосв. Веніамина объ украшеніи церковномъ доказывается между прочимъ тѣмъ, что онъ къ каоедральному собору завелъ большой колоколъ въ 900 пудовъ". Вентомовъ въ Казанскомъ Въстникъ 1827 г., ч. XIX, 18.

ръкъ, во время извъстнаго майскаго хода 6), и съ глубокой благодарностію вспоминали, что именно онь, Веніаминъ Сахновскій, не смотря на всв препятствія и непріятности, настояль, чтобы прославленный чудесами образъ Архистратига Михаила былъ перенесенъ изъ малоизвъстнаго села Курина въ г. Хлыновъ и помъщень въ канедральномъ соборъ, для болье открытаго чествованія 7). Всѣ сейчась изложенныя свѣдѣнія о дѣятельности Веніамина на Вяткъ, конечно, могли быть и неизвъстны г. Лъскову; въдь онъ не пишеть "исторіи" Вятскихъ епископовъ, а только делаетъ смелыя "экскурсіи" въ область этой исторіи... Но г. Лівскову, если бы только онь захотъль сказать полную правду о щестомъ Вятскомъ епископъ, можно было добыть нъкоторыя въскія данныя, для правдиваго изображенія дъятельности этого епископа на Вятской канедра, въ той самой книжиць, изъ которой почерпаются имъ матеріалы для "Святительскихъ Тъней". Стоило только г. Льскову не прибъгать къ слишкомъ "сжатому сокращеніе" Любарскаго, особенно-не выкидывать изъ послъдняго самых в существенных свъдъній о преосв. Веніамины и г. Лъсковъ самъ усмотрълъ бы, что "бонвиванъ" его "кое-что" двлаль на Ваткв, что отъ двятельности этой быль и "прокъ" для церкви. У г. Лъскова выписани изъ Любарскаго въ кавычкахъ выраженія, подтверждающія, по его мнінію, бонвиванство Сахвовскаго ("былъ тъломъ статенъ, громогласенъ, гостепріименъ"), 3) lepapyn Вятекіе и Великонермскіе, г. Будрина, из Пермски

<sup>6)</sup> Извлечено изъ дѣла Д. Консисторіи за 1740 г. о "наказавін Мѣдянскаго попа Евфимін", который показаль, что "замѣчень быль его преосвященствомъ въ маѣ мѣсяцѣ въ послѣднихъ числѣхъ на Великорѣцкомъ устъѣ, послѣ того какъ бѣжалъ изъ Хлынова изъ колодокъ".

колодокъ".

7) "Историческое описаніе церквей г. Вятки" въ сборникь "Сточ льтіе Вятской губерніи", І, 185.—Вятскія Еп. Выд. 1876 г., 163

но, почему-то подверглись обычной операціи "сжатаго сокращенія" следующія слова того же Любарскаго: "быль сей архіерей праводушень, чистосердечень, щедрь, любящій чистоту, ученых жаловаль, покровительствоваль, къ созиданію и украшенію церквей прилагаль раченіе, семинарію держаль въ порядкъ" (41-42). Кратки ампутированныя г. Лъсковымъ выраженія Любарскаго, но довольно тяжеловисны. Г. Ласкову (особенно въ виду предполагаемой имъ библіографической ридкости книжицы Любарскаго), конечно, ничего не стоило "отбросить" въ характеристикъ обрътеннаго имъ бонвивана праводушіе, чистосердечіе и другія черты (приписанныя бонвивану Любарскимъ "неподлежательно"...); но въдь если "бонвиванъ" дъйствительно оказывался и по Любарскому праводушнымъ, чистосердечнымъ, щедрымъ, покровителемъ просвъщенія, ревнителемъ благочестія церковнаго, то можно бы г. Л'вскову, въ интересахъ преследуемой имъ-по его уверенію (55)—правдивости и доказательности, дополнить характеристику "бонвивана" и этими чертами... Точно также не значительна въ глазахъ г. Лъскова фраза Любарскаго: "содержалъ Веніаминъ семинарію въ порядкъ"; но если бы г. Лъсковъ не подвергъ этой фразы "сжатому сокращенію" и хотя легонько справился, это значило "содержать семинарію въ порядкъ", то, вфроятно, характеристика Сахновского у него вышла бы нъсколько иная, и читатели его, можетъ быть, и не согласились бы съ его выводомъ, будто отъ его бонвивана не было "никакого проку". Вотъ какъ изображается это "содержание въ порядкъ семинарии" въ "Исторіи" этой школы, напечатанной уже пятнадцать льть назадь 8), сльд. безь всякаго обличительного на-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ Вятскихъ Епарх. Вѣд. 1868 г., 65—68.—Значительныя

мъренія въ отношеніи къ г. Лъскову. Выписываем буквально. П. ож. отот вного вінючудіть з'явизинедно

"Преосв. Веніаминъ Сахновскій, во многомъ напоминавшій епископа Лаврентія, тотчась же, по пріваль на Вятку, обратиль внимание на разстроенное пост Лаврентія состояніе архіерейской школы.

"Прежде всего онъ постарался возвратить въ школу бъглецовъ школьниковъ. Для примъра и въ страхъ другимъ, онъ отправилъ канедральнаго протопопа въ Богословскій монастырь, за упорное укрывательство сына отъ школьнаго ученія" 9), а хлыновскому духовенству немедленно приказаль представить дътей, укрываемыхъ отъ школы 10). Вследъ затемъ по всемъ заказамъ были отправлены "строжайшіе указы о сыску бъжавшихъ" съ тъмъ, чтобы "закащики, всъхъ учениковъ собравъ въ одно мѣсто, каждый своего заказу, привезли съ собою въ Хлыновъ въ назначенные сроки". "А ежели они, закащики", - говорилось дале въ указъ - "вевхъ на указанные сроки не представять, то лишены будуть чиновъ своихъ и сверхъ того взято будеть съ нихъ штрафу по три рубли, не пріемля никаких Лоборока" 11). В авилина Венільна се (11 "Тиоровоїто

"Распоряженіе это принесло желаемыя послъдствія закащики, оберегая себя, бились изъ всёхъ силъ "о сыскъ бъглецовъ" и стали цълыми партіями представлять ихъ въ Хлыновъ. Но новая мѣра все еще слабо подъйствовала на всю массу духовенства: оно такъ при-

9 Br Barchert Enaps. Bhr. 1868

выдержки изъ приводимаго здёсь мёста г Лёсковь могь прочитать въ изданной проф. П. В. Знаменскимъ книгъ: "Духовныя школи въ Россіи до реформы 1808 г." 

<sup>11)</sup> Д. Д. К. № 65.

выкло, въ отсутствие енископа (1737-1739 гг.), къ укрывательству своихъ дътей, что закащики, не смотря на все свое усердіе, не въ состояніи были въ точности выполнить архіерейскій указь и не разь принуждены были доносить о "жестокомъ упрямствъ и нестерпимомъ грубіанствъ" подчиненнаго духовенства 12). Эти почти постоянныя жалобы закащиковъ наконецъ вызвали со стороны Веніамина міру, которая по тогдашнимь понятіямъ и нравамъ не почиталась слишкомъ строгою 13), а была очень обыкновенною, именно наказание тълесвое: 6 іюня 1740 г., по его повельнію, были собраны всв священники, діаконы и церковники города Хлынова, и въ общемъ ихъ присутствіи быль "примърно" наказанъ священникъ села Мъдянскаго Евфимій Овчинниковъ, "за его понаровку и укрывательство бъглаго сына школьника". миници датий вы вінвидоди очеово

"Подобныя же мъры были приняты епископомъ Веніаминомъ и по отношенію къ самимъ школьникамъ, чтобы удержать ихъ отъ постоянныхъ "утечекъ" изъ школы. По прівздв преосв. Веніамина на Вятку, безъ промедленія были подвергнуты "нещадному наказанію по школьной регуль всь ть школьники, которые были "сысканы изъ бъговъ и на "непослушенство" которыхъ до прівзда его, жаловались учители духовному приказу 14).

"Такія мѣры, правда, не прекратили окончательно "оѣговъ" школьниковъ и "укрывательства" ихъ отцевъ,

архісрейскомь докь, питаться мясомь и рыбовы стаб-

<sup>13) &</sup>quot;Учинить нещадное наказаніе плетьми"—самое обыкновенное опредъление духовныхъ приказовъ того времени, напр. Московскаго. См. "Исторію Московскаго епарх: управленія", Н. Розанова, І, 81, 216. q. умонивалот оп отб. q. от минолативо и мяттямизец дованье значительное. Д. Д. К. № 46

<sup>14)</sup> A. H. K. N. 12.

но все же подъйствовали весьма сильно и на отцевъ и на дътей. Съ 1740 г. мы замъчаемъ явление сосели небывалое: попы и церковники не только спишать поскорве сбывать съ рукъ являющихся къ нимъ бъглыхъ школьниковь, но сами пускаются за "утеклецами" въ погоню, вяжуть ихъ въ случав сопротивленія, въ колодкахъ и за карауломъ ведутъ въ духовный приказъ, Вообще какъ дъйствительны были мъры, принятыя преосв. Веніаминомъ, видно изъ того, что школа, до него въ теченіе двухъ лотъ постоянно пустовная, быстро начала наполняться и число школьниковъ возрасло къ концу 1740 г. до 450.

"Впрочемъ преосв. Веніаминъ не ограничился одними только строгими мърами къ прекращению "утечекъ" и "укрывательства" отъ школы, но въ теченіе краткаго своего пребыванія на Вяткъ принималь съ своей стороны и нъкоторыя другія мёры къ поддержанію созданія епископа Лаврентія.

"Для обезпеченія школы въ матеріальномъ отношеніи, онъ требоваль со стороны монастырей исполненія статьи "Духовнаго Регламента" о двадцатой долв хльба и, если только позволяли обстоятельства, взыскиваль за хльбъ наличныя деньги, такъ какъ послъднія были необходимъе для школы на покупку книгъ, на жалованье учителямъ и пр. 15). Онъ обезпечилъ положение наставниковъ школы, положивъ имъ довольно значительное по тогдашнему времени жалованье возможность "убогимъ" школьникамъ, жившимъ архіерейскомъ домѣ, питаться мясомъ и рыбою; снаб-

грамматики и сантаксимы 40 р. Это по тогдашнему времени-жалованье значительное. Д. Д. К. № 46.

жаль бъднъйшихъ учениковъ одеждою и книгами, для чего и покупалъ для нихъ неоднократно вначительное число "Елеменгарей", "Алваровъ", "Кнапіушовъ" и др. учебныхъ пособій; наконецъ, приказалъ сдѣлать вначительныя поправки въ самомъ зданіи школы, которое пришло послѣ Лаврентія въ такой упадокъ, что въ немъ не было даже въ иныхъ мѣстахъ оконъ, валились печи, протекала крыша 17). Видимо, Веніаминъ старался удержать отъ "бѣговъ" какъ учителей, такъ и школъниковъ, не только мѣрами стросими, но и возможнымъ улучшеніемъ ихъ матеріальнаго положенія.

"Подобно Лаврентію, онъ нерѣдко лично посѣщалъ школу и обращалъ особенное вниманіе на прилежныхъ школьниковъ, слѣдилъ строго за ихъ нравственностію и приказывалъ учителямъ не опускать безъ наказанія никакихъ уклоненій отъ "школьныхъ регулъ".

Въ 1739 году, вскорт по своемъ прівздт на Вятку, онъ приказала открыть классь Поэзій, а въ следующемъ году и классъ Риторики, назначивъ "профессоромъ" того и другаго класса извъстнаго уже М. Е. Финицкаго; а преподаваніе въ классахъ грамматики и синтаксимы, въ которыхъ занимался Финицкій до головины 1739 г., передалъ Т. Григоровскому, котораго нарочно привезъ съ собою изъ Коломенской епархіи 18).

"Не оставилъ школы на произволъ судьбы преосв. Веніаминъ и тогда, когда въ январъ 1742 года отправлялся изъ Вятки въ Москву на коронацію Императрицы Елизаветы Петровны: по представленію Финицкаго, наканунъ своего отъъзда изъ Хлынова, 16 января, онъ установилъ особую "контору" для завъдыванія всьми

Се Лаврентій епископъ своя зам<del>ине оти.</del> . эж тмаТ (<sup>г</sup>

<sup>18)</sup> Д. Д. К. № 46, 64.

дѣлами, относящимися къ школѣ, и ей поручилъ, въ отсутствіе епископа, наблюденіе за исправнымъ и своєвременнымъ представленіемъ въ школу дѣтей священно- церковно-служительскихъ, за своевременною доставкою монастырями слѣдовавшаго съ нихъ хлѣбнаго сбора, за успѣхами и поведеніемъ школьниковъ, вообще—за всею учебною и хозяйственною частію въ школѣ 19 Это учрежденіе конторы спасло школу (отъ безпорядковъ, которыхъ неминуемо слѣдовало ожидать въ отсутствіе епископа: въ теченіе полутора лѣтъ, съ отъѣзда епископа Веніамина до прибытія новаго епископа, контора продолжала дѣйствовать въ томъ же духѣ и тѣми же средствами, какъ и самъ Веніаминъ.

"Вообще двухлѣтнее управленіе семинаріей преосв. Веніамина было, во многихъ отношеніяхъ, какъ бы продолженіемъ управленія покойнаго Лаврентія. Вештомовъ вполнѣ справедливо говоритъ, что Веніаминъ "о благоустройствѣ семинаріи и успѣхахъ учащихся имѣлъ возможное попеченіе"; а Финицкій, человѣкъ вообще не уживчивый и рѣзкій, плохо ладившій и съ Лаврентіемъ и совсѣмъ разошедшійся съ преемникомъ Веніамина—Варлаамомъ, безъ лести, воспѣвая Веніамина, сравнъвалъ его съ Лаврентіемъ въ своихъ аляповатыхъ, но искреннихъ виршахъ:

Угасе добротою лампада горяща;
Втора возжеся, равит септити могуща.
Упаде въры Божіей столпъ непоколебимый;
Днесь же ина утвердилъ Богъ вездъ хвалимый.
Прейде добрый пастырь, ахъ, подъ камень гробный.
Взыде по немъ на престолъ инъ ему подобный.
Се Лаврентій епископъ своя замше очи,

18) I. I. K. N 46, 64.

<sup>19)</sup> Д. Д. К. № 14.

Но днесь на престоль его Веніаминъ вскочи.
По умершемъ Лаврентіи, предобромъ пастырѣ,
Полно все слезъ и вопля во всемъ Вяцкомъ мірѣ,
Веніаминъ же пріиде слезы утолити,
Хотящи вся гладныя овцы оживити" 20).

Итакъ, по словамъ свидътеля очевидца, послъ Лаврентія, основателя семинаріи Вятской, Веніаминъ былъ "второю лампадою равно (съ Лаврентіемъ) свътити могушею" во мракъ вятскаго невъжества. Онъ былъ возстановителемъ семинаріи послѣ Лаврентія, мало того имъ были открыты два высшіе класса въ этой семинаріи, какіе только можно было открыть въ то время 21). Если бы онъ прожиль на Вяткъ побольше, то навърное открыль бы классы философскій и богословскій: за это ручается уже одно то обстоятельство, что по ревности къ христіанскому просв'єщенію, онъ быль основателемь семинаріи въ Коломнъ 22). Воть что значить, г. Лъсковъ, краткое выражение Любарскаго—"содержать семинарию въ порядкъ"! За то, что Лаврентій Горка основаль Вятскую семинарію, вы признаете его весьма образованнымъ для своего въка архіереемъ, ревнителемъ духа христіанства, д'ятельнымъ и горячимъ борцомъ противъ невъжества; а вотъ теперь вашъ бонвиванъ оказывается, по документальнымъ даннымъ, основателемъ одной и возстановителемъ другой семинаріи. Какъ же быть вамъ

<sup>20)</sup> Учебникъ реторики Финицкаго, хранящійся въ семирарской библіотекъ.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Не открыль Веніаминь философскаго и богословскаго классовь, очевидно, потому, что ученики семинаріи еще не были подготовлены, съ основанія семинаріи (1735 г.). къ слушанію философскихъ и богословскихъ уроковъ.

<sup>- 12) &</sup>quot;Въ 1731 г. (стало быть въ первый же годъ по вступленіи на канедру Коломенскую) преосв. Веніаминъ, епископъ Коломенскій, завель семинарію въ Коломив". «Исторія Росс. Іерархіи», Амвросія, І, 433.

съ вашимъ бонвиваномъ? Будете ли вы по прежнему печатно провозглащать на весь міръ Божій, что жуиръ Сахновскій "ничего не дѣлалъ" и отъ него не было "никакого проку" церкви, или вамъ придется, хотя внутренно, сознаться, что бонвиваномъ кое-что сдѣлано для церкви, и даже очень прочное и въ прокъ ей годное.

(Продолженіе бидеть).

#### гущею" во мракћ витскаго невъжества. Онт быль нозотновителемъ семинаро Впослед Таврентія, мало того-

"второю лампадою равно (ст. Даврентісячь) світити мо-

# въ Велиній Пятонъ. 15 апръля 1883 года.

Да приступаемь со истиннымь сердцемь во извъщени въры, окроплени сердцы от совъсти лукавыя, да держимь исповъдане упованія неуклонное, и да разумъваемь друга въ поощреніи любве и добрыхъ дъм (Евр. X, 22—24).

Съ особеннымъ, глубокимъ чувствомъ умиленія, брят христіане, присутствуемъ мы нынѣ въ храмѣ Божіемъ при подножіи креста и гроба Господня; не безъ пролитія слезъ многіе изъ насъ слушаютъ слова Евангелія и пѣснопѣнія церковныя, въ коихъ изображаются неповинныя страданія и смерть Господа нашего Іисуса Христа. Незлобіе и кротость Спасителя, Его любовь ко врагамъ своимъ такъ трогательны, что мы изумляемся ослѣпленной злобѣ враговъ Его. Каждый изъ насъ готовъ, кажется, въ эти святыя минуты положить душу свою за невинно пострадавшаго Агнда Божія. А между тѣмъ,—душу ли свою положимъ за Него?.. Вогодухновенный учитель, св. Апостолъ Павелъ съ печалію сергца говоритъ, что не рѣдко и получившіе познаніе истины Христовой ругаются Сыну Божію, второг расми

нають Его,—что и въ нихъ можетъ повторяться и часто повторяется жестокая и ослъпленная вражда на Вога, —вражда въ мысляхъ богопротивныхъ, въ дълахъ неправедныхъ и въ жизни плотской и гръховной... Колико же, мните, горшія сподобятся муки такіе поругатели Сына Божія и укорители Духа благодати! И какъ страшно есть, еже впасти въ ручи Бога живаго!.. Посему тотъ же св. Апостоль умоляетъ насъ щедротами Божіими—"приступать ко Христу съ искреннимъ серднемъ, съ полною върою, очистивъ сердца отъ порочной совъсти, держаться исповъданія упованія неуклонно, быть внимательными другъ къ другу, поощряя къ любви и добрымъ дъламъ".

М се, одесную распятаго на крестѣ Спаситедя нашего является намъ, благоч. христіане, умилительный и близкій къ намъ образецъ того, какъ мы должны воспользоваться благодатію искупленія нашего чрезъ Інсуса Христа, чтобы достигнуть спасенія и вѣчнаго со Христомъ царствія. Не напрасно, о Христолюбцы, сей обравъ кающагося разбойника, поставленъ Промысломъ Вожіимъ у самаго креста Христова. Что можетъ быть трогательнъе и поучительнъе для насъ, какъ не примъръ разбойника, кающагося на крестѣ, и образъ Господа, отверзающаго ему со креста двери небеснаго царствія.

Что же видимъ мы въ кающемся разбойникѣ?— Прежде всего видимъ его живую и непоколебимую вѣру въ распятаго съ нимъ Спасителя міра. Не удивительно было бы, если бы онъ, видя внаменія и чудеса, совершаемыя Іисусомъ Христомъ, исповѣдалъ Его Господомъ и Сыномъ Вога живаго, какъ исповѣдали ученики Христовы. Не чудно было бы, если бы онъ, видя Господа, дивно преобразившагося на Өаворѣ, воскликнулъ

вмъстъ съ Апостоломъ: Господи, добро есть намь зда быти! Или слыша, Божественное учение Спасителя, сказаль: николи же тако глаголаль есть человькь, яко сей человика!-Когда въ минуту смерти Іисусовой померкло солнце, потряслась вемля, распались камни,видъвъ все сіе сотника, стояй прямо Ему, невольно воскликнуль: воистинну Божій Сынг бъ сей. Но кающійся разбойникъ віруеть во Інсуса, какъ Искупителя міра, Царя неба и земли тогда, когда самые ученики Его, оставльше Его, бъжаша. Онъ исповъдуетъ Господомъ своимъ Того, Кто отверженъ былъ целымъ народомъ, осужденъ на позорную смерть со злодъями, надъ Къмъ глумились окружающіе. Онъ видитъ Владыку жизни и смерти въ Томъ, Кто Самъ пригвожденъ ко кресту и страждеть въ тяжкихъ мукахъ. Въруетъ и исповедуеть веру свою предъ всеми, потому только. что видълъ неправедное осуждение Его, слышалъ Его молитву за распинателей, слышаль о Его чудесахь и ученіи, - чувствоваль сердцемъ Его Божественное величіе въ самомъ уничиженіи и страданіяхъ. Поистин, слуш., если о въръ Капернаумскаго сотника Господъ сказаль: ни во Израили толики впры обрътохъ: 10 кающійся разбойникъ на кресть исповъдаль такую выру, какой не было тогда въ целомъ міре. Сія-то вера и содълала покаяние его столь животворнымъ и спасительнымь, что Господв игрекъ ему: днесь со Мною бу-Преждо всего видимы его живую и непоко! при что пиро

Таго токмо, но и воскресшаго и вознесшагося во слава Господа,—если и мы, вопреки всемъ руганіямъ нечестивыхъ, зримъ во Інсусъ Христъ Божію силу и Божію премудрость, единаго истиннаго Сына Божія и Спасителя міра, единую надежду своего спасенія и жизна

вѣчной, единый путь своего счастія до гроба и за гробомъ; — если готовы хранить заповѣди Его и тогда, когда бы весь міръ издѣвался надъ нами: то съ такою вѣрою, со дерзновеніемъ да приступаемъ ко кресту и гробу Его, исповѣдуемъ предъ Нимъ согрѣшенія наши и воззовемъ къ Нему гласомъ разбойника благоразумнаго: помяни насъ, Господи, во царствіи Твоемъ! Гласъ вѣры нашей будетъ услышанъ, и двери милосердія Божія отверзутся намъ.

Законъ правды человъческой тяжко покараль преступленія распятаго со Іисусомъ Христомъ разбойника; мучительньйшею смертію суждено ему умереть на кресть. Но онъ забываетъ страданія тьлесныя, онъ чувствуетъ только муки совъсти, и исповъдуетъ предъ Богомъ гръхи свои во всеуслышаніе: и мы убо справду осуждены, достойная бо по дпломъ наю воспріємлева. Душа его трепещетъ только суда Божія, сердце его сокрушается только о томъ, что по беззаконіямъ своимъ онъ не сподобится узръть царствія Христова. Онъ молить не о томъ, чтобы сойти со креста, но о томъ, чтобы распятый съ нимъ Господь хотя помянуль его во царствіи Своємъ. На такое-то искреннее и смиренное покаяніе отвътствовалъ Владыка рая: днесь со Мною будещи во раи!

Со умиленіемъ слезнымъ смотря на язвы Господа, подъятыя за грѣхи наши, чувствуемъ ли, слуш, и мы отвращеніе къ бевзаконіямъ своимъ, совершенную ненависть ко грѣху, какъ первѣйшему своему врагу? Жаждетъ ли сердце наше прощенія и помилованія отъ Господа болѣе всѣхъ сокровищъ міра? Ужасается ли духъ нашъ отверженій отъ лица Божія болѣе всѣхъ временныхъ скорбей, болѣе самой смерти тѣлесной? Готовы ли уста наши исповъдать грѣхи свои не толь-

ко предъ служителемъ олтаря, но и предъ лицемъ неба и земли? Готово ли сердце наше перенесть на земль всъ озлобленія и уничиженія, только бы не быть намъ отлученными отъ царства Христова?.. Если сердце наше при семъ испытаніи не зазрить намъ: то можемъ со дерзновеніемъ прикасаться ко кресту и гробу Христову, молиться Господу и Спасителю своему гласомъ разбойника: помяни насъ, Господи со царствіи Твоемъ!—И покаянный вопль сердца сокрушеннаго и смиреннаго не будетъ уничиженъ, и отверзутся намъ двери милосердія Божія.

- Ни ли ты боишися Бога, съ скорбію говорить разбойникъ благоразумный, услышавъ хулу на Інсуса Христа изъ устъ несчастнаго своего собрата, ни ми ты боишися Бога, яко въ томже осуждень еси? И мы убо вправду, достойная бо по дпломъ наю воспримлева; сей же ни единаго зла сотвори. Такъ, онъ старается обратить къ покаянію и распятаго съ нимъ собрата своего, является ревнителемъ славы Божіей, защитникомъ невинно страждущаго Господа. Не поносить злодвяній и клеврета, не проклинаеть его ожесточенія, напоминаетъ ему только о страх Вожіемъ, о суд Вожественномъ, предъ которымъ готовы предстать оба чрезъ нъсколько часовъ мучительныхъ страданій. Ни ли ты боишися Бога? .. Уже посткающая насъ крестная смерть и за нею судь и осуждение въчное не ужели не могуть потрясти души твоей страхомь Божімы Уже ли собственныя, заслуженныя тобою страданія не могутъ возбудить въ сердцѣ твоемъ участія къ неповинному Страдальцу? Какъ языкъ твой дерзаетъ произносить поруганіе? Ни ли ты боишися Бога?.. Болье ничего уже не могъ онъ сдблать для вразумленія своего несчастнаго собрата, и тотчасъ же обращается съ модитвою ко Господу, показывая не одними словами, но и примъромъ своимъ, то надлежало бы сдълать безтумному хулителю:

Вотъ, слуш., дъло святой любви истиннаго христіанина, который вразумляеть заблуждающаго, старается обратить на путь нокаянія безпечнаго или ожесточеннаго ближняго—не суровымъ обличеніемъ и укоризнами, а страхомъ Божіимъ, напоминаніемъ о смерти и судъ Божіемъ, а паче всего молитвою и собственнымъ примъромъ исправленія. Съ такимъ кроткимъ и любветобильнымъ настроеніемъ сердца онъ со дерановеніемъ можетъ приступать ко кресту и гробу Христову со глатомъ разбойника: помяни мя, Господи, во царствім Твоемъ! И Господь молитву его услышить, и отверзетъ ему двери милосерлія Своего.

во Все сердце благоразумнаго разбойника истанвало предъ Господомъ отъ искренняго и совершеннаго покаянія, и потому рішительное оправданіе изречено ему отъ неизреченнаго милосердія. Однако же онъ не избавлень быль отъ последнихь мученій крестныхь, а оставленъ страдать на крестъ до смерти, и претеровиъ наконецъ жесточайшее изъ мученій пребіеніе голеній. Такъ, слуш. христіане, и мы, если желаемъ небеснаго дарствія, должны быть готовы страдать со Христомъ и не сходить самовольно съ того креста, который найдеть для насъ благопотребнымъ премудрость Божія, и прежде всего не сходить съ духовняго креста самоосужденія. Ты гнушаешься теперь самъ своихъ заблуждени и грахова, и даже готова безропотно переносить тълесныя страданія оброци грпха? - Не сходи же ск сего креста отвержения граховной жизни; не только не возвращайся опять къ прежнимъ беззаконіямъ, но и не воспоминай о нихъ въ подробности, чтобы самымъ вос-

поминаніемъ гртховных в дтиствій не осквернить свою лушу. Пробужденная совъсть мучить теби за оскорбленіе Господа и неблагодарность предъ Нимъ?—Не сходи съ сето креста сокрушенія духа; всегда уничижай себя предъ Вогомъ, непреставно молись, какъ последній грашникъ, ищущій прощенія и помиловенія; бойся паки оскорблять правосудіє Вожіє новыми гръхами, второс распинать Сына Божія и попирать пречистую Крось Его. Сознаеть самъ теперь всю суету и гръховность удовольствій и обольшеній мірскихъ и сожалвешь, что имъ предавался?-- Не сходи съ сего креста отвержения міра; отврити очи твои, еже не видоти суеты, и молись непрестанно Госноду: Боже, во помощь мою вонми; Господи, помощи ми потщися! Ты рынился прочее время живота своего въ покаяніи скончати? Удержись всею силою духа на семъ кресть добродътельной жизни въ страхѣ Вожіемъ. Возовіеть плоть со страсть ми и похотьми, возоність мірь сь своими соблазнами и невидамый врагь -- діаволь съ своею лестію и ухищреніями: спиди со креста! — Огражай ихъ страхомъ смерти и последняго суда Христова, тогражай ихв пар житио въчныхъ благъ. уготованныхъ любищимъ Господа, и въчныхъ мученій, которыя ожидають грышниковь нераскаянныхъ. И кто бы ни влекъ тебя со креста ввры и добродьтели, терпвнія и самоотверженія, ты не оставляй молитвы: Боже, 63 помощь мою вонми; Господи, помощи ми потщися; да постыдятся и посрамятся вси ищущи душу мою! пична нТ віновжую

Такъ потщимся, слуш., при содъйстви благодати Вожіей, усвоять и возращать въ сердит своемъ духъ въры и поканнія, духъ любви къ ближнему и самоотверженія, который проявиль въ себъ разбойникъ благоразумный, распятый одесную Искупителя нашего Іисуса Христа: тогда и мы можемъ, подобно ему, съ упованіемъ приступать къ распятому и умершему за насъ Господу, съ надеждою спасенія лобызать пречистыя язвы Его, со дерзновеніемъ молиться Ему блаженнымъ гласомъ покаявшагося и въ рай введеннаго: "помяни насъ, Господи, егда пріидеши во царствіи Твоемъ". Аминь.

Протогерей Петръ Александровъ

#### Большой томы, нь 4-ю д. л. (индопило тормать», изидио этиечатанный, илотнамы, красийных пристомы. М. 1883 г. Ц. : Rol H. J. R. B. R. B. B. O. икресылкон.

Издатель книги: "ЧЕГО НАДО ЖЕЛАТЬ ДЛЯ НАШЕЙ ЦЕРКВИ" Н. В. Елагинъ обратился съ письмомъ къ Высокопреосвященнъйшему Аполлосу, Архіепископу Вятскому и Слободскому, въ которомъ проситъ содъйствія распространенію ея въ Вятской Епархіи. На письмъ резолюція Его Высокопреосвященства: "Напечатать въ Епархіальныхъ Въдомостяхъ объявленіе о выходъ книги и рекомендовать духовенству пріобрътать въ церковныя библіотеки". 1883 года Апр. 2.

Въ книгъ указаны основанія союза между Церковію и государствомъ, необходимость этого союза какъ для государства, такъ и для Церкви, условія, при которыхъ союзъ этоть можетъ благотворно дъйствовать въ нашемъ отечествь, за тъмъ причины, служащія къ развитію у насъ невърія, и средства къ устраненію этихъ причинъ.

Требованія адресовать: Въ С.-Петербургъ. Михайловская площадь, домъ католической церкви, кв. № 27. Д. С. С. Николаю Васильевичу Елагину.

Цъна книги 1 руб. 50 коп.

### только что поступило въ продажу: BE VERMINIPARTUYECKOE PYKOBO ACTBO WEINBOOK вась Гозполу, съ надеждавасния добызать пречи-

## - СВЯЩЕННО-СЛУЖИТЕЛЕЙ

созвине ПРИ СОВЕРШЕНИИ СВЯТЫХЪ ТАИНСТВЪ ВЕДЕВОЖ

помяни наст. Господухитуях полемени во напериян

## СВЯЩЕННОДЪЙСТВІЙ И МОЛИТВОСЛОВІЙ

Сочинение Профессора Историко-филологического института князя Безбородко, магистра Богословія, протоїерея А. Ө. ХОЙНАЦКАГО.

Большой томъ, въ 4-ю д. л. (надойнаго формата), изящно отпечатанный, плотнымъ, красивымъ шрифтомъ.

М. 1883 г. Ц. 3 р., въ переплетъ 4 р. съ пересилкой.

#### СЪ ТРЕБОВАНІЯМИ НА КНИГУ ОБРАЩАТЬСЯ:

Въ нижный магазинъ Д. И. Пръснова, на Никольской улиць, въ домъ Востанжогло, въ Москвъ.

Требованія исполняются съ 1-ю почтой. н Слободскому, въ которомъ просить содбистил распростра-

nenio en in terceon Enapsin Ha nuceate peromonia Ero MOTEST ... Honegarare by Euspaisaseurs Do-O LEAST TO DERONDING AVXOробрытать нь церковныя библютеки: 1883 года

med the construction of th СОДЕРЖАНІЕ. Ветхозавътныя пророчества объ обращенія язычниковъ. Святительскія тіни г. Ліскова. Слово. Объявленія.

«Ватскія Епархіальныя Вѣдомости», выходять два газа въ мѣсяць— 1 и 16-го числа. Цѣна годовому изданію въ Редакціи 4 руб., а съ до-ставкою на домъ въ г. Вятє в съ пересылкою въ другія мѣста 5 руб. Подинска принимается въ Редакціи сихъ Вѣдомостей, въ домѣ каеед-ральнаго собора.

Редакторъ Протојерей Өеодоръ Кибардинг. Дозволено цензурою, 27 Анръля 1888 года. IRROJAJO BACHALORNY MALALAN SERVEN



0 0 1

on Od BATRALLEUM BO Типографія Нупина.

