

#### ЕКАТЕРИНОСЛАВСКІЯ

## впярхіяльным въдоности.

ИЗДАНІЕ БРАТСТВА СВ. ВЛАДИМІРА ПРИ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.

годъ 21 Мая **№ 15** 1906 года. ххху.

⊖ОТДѢЛЪ ОФФИЦІАЛЬНЫЙ. ⊖

#### Отъ Екатеринославской Духовной Консисторіи.

1906 года, мая 10-го дня. Екатеринославская Духовная Консисторія имѣли сужденіе о ненормальностяхъ въ постановкѣ законоучительства въ среднихъ и нисшихъ учебныхъ заведеніяхъ Екатеринославской епархіи. Изъ дѣлъ Консисторіи усматривается, что нѣкоторые изъ приходскихъ священниковъ городовъ епархіи имѣютъ по 30 и болѣе законноучительскихъ уроковъ въ недѣлю, благодаря чему являются неисправными и по школѣ, гдѣ они не въ состояніи, при такомъ количествѣ уроковъ, пройти положенное программой, какъ слѣдуетъ и по приходу, будучи большую часть дня заняты въ щколахъ.

Такое положеніе вещей вызываеть справедливое недовольство такими священниками и со стороны прихожанъ, и

Для ОБЦС - book-olds.ru

со стороны учебнаго начальства, а также и со стороны сослуживцевъ, которые на себъ принуждены бывають нести всю тяготу приходскихъ обязанностей. Приказали: обсудивъ вышеизложенное, Консисторія признаетъ необходимымъ для пользы дъла и вполнъ справедливымъ озаботиться болье равномърнымъ распределениемъ уроковъ Закона Божія между священно-служителями городовъ епархіи, а для сего полагаетъ установить норму, которую недолжно превышать число уроковъ, сосредоточенных въ рукахъ одного законоучителя. Такою нормою, по мнвнію Консисторіи, можеть быть произнано 18 уроковь въ недълю для одного законоучителя въ низшихъ школахъ и 15 уроковъ-въ среднихъ школахъ. Никто изъ одноштатныхъ причтовъ не имфетъ права занимать уроковъ болфе этой нормы. многоштатныхъ причтовъ, желающіе имъть уроковъ указанной нормы должны получить на то согласіеболве своихъ сослуживцевъ съ обязательствомъ последнихъ неопустиисполнять за нихъ всв обязанности по приходу во время ихъ отсутствія по должности законоччителя. Постановленіе это Его Преосвященствомъ 10-го мая сего года утверждено.

#### Списокъ свободныхъ священно-церковно-служительскихъ мѣстъ въ епархіи.

Всѣ священно-церковно-служительскія мѣста показанныя въ № 14 за 1906 годъ свободны, за исключеніемъ Николаевской церкви с. Жеребець, Александровскаго уѣзда; Николаевской церкви с. Хортицы, Екатеринославскаго уѣзда. Рождество-Богородичной церкви с. Губинихи, Новомосковскаго уѣзда; Воскресенской церкви с. Воскресенскаго, Павлоградскаго уѣзда; Казанской церкви с. Водяного, Верхнеднѣпровскаго уѣзда, и Рождество-Богородичной церкви с. Губинихи,

Новомосковскаго у., кромъ того вакантны: при Николаевской церкви с. Пологъ, Александровскаго убзда, — въ причтъ два священника, діаконъ и 2 псаломщика, приходъ м. п. 2945 душъ, земли 120 дес., дома есть, жалованья отъ казны 132 руб. 30 коп и отъ общ. 1500 р.; мѣсто праздно 2 священника; при Преображенской церкви с. Широкаго, Екатеринославскаго увзда, — въ причтв священникъ и псаломщикъ, приходъ м. п. 1479 душъ, земли 33 дес., квартира есть; мъсто праздно священника; при Успенской церкви с. Елизаветовки. Новомосковскаго увзда, - въ причтв священникъ, діаконъ и псаломицикъ, приходъ муж. п 2129 душъ, земли 33 дес., квартиры нанимаются общ., жалованья нътъ: мъсто праздно священника; при Успенской церкви г. Маріуполя, въ причтъ 2 священника, діаконъ и 2 псаломщика, приходъ м. п. душъ, земли нътъ, жалованья нътъ, квартира есть; мъсто приздно діакона; при Преображенской церкви с. Энгельгардь—Васильевкъ, Верхнеднъпровскаго увзда, въ причтъ священникъ и псаломщикъ, приходъ м. п. 1792 душ., земли 33 дес.. жалованья отъ казны 129 руб. 36 коп., квартира есть; мъсто праздно псаломщика; при Вознесенской церкви с. Ивановки, Новомосковскаго увзда, - въ причтв священникъ и псаломинкъ, приходъ муж. п. 833 душъ, земли 34 дес., жалованья причту отъ казны 392 р., квартиры есть; мъсто праздно псаломшика.

#### Перемѣны по службѣ.

ОПРЕДЪЛЕНЫ: 4 мая 1906 года учитель церковноприходской школы с. Гупаловки, Ногомосковскаго увзда Іоаннъ Сербиновъ на псаломщическую вакансію къ Рождество-Богородичной церки с. Губинихи, того же увзда; тог же числа псаломщикъ Троицкой церкви с. Гуляйноля, Александровскаго увзда, Григорій Левицкій священникомъ къ Николаевской церкви с. Хортицы, Екатеринославскаго увзда; того же числа окончившій курсъ Екатеринославской духовной Семинаріи Борисъ Даниловъ священникомъ къ Рождество-Богородичной церкви с. Губинихи, Новомосковскаго увзда.

ПЕРЕМЪЩЕНЫ: 4 мая свящ. Іоанно-Крестительской церкви с. Байдаковки, Верхнеднѣпровскаго уѣзда Михаилъ Страховъ къ Воскресенской церкви с. Воскресенскаго Павлоградскаго уѣзда; того же числа псаломщикъ Воскресенской церкви села Ивановки, Новомосковскаго уѣзда Алексѣй Сидоренко резолюціей Его Преосвященства для пользы службы перемѣщенъ административнымъ порядкомъ къ Казанской перкви с. Воляного, Верхнеднѣпровскаго уѣзда; 5-го мая свящ. Успенской перкви села Елизаветовки, Новомосковскаго уѣзда, Поликарпъ Пепескулъ къ Николаевской церкви с. Жеребца, Александровскаго уѣзда.

УВОЛЕНЫ ЗА ШТАТЪ: 5-го мая псаломщикъ Преображенской церкви с. Энгельгардтъ-Васильевки, Верхнеднъпровскаго уъзда Иванъ Плахотинъ резолюціей Его Преосвященства; 8-го мая священникъ Николаевской церкви села Пологъ, Александровскаго уъзда, Романъ Петровъ по болъзни, согласно прошенія; того же числа священникъ Преображенской церки с. Широкаго, Екатеринославскаго уъзда Өеодоръ Балабановъ постановленіемъ Епархіальнаго Начальства.

УМЕРЪ 3-го мая 1906 года штатный діаконъ Успенской церкви г. Маріуполя Өеодоръ Ивоновъ.

УТВЕРЖДЕНЫ ВЪ ДОЛЖНОСТЯХЪ: а) церковныхъ старостъ: 29-го апръля къ Троицкой церкви г. Таганрога прапорщикъ запаса арміи Өеодоръ Гирсановъ; того же числа къ Покровской церкви м. Одинковки, Новомосковскаго уъзда кр. Іоаннъ Сидакъ на 2-е трехлътье; того же числа къ Николаевской церкви г. Таганрога мъщ. Вас. Алексъевъ на 2-е

хрехльтіе; того числа къ Успенской церкви с. Калужина, Верхнедньпровскаго увзда кр. Оадей Кушнирь; того же числа къ Трехсвятительской церкви с. Сурско Клевцовскаго, Екатеринославскаго увзда кр. Елесей Зинченко; 4-го мая къ Арх.-Мих. церкви с. Крымскаго, Славяносербскаго увзда кр. Даніилъ Коновъ; 8-ма мая къ Николаевской церкви с. Хорошево, Новомосковскаго увзда, кр. Стефанъ Беврешкинъ; попечителей 4-го мая къ Николаевской церкви рудника «Золотое Славяносербскаго увзда Лавръ Шашскій; того же числа къ Рождество-Богородичной церкви с. Петровки № 3, Бахм. увзда мъстный свящ. Ник. Никитинъ и 11 членовъ, того же числа къ Всесвятской церкви г. Ростова на-Дону пот. поч. гражд. Алексъй Михайловъ на 6-е трехлътіе; того же числа къ Арх.-Мих. церкви с. Дружковки, Бахмутскаго увзда кр. Мартинъ Махно.

УВОЛЕНЫ ЦЕРКОВНЫЕ СТАРОСТЫ: 29-го апръля Успенской церкви с. Александрополя, Екатеринославскаго уъзда кр. Адріанъ Гузенко согласно прошенія по болъзни; того же числа Троицкой церкви с. Троицкаго, Павлоградскаго уъзда кр. Самсонъ Коломойцевъ согласно прошенію по болъзни; 4 мая Вознесенской церкви с. Шевскихъ-Хуторовъ, Новомосковскаго уъзда кр. Максимъ Грицай; 15-го мая Воскресенской церкви с. Воскресеновки, Новомосковскаго уъзда дворянинъ Ник. Лаузанскій согласно прошенія

#### Преподано Архипастырское благословеніе Его Преосвященства

(Безъ выдачи свидътельствъ).

Вдовѣ Коммерціи Совѣтника Екатеринѣ Николаевнѣ Солодовой за пожертвованіе въ Екатерининскую церковь при женской гимназіи г. Ростова на-Дону полнаго священническаго и діаконскаго облаченія стоимостью 1100 рублей.

Для ОБЦС - book-olds.ru

#### Выражается благодарность Епархіальнаго Начальства:

прихожанамъ Рождество-Богородичной церкви с. Межиръчи, Павлоградскаго уъзда, пожертвовавшимъ въ приходскій храмъ разныхъ дерковныхъ вещей на 305 рублей;

прихожанамъ Покровской церкви с. Варваровки, Екатеринославскаго убзда, пожертвовавшимъ въ приходской храмъ гробницу въ 200 рублей;

прихожанамъ Покровской церкви села Ново-Ивановки, Екатеринославскаго удзда, пожертвовавшимъ на покраску приходскаго храма 650 рублей и разныхъ церковныхъ вещей яъ означенный храмъ на 1492 руб.;

Горному инженеру Николаю Петровичу Аносову за пожертвованіе разнаго строительнаго матеріала но сооруженія новоустроеннаго молитвеннаго дома въ деревнѣ Вѣровкѣ, Бахмутскаго уѣзда на 820 руб. и иконы въ означенный домъ въ 200 рублей;

женъ Горнаго инженера Ольгъ Николаевнъ Аносовой за пожертвованіе въ молитвенный домъ деревни Въровки, Бахмутскаго уъзда, деньгами 100 рублей;

прихожанину Николаевской церкви села Борисовки, Екатеринославскаго увзда, Аврааму Домникову за пожертвованіе въ означенный храмъ паникадило стоимостью 300 рублей и прихожанамъ той же церкви, пожертвовавшимъ на устройство съни надъ св. Престоломъ въ приходскомъ храмъ 310 рублей;

прихожанамъ Архангело-Михайловской церкви села Гологрушевки, того же увзда, пожертвовавшимъ на ремонтъ своего приходскаго храма и поновление иконостасса 1282 рубля;

прихожанамъ Іоанно-Богословской церки села «Шолохово», того же увзда, за пожертвованіе разныхъ церковныхъ вещей въ приходскій храмъ на 360 рублей, а также на покраску крыши и штукатурку наружныхъ стыть храма деньгами 500 рублей;

прихожанамъ Вознесенской церкви села Васильковки, Павлоградскаго увзда, пожертвовавшимъ въ приходскій храмъ разныхъ церковныхъ вещей на 68 руб. 50 коп.

Рапортъ на имя Его Преосвященства, Преосвященний шаго Симеона, Епископа Екатеринославскаго и Таганрогскаго, Благочиннаго 3-го округа церквей Славяносербскаго упъда.

Долгъ имъю смиреннъйше доложить Вашему Преосвященству, что, на основани указа Духовной Консисторію, отъ 19 апрѣля за № 8325, мною въ сослуженіи 17 священниковъ и 2 діаконовъ, въ 25 день апрѣля мѣсяца сего 1906 года, совершено освященіе новаго каменнаго, во имя Святого Духа, храма въ селѣ Городищѣ, Славяносербскаго уѣзда.

Порядокъ Богослуженій быль слёдующій: въ новомъ храмѣ въ 3 ч. веч. 24 апрѣля малая вечерня, съ 6 до 11 час. вечера всенощное бдѣніе съ древнерусскимъ пѣніемъ, съ 12 час. ночи на 25 апрѣля утреня. Въ старомъ молитвенномъ домѣ съ 3 час. утра всенощное бдѣніе и Божественная литургія. Въ 7 час. утра крестный ходъ съ перенесеніемъ Св. Антиминса изъ новаго храма въ молитвенный домъ, въ 8 ч. чинопослѣдованіе освященія воды и храма, крестный ходъ за Св. Антиминсомъ, по перенесеніи коего Божественная литургія и молебенъ съ провозглашеніемъ многодѣтія Царствующему Дому, Святѣйшему Синоду, Вашему Преосвященству, создателямъ и благотворителямъ Св. храма.

Тысяча молящихся, пришедшихъ изъ сосёднихъ сель и деревень раздёлить духовную радость городищанъ—единов'врпевъ, сонмъ священнослужителей въ бёлыхъ облаченіяхъ, до сорока паръ хоругвей несенныхъ въ крестныхъ ходахъ, строй-

ное пѣніе двухъ единовѣрческихъ и трехъ православныхъ хоровъ, по очереди пѣвшихъ при крестныхъ ходахъ, продолжительное уставное богослуженте, длившееся до  $2^4/_2$  ч. дня,— все это, вмѣстѣ взятое, производило такое неизгладимое впечатлѣніе на молящихся, что Городищенское торжество на всю жизнь останется въ ихъ памяти, какъ день великій и по истинѣ святый. Старообрядцы во множествѣ присутствовали на всѣхъ богослуженіяхъ, а нѣкоторые даже принимали участіе въ клирномъ пѣніи.

Вашего Преосвященства, Милостив'в йшаго Архипастыря и Отца, смиренн в йшій послушникъ и. д. благочиннаго, священникъ Сергій Шалкинскій.

#### Отъ Прибалтійскаго Православнаго Братства состоящаго подъ Высочайшимъ покровительствомъ Ея Императорскаго Величества Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны.

Состоящее подъ Высочайшимъ покровительствомъ Ея Императорскаго Величества, Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны, Прибалтійское Православное Братство имѣетъ, согласно уставу, своею задачею служить пользамъ и нуждамъ Православной церкви и успѣхамъ народнаго, въ духѣ православія, образованія въ Прибалтійскихъ губерніяхъ, содѣйствуя благоустройству храмовъ и училищъ, а также, по мѣрѣ возможности, и матеріальному благосостоянію мѣстнаго православнаго населенія.

Двадиать пять лѣть тому назадъ, когда Братство начинало дѣйствовать, образовавшись изъ соединенія существовавшихъ до того особо Гольдингенскаго Покровскаго и Прибалтійскаго Спасскаго Братствъ, были особыя основанія и поводы къ чрезвычайнымъ мѣропріятіямъ на пользу православія въ Прибалтійскомъ краѣ. На положеніе его обращено было вниманіе широкаго круга русскихъ людей, вызывавшее подъемъ братскихъ чувствъ и сопровождавшееся притокомъ усиленныхъ

пожертвованій. Благодаря этому и посл'ядовательно принимавшимся мфрамъ, православная жизнь въ краф постепенно входила въ нормальную колею, будучи охраняема закономъ установленнымъ порядкомъ и доброжелательными отношеніями со стороны мъстныхъ властей. Тъмъ не менъе, духовное и матеріальное благосостояніе нашихъ единовърцевъ въ Прибалтійскихъ губерніяхъ оставляетъ и понынѣ многаго желать. Для православныхъ, живущихъ разсѣянно среди инославнаго населенія, нътъ необходимаго количества храмовъ. Существующіе храмы, по бъдности прихожанъ, терпятъ нужду въ самомъ необходимомъ. Православныя приходскія школы находятся въ большинствъ въ от отношеніи поміщеній, обстановки и педагогическаго персонала. Православные латыши и эсты, въ значительной части безземельные и бездомные бобыли и батраки, не въ состояніи собственными средствами поддерживать свои храмы и школы и, дабы въ непосильныхъ расходахъ на этотъ предметь не имъть побужденій къ уклоненію отъ православной церкви, нуждаются во внѣшней поддержкь. Эту поддержку, въ интересахъ укрѣпленія и упроченія православія и оказываеть Прибалтійское Братство. Получая заявленія о многоразличныхъ містныхъ нуждахъ, Братство старается ихъ удовлетворять по мъръ своихъ средствъ. Но средства Братства всегда были ограниченны. Ихъ едва достаетъ для поддержанія тѣхъ учрежденій, которыя созданы въ краћ Братствомъ или признаются наиболће нуждающимся. Между темъ отъ местныхъ церковныхъ и школьныхъ попечительствъ поступаютъ новыя и настоятельныя ходатайства о разнаго рода вспомоществованіяхъ. Многіе изъ православныхъ бфдияковъ просять о посильныхъ пособіяхъ имъ лично. Независимо отъ такихъ заявленій, сама христіанскибратская, всенародная любовь и долгъ христіанскаго благотворенія, коими всегда одушевлялось Братство, побуждаеть придти на помощь несчастнымъ семьямъ православныхъ латышей и эстовъ, а также и мъстныхъ русскихъ, неповиннопострадавшихъ отъ бывшаго въ Прибалтійскомъ крав мятежнаго движенія. Ассигновавъ на последній предметъ посильную сумму въ распоряженіе образованнаго Архіепископомъ Рижскимъ Комитета, Братство не располагаетъ большими для сего средствами. Средства эти за последнее время почти не восполняются какими либо пожертвованіями.

При изъясненныхъ условіяхъ Прибалтійское Православное Братство побуждается не оставлять и не ослаблять своихъ по уставу попеченій о православномъ дѣлѣ въ Прибалтійской окраинѣ и глубоко уповаетъ, что въ таковыхъ своихъ братолюбивыхъ заботахъ будеть поддержано помощью отзывчивыхъ на благотвореніе русскихъ людей.

Пожертвованія принимаются не только деньгами, но и предметами богослужебнаго употребленія, въ коихъ часто нуждаются храмы Рижской епархіи.

Пожертвованія направляются въ Сов'єть Братства (С.-Петербургъ, ул. Жуковскаго, 27).

#### Отчеть о состояніи Екатеринославскаго епархіальнаго женскаго училища за 1904/5 учебный годъ по учебно-воспитательной части.

Свыдънія о состояніи образцовой одноклассной церковно-приходской школы при Екатеринославском епархіальном женском училищь за 1904/5 учебный годъ.

Существующая при Екатеринославскомъ епархіальномъ женскомъ училищѣ образцовая одноклассная церковно-приходская школа открыта 20 сентября 1890 года съѣздомъ духовенства Екатеринославской епархіи въ цѣляхъ практической подготовки воспитанницъ старшихъ двухъ классовъ училища къ педагогической дѣятельности въ начальныхъ школахъ по окончаніи курса въ училищѣ.

Содержится школа исключительно на средства духовенства епархіи. На содержаніе ея по смѣтѣ епархіальнаго училища ассигновано 610 руб. и сверхъ того для сохраненія прежняго оклада жалованья законоучителю школы (200 р.). Совѣтъ училища, на основаніи журнальнаго постановленія, отъ 15 января 1904 г. за № 2, утвержденнаго Его Преосвященствомъ, назначилъ недостающіе 100 р. изъ остаточныхъ суммъ. Въ отчетномъ году на содержаніе образцовой школы израсходовано 710 руб.

Образцовая при училищѣ школа находится въ вѣдѣніи Совѣта училища. Руководителемъ школьныхъ занятій состояль преподаватель дидактики Ө. Глазуновъ. Жалованья получалъ за руководство 100 р. въ годъ. Законоучителемъ состоялъ священникъ Александръ Раевскій, окончившій курсъ въ Екатеринославской духовной семинаріи; жалованья получалъ 200 р. въ годъ. Учительницей школы состояла дѣвица Екатерина Шимковичъ, окончившая курсъ въ Могилевскомъ епархіальномъ училищѣ, съ званіемъ домашней учительницы. Жалованья получала 300 р. въ годъ, при готовой квартирѣ со столомъ отъ училища.

Въ отчетномъ году школа состояла изъ трехъ отдѣленій. Число всѣхъ учащихся въ школѣ къ концу года было 31; изъ нихъ въ первомъ отдѣленіи было 15, во второмъ—11 и въ третьемъ—5.

По сословіямъ учащіяся раздѣлялись на дѣтей: а) духовнаго званія—3, б) мѣщанъ—14 (изъ нихъ 2 іудейскаго вѣроисповѣданія), в) крестьянъ—10 и г) разночинцевъ—4.

Занятія въ школѣ начались 6 сентября 1904 года, а окончились 3 мая 1905 года Изъ 31 учащихся, подвергавшихся испытанію, 28 выдержали успѣшно; изъ нихъ 14 переведены во второе отдѣленіе; девять —въ третье, а 5 окончили курсъ школы съ полученіемъ установленныхъ свидѣ-

тельствъ: изъ трехъ учащихся, неудовлетворительно отвѣчавшихъ на экзаменѣ, одна ученица оставлена въ первомъ и двѣ оставлены во второмъ отдѣленіяхъ.

Въ школьной библіотекѣ находится: а) учебныхъ книгъ 298; б) книгъ для внѣкласснаго чтенія—211; в) руководствъ и пособій для воспитанницъ—25 При этомъ въ теченіи года получался журналъ: «Церковно-приходская школа». Наглядными учебными пособіями школа снабжена въ достаточной степени. На учебники, пособія, письменныя принадлежности смѣтою ассигновано 50 р. въ годъ.

Въ школьныхъ занятіяхъ принимали участіе воспитанницы V и VI классовъ епархіальнаго училища. Участіе это выражалось въ слѣдующемъ: изъ воспитанницъ означенныхъ классовъ каждый день присутствовали четыре, по одной изъ каждаго отдѣленія классовъ.

Придя въ школу до начала уроковъ, онѣ обязаны были присмотрѣть за внѣшнимъ порядкомъ класса, за поведеніемъ дѣтей, и приготовить все необходимое для занятій.

На первыхъ трехъ урокахъ воспитанницы должны были прислушиваться къ ходу и пріемамъ преподаванія законоучителя и учительницы школы, замѣчая все, что дѣлается и говорится въ школѣ, причемъ воспитанницы VI класса лишь отчасти принимали участіе въ занятіяхъ, по указанію и полъ руководствомъ учительницы школы. На 4 и 5 урокахъ воспитанницы VI класса репетировали съ дѣтьми уроки, преподанные утромъ, подъ руководствомъ и наблюденіемъ той же учительницы школы; въ это же время и воспитанницы V класса принимали участіе въ занятіяхъ съ дѣтьми, какое участіе выражалось или въ наблюденіи за разнаго рода письменными работами дѣтей, или въ диктовкѣ словъ, или въ написаніи на доскѣ буквъ и т. д.

Для лучшаго усвоенія методовъ и пріємовъ обученія были установлены въ изв'єстные дни неділи практическіе уроки, на которыхъ присутствовали воспитанницы обоихъ отділеній VI класса, а одна изъ воспитанницъ давала урокъ подъ наблюденіємъ преподавателя дидактики.

Для болье основательной подготовки очередныхъ воспитанниць къ имъющему быть практическому уроку, учительница школы или законоучитель, смотря по какому предмету назначенъ урокъ, за нъсколько дней до сего урока сообщали очереднымъ воспитанницамъ, имъющимъ давать практическій урокъ, по какимъ предметамъ и чъмъ онъ должны будутъ заниматься на предстоящемъ урокъ, т. е. давали краткій конспектъ матеріала ихъ будущихъ занятій.

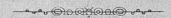
Очередныя воспитанницы обязаны были данный конспектъ матеріаль ихъ занятій обдумать и письменно изложить самый ходъ будущихъ своихъ занятій, съ указаніемъ методовъ, пріемовъ, наглядныхъ пособій и руководствъ, къ какимъ будутъ прибѣгать въ своихъ занятіяхъ.

Составленный конспектъ занятій воспитанницы подавали преподавателю дидактики, который просматривалъ его на урокъ дидактики, въ присутствіи всего класса, измѣнялъ или дополнялъ, если того требовалъ составленный конспектъ и тогда только очередныя воспитанницы давали практическій урокъ въ школѣ. Послѣ даннаго урока въ помѣщеніи школы или въ классѣ на ближайшемъ урокѣ дидактики учителемъ дидактики велась бесѣда съ воспитанницами о достоинствахъ даннаго урока, а равно и о желательномъ улучшеніи его въ томъ или иномъ отношеніи.

Въ отчетномъ году учительскія должности (учительницъ и помощницъ) въ церковно-приходскихъ школахъ проходили 129 окончившихъ курсъ Епархіальнаго духовнаго училища.

Изъ нихъ въ двухклассныхъ школахъ занимались 5, въ одноклассныхъ—115 и въ школахъ грамоты—9. По увздамъ учительницы занимались въ такомъ количествв: въ Александровскомъ—11; въ Бахмутскомъ—20; въ Верхнеднвпровскомъ—7; въ Екатеринославскомъ—26; въ Маріупольскомъ—7; въ Новомосковскомъ—13; въ Павлоградскомъ—7; въ Славяносербскомъ—10; въ Ростовскомъ округв—24 и въ Таганрогскомъ округв—4.

Завѣдующій школой Ө. Глазуновг.



#### Редакторъ, Секретарь Консисторіи А. Орловъ.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Отъ Екатеринославской Духовной Консисторіи. 2) Списокъ свободныхъ мѣстъ. 3) Перемѣны по службѣ. 4) Архипасторское благословеніе. 5) Влагодарность Епархіальнаго Начальства. 6) Освященія храма въ Городищѣ. 7) Отъ Прибалтійскаго братства. 8) Отчетъ о состояніи Епарх. женск. училища за 1904/5 г.

#### ЕКАТЕРИНОСЛАВСКІЯ

### ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

изданів братства св. владиміра при духовной семинарій • 21 Мая № 15 1906 года.

👄 ОТДѣЛЪ НЕОФФИЦІАЛЬНЫЙ. 👄

#### Въра, какъ добродътель.

Разсматривая исторію откровенія, мы находимь, что во всв времена Богъ прежде всего требоваль отъ людей правой въры въ Него, а затъмъ уже правственной, сообразной съ върою жизни. Ветхозавътные праведники получили оправдание главнымъ образомъ вфрою. Нечуждые нікоторыхъ немощей, не свободные даже отъ грахопаденій, они были безусловно преданы вол'в Божіей, никогда не сомн'вались въ бытіи своего Творца и Владыки, готовы были во всякую минуту исполнить все, что требоваль отъ нихъ Богъ. Извъстенъ примъръ Авраама, не задумавшагося по первому Слову Божію принесть въ жертву любимаго своего сыва. Оть всего еврейскаго народа также главнымъ образомъ требовалась правая въра. Пока израильтяне помнили Іегову, они пользовались благоволеніемъ въ очахъ Божінхь; какъ только начинали поклоняться идоламь, навлекали на себя гнѣвъ Божій. Задача дъятельности пророковъ преимущественно состояла въ томъ, чтобы блюсти въ народъ іудейскомъ истинную въру и предохранять его отъ религіозныхъ заблужденій

Господь Іпсусъ Христосъ также требоваль отъ своихъ последователей веры въ Него, какъ Единороднаго Сына Бо-«Се есть животъ въчный, да знаютъ Тебе единаго жія. истиннаго Бога, и Его же послалъ еси Іисуса Христа» (Іоан. 17, 3; Ср. 3, 16. 36; 6, 29; 8, 24) училь Онь. Повельвая апостоламъ, при отправленіи ихъ на всемірную пропов'ядь, учить народы въръ въ Отца и Сына и Святаго Духа, Онъ прибавиль: «иже въру иметь и крестится, спасень будеть, а иже не иметъ въры, осужденъ будетъ» (Марк. 16, 15-16). Сообразно съ этимъ учили и апостолы. Евангеліе Іоанна, по его словамъ, для того и написано, чтобы мы увъровали, что «Іисусъ есть Христосъ Сынъ Божій, и въруя, имъли жизнь во имя Ero» (20, 31). А ацостолъ Павелъ въ посланіи въ Евреямъ подробно излагаетъ свой взглядъ на спасительное значеніе в'тры и ея великіе плоды въ религіозно-нравственной жизни. В врою, говорить онъ, совершались всв чудесныя событія вътхозавътной исторіи, върою праведники сдълались угодными въ очахъ Божьихъ, вёрою «они побеждали царства, творили правду, получали обътованія, заграждали уста львовъ, угашали силу огня, избъгали острія меча, укръплялись отъ немощи, были крѣпки на войнѣ, прогоняли полки чужихъ, жены ихъ получали своихъ умершихъ воскресшими» (11, 33-35). «Безъ въры угодить Богу невозможно» (Евр. 11, 6)-и на этой точкъ зрънія всегда стояла христіанская церковь. Согласно ея ученію, если согрѣшающіе по милости Божіей и могуть сділаться сонаслідниками візчнаго блаженства, то для невърующихъ нътъ никакой надежды на спасе ніе. Въ такомъ же положеніи находятся и еретики, упорно и сознательно искажающіе какія либо существенныя истины въры. Церковь анафематствовала ихъ на вселенскихъ соборахъ, анаоематствуеть и досель.

Совершенно противоположный взглядъ на въру сущест-

вуетъ среди раціоналистовъ. По ихъ мнѣнію, будучи явленіемъ психологически вполнѣ естественнымъ и законнымъ, она не можетъ имѣть никакой нравственной цѣнности и, слѣдовательно, не есть добродѣтель. Вѣра даже не можетъ быть этически квалифицируема. Хотя она и оказываетъ нѣкоторое вліяніе на нравственность, однакожъ, не входитъ въ ея объемъ. И подобно тому, какъ изъ факта нѣкоторой зависимости жизни отъ зпанія нельзя дѣлать заключенія о моральной цѣнности послѣдняго, такъ и изъ того вліянія, которое оказываетъ вѣра на наше поведеніе, не слѣдуетъ, чтобы она сама по себѣ могла подходить подъ категорію добра или зла.

Въ частности, говорятъ, въра не можетъ быть признана добродътелью, а невъріе гръхомъ по слъдующимъ основаніямъ. Добродътель можеть быть лишь при наличности Въра, напротивъ, совершенно не зависить отъ человъческой воли. Какія бы усилія не употребляль человѣкъ, можеть поверить, если не веруется. Разъ известная истина имъетъ для себя достаточное количество основаній теоретическихъ или практическихъ, разъ она требуется человъческимъ разумомъ и сердцемъ, она необходимо будетъ принята. Если число этихъ основаній недостаточно, она не можетъ сдёлаться нашимь убъжденіемь, какь бы мы ни хотьли этого. Увъровать въ то, во что не върится, также невозможно, какъ видъть не существующее, или приходить на основании извъстныхъ посылокъ не къ тому заключенію, которое изъ нихъ следуеть, а къ соверщенно иному. Невозможность свободной въры подтверждается будто бы и наблюденіемъ надъ дъйствительною жизнью. Очень многіе люди тяготятся слабостью своей религіозной въры, а тъмъ болъе отсутствіемъ ея. Они знають, что, увъровавши, они могли бы внести успокоение въ свою душу, пріобръсти точку опоры для своей дъятельности. Тъмъ болъе хотъли бы укръпить свою въру сомнъвающеся, однакожъ не настолько, чтобы не бояться вѣчныхъ мученій за слабость своей вѣры. Они всею душею хотять быть убѣжденными въ извѣстной истинѣ религіи; мучатся, но ничего не могутъ съ собою подѣлать. Вѣра имъ не дается.

Но если бы, говорять, человъкъ, посредствомъ величайшаго напряженія воли, и могъ воспитать въ себв ввру, то въ этомъ не было бы ничего хорошаго. Обязанность каждаго честнаго мыслителя-прямо въ глаза смотръть дъйствительности, признавая за истину лишь то, что имфетъ для себя дооснованія. Отсюда, если извъстное религіозное статочныя ученіе не можеть представить въ свою пользу такого количества данныхъ, которое могло бы сдѣлать его несомнѣннымъ для разума, то мы такъ и должны считать его только предположениемъ. Искусственно превращать въ своемъ внутреннемъ сознаніи это предположеніе въ положительную истину, во имя страха или изъ эвдемонистическихъ соображеній насиловать свои разумъ и сердце, закрывать глаза на недоказанность извъстной истины, на противоръчіе ея нашему разсудку и нашей природъ -значило бы поступать недобросовъстно, лгать предъ самимъ собою и предъ истиной. Такая пріятна и Самому Богу—источнику ложь не можетъ быть Отсюда величайшая ошибка человъчества и правды. заключалась въ томъ, что оно считало всегда въру добродътелью, обязанностью человъка. Это гибельное предубъждение принесло людямъ много напрасныхъ страданій и, какъ всякое заблужденіе, было въ высшей степени вредно для нравственности. Вивсто того, чтобы заботиться о духовномъ совершен ствованіи, о распространеніи на земл'є добра и правды, о развитіи любви и альтруизма, люди досель болье всего старались оби искусственномъ укрѣпленіи вѣры, о томъ, чтобы пріучиться не вид'єть прор'єхъ въ доказательствахъ изв'єстныхъ религіозныхъ истинъ и считать за несомнівнюе только віроят-Люди думали, что закрывать глаза ное или возможное.

-истину угодно предъ Богомъ, но такая точка зрѣнія могла вытекать только изъ ложнаго понятія о Немъ. Богъ, которому пріятна одна только правда, не можетъ хотѣть отъ людей лжи.

Тѣ люди, которые путемъ огромнаго напряженія воли и самогипноза искусственно создали въ себѣ вѣру, пріучились считать несомненнымъ вероятное и закрывать глаза на то, что можетъ разрушить ихъ убъжденіе, хотъли, чтобы и всъ другіе раздъляли ихъ точку зрънія. Обыкновенно мы гордимся тъмъ, чего добились съ огромными усиліями, и негодуемъ, когда другіе не признають особенно цінными плодовь следнихъ. Отсюда верующие всегда возмущались щаются невъріемъ другихъ, видя въ этомъ невъріи отрицаніе цънности ихъ въры. Они никакъ не могутъ примириться съ тыть фактомъ, что то, что стоило имъ огромныхъ трудовъ, что составляетъ ихъ гордость и основаніе ихъ надежды, игнорируется другими, считается чемъ то несущественнымъ и неважнымъ. Съ другой стороны, невѣріе, а равно и отрицаніе нравственной цізности за религіозной візрой, вносить разладъ въ міросозерцаніе в рующихъ. Закрывши глаза на недостатокъ основаній въ пользу изв'єстной истины, не видя того, что есть, и видя, чего нъть, они успакаиваются на этомъ, выходять изъ состоянія мучительной неопредёленности, ожидають блаженства въ загробномъ мірі и въ предчувствіи его отчасти блаженствуютъ уже теперь. И вдругъ находатся люди, которые самымъ фактомъ своего невърія напоминаютъ върующимъ о недостаточности основаній ихъ въры и невольно пробуждають въ глубинъ ихъ сознанія слъдующую мысль: «а что, если они правы, если моя въра есть плодъ иллюзіи, не имъетъ никакой цънности и не составляетъ заслуги». Эта мысль, какъ только она мелькнеть въ умф вфрующаго, хотя бы только полусознательно и едва замътно для него самого, порождаеть въ немъ внутреннюю тревогу, разрушаеть цѣлостность міросозерцанія, полагаеть конець ровному, покойному настроенію духа. Именно вслѣдствіе этого каждый, ревниво оберегая свои вѣрованія, такъ нетерпимъ къ духу сомнѣнія и отрицанія въ другихъ. По той же причинѣ и представители всѣхъ религіозныхъ ученій прежде всего требовали вѣры.

Мы вполнѣ согласны съ тою мыслью раціонализма, что съ чисто теоретической точки зрѣнія вѣра есть принятіе вѣроятнаго за несомнѣнное, тѣмъ болѣе не можемъ отрицать того, что человѣкъ обязанъ смотрѣть прямо въ глаза истинѣ и не долженъ выдавать за таковую то, что имѣетъ только гипотетическій характеръ. Если бы по эвдемонистическому мотиву кто либо искусственно, путемъ внутренняго самопринужденія, сталъ создавать въ себѣ вѣру, то это было бы явленіемъ противоестественнымъ и отрицательнымъ съ правственной точки зрѣнія. И тѣмъ не менѣе, мы съ своей стороны находимъ вполнѣ возможнымъ признать вѣру добродѣтелью, а отсутствіе ея грѣхомъ. Для доказательства этой истины обратимся къ психологическому анализу вѣры.

Съ иисто теоретической точки зртнія даже основные догматы вёры суть не болёе, какъ гипотезы. Таковы истины бытія Божія и безсмертія души. Правда, каждая изъ этихъ истинъ имѣетъ за себя не малое количество раціональныхъ основаній (разумѣемъ философскія доказательства бытія Божія и безсмертія), но, однакожъ, по единодушному признанію всѣхъ мыслителей, ихъ самихъ по себѣ далеко недостаточно для того, чтобы превратить эти истины въ непоколебимыя, строго научныя убѣжденія. Если бы къ даннымъ разума здѣсь не прибавлялось жизненно практическихъ требованій, запросовъ воли и чувства, то мы должны бы были сказать, какъ о бытіи Божіемъ, такъ и о безсмертіи, что, можетъ быть, они есть, а можетъ быть, ихъ и нѣтъ. Судя по на-

строенію минуты, намъ то представлялось бы болье основательнымъ признаніе этихъ истинъ, то отрицаніе ихъ. Такъ въ моменты духовнаго просвътленія, когда бы мы сосредоточили свое вниманіе на красотахъ и цълесообразномъ устройствъ міра, на путяхъ Божественнаго промысла въ человъческой жизни, на дивной организаціи своей духовной природы, мы более были бы склонны полагать, что Богъ существуеть. Наоборотъ, въ то время, когда насъ мучила бы какая нибудь тяжкая бользнь, когда мы сосредоточились бы на происходящихъ въ мірѣ несправедливостяхъ и страданіяхъ, когда бы мы были свидьтелями гибели праведныхъ и торжества злыхъ, мы скорве пришли бы къ убъжденію, что Богъ не существуеть. Тоже самое надо сказать и о безсмертіи. Сосредоточеніе вниманія на безконечныхъ стремленіяхъ и потребностяхъ человъческаго духа, на невозможности представить себъ его абсолютнаго превращенія въ небытіе, заставило бы предположить, что безсмертіе скорфе всего есть. Наблюденіе же надъ тлънностью всего происходящаго въ міръ, надъ тъсною зависимостью души отъ твла, надъ потемнвніемъ сознаразстройствахъ заставило бы нія при органическихъ думать, что скорве всего человвческая личность погибнетъ вмъсть съ тъломъ и что участь человъка и скота одна таже. Такъ было бы въ томъ случат, если бы человъкъ быль существомъ исключительно интеллектуальнымъ и руководствовался въ своей жизни только мышленіемъ. Но къ счастью несостоятельность последняго часто восполняется способностью сторонъ духа къ постиженію истины. Вследствіе этого то, что для разума остается гипотезой, для всего человъка становится положительной истиной, исключающей всякое сомнъніе и становящейся кореннымъ жизненнопрактическимъ требованіемъ и регуляторомъ его воли.

Въ области знанія то, что не имѣетъ для себя доста-

точнаго количества основаній, мы признаемъ только гипотезей, положеніемъ, которое, можетъ быть, истинно, а можеть быть, и нътъ. Въ области въры даже ту истину, которая не можетъ быть логически доказана и обоснована, мы признаемъ и въ такомъ признаніи видимъ добродѣтель. несомнѣнной Невольно возникаетъ вопросъ: на какомъ основании мы дълаемъ это? Если бы мы такъ поступали безъ всякихъ основаній, то, легко понять, тогда въра была бы явленіемъ неразумнымъ, если бы руководствовались страхомъ быть наказанными за наше невъріе или получить награду, -- кромъ того и нечестнымъ. Дъйствительная причина того, почему человъкъ върующій признаетъ извъстную истину за несомнънную заключается въ томъ, что недостатокъ чисто теоретическихъ основаній восполняется здісь свидітельствомъ всего нашего существа, иначе сказать, основаніями практическаго характера.

Именно въ этомъ практическомъ моментв ввры лежитъ основаніе ея вивняемости. Знаніе не можеть быть поставлено человъку въ вину или заслугу, такъ какъ оно носить необхарактеръ. Съ тою же самою неизбѣжностью, съ какою камень падаеть на землю, человъческій разсудокъ подчиняется логическимъ законамъ и въ силу ихъ приходить къ тъмъ или другимъ выводамъ. Совсъмъ въ иномъ положеніи находится наше чувство и вообще практическая часть нашего существа. Они только въ томъ случав приводять къ признанію Бога и другихъ сверхчувственныхъ объектовъ, когда находятся на высокой степени моральности. Ихъ гносеологическое значение находится въ прямой связи съ ихъ чистотою и возвышенностью. Поэтому то мы видимъ, что при одномъ и томъ же количествъ теоретическихъ основаній одни люди приходять къ твердому убъжденію въ истинности чего нибудь другіе нізть. Человічкь, обладающій чистой, возвышенной душею, всёмъ существомъ своимъ влечется къ личному Богу,

такъ какъ онъ чувствуетъ свое внутренне сродство съ Нимъ и сознаетъ, что именно Богъ есть такое существо, которое необходимо для оправданія всего лучшаго и прекраснъйшаго въ мірѣ. Если нътъ Бога, то жизнь теряетъ для него всякій смысль и самое его существование оказывается безцальнымь. Наобороть, человъкъ, воплощающій въ своей жизни антибожественныя злыя начала, не хочеть Бога и даже отвращается отъ Него. У него ничего не прибавляется изъ глубины его личности къ твмъ теоретическимъ основаніямъ, которыя находятся въ его холодномъ разсудкъ и свидътельствують о бытіи Божіемь, и даже онь старается сознаніе этихъ основаній. Всл'ядствіе этого реальность абсолютно-благого существа остается для него только предположеніемъ, о которомъ онъ старается вовсе не думать и которое становится для него все менъе и менъе вфроятнымъ, пока не превратится, наконецъ, въ положительную фикцію. Одновременно съ тъмъ теоріи и гипотезы иного рода, могушія оправдать его безбожный образъжизни и гармонирующія съ его низменными инстинктами, легко принимаются испорченною природою и превращаются подъ возд'айствіемъ ея влеченій изъ предположеній въ положительныя истины.

Изъ сказаннаго видно, что способъ убѣжденія въ истинахъ Божественнаго откровенія отличенъ отъ способа убѣжденія въ какихъ либо фактахъ или идеяхъ. Онъ состоитъ не столько въ логическихъ доказательствахъ, сколько въ непосредственномъ воспріятіи ихъ нашею природою, или, какъ говорятъ, нашимъ сердцемъ. Но какъ для того, чтобы хорошо получать впечатлѣнія отъ видимаго міра, необходимо имѣтъ неповрежденные органы, такъ и для воспріятія Бога, нужно обладать чистотою правственной природы. Поэтому то святые видятъ Бога, хотя, конечно, и не тѣлесными очами. Требованіе вѣры въ сущности сводится къ требованію добра, къ

тому, чтобы мы такъ морализировали нашу природу, чтобы она сделалась способною къ воспріятію Бога. При обычныхъ условіяхь этоть процессь совершается въ теченіе всей жизни человъка, но въ нъкоторыхъ исключительныхъ случаяхъ онъ можеть происходить съ особонною напряженностью и, вследствіе этого, быстротою. Когда, напримѣръ, Христосъ Спаситель требоваль въры въ себя, что бы могло совершиться то или другое чудо, то въ лицахъ обращавшихся къ Нему съ въ одну минуту происходило такое моральное преображение природы, которое въ другое время и при другихъ условіяхъ могло бы занять цёлые годы. Когда, съ другой стороны, Спаситель говорить, что всякій върующій въ Него им'веть животь в'вчный, а не в'врующій не узрить живота, то это, конечно, потому, что вфровать во Христа могъ только тоть, кто въ природъ своей имъетъ сродство сотой христіанскаго ученія, кто вследствіе и чистотой моральности могъ непосредственно почувствовать Божественное достоинство Христа Спасителя.

Итакъ въ той мѣрѣ, въ какой отъ свободы человѣческой зависитъ быть нравственнымъ или безнравственнымъ, отъ нея же зависитъ усилить или ослабить практическіе постулаты вѣры. Этотъ процессъ можно сравнивать не съ игнорированіемъ извѣстныхъ звеньевъ въ умозаключеніи или фактовъ въ экспериментальномъ изслѣдованіи, а съ усиліемъ изощрить умъ, чтобы лучше мыслить, или глазъ, чтобы лучше видѣть. Стараться увѣровать—значитъ стараться такъ очистить око души, чтобы оно сдѣлалось способнымъ созерцать Бога.

Окончаніе слѣдуеть.

Павелъ Левитовъ.

#### СЕКТАНСТВО и РАСКОЛЪ.

## Желательная постановка миссіонерства въ нашей епархіи.

Штундизмъ распространяется съ необыкновенной быстротой, этого не видить только тоть, кто не хочеть видѣть: въ Маріуполь, напримъръ, на порту есть поселокъ въ 200 дворовь, сплошь штундисты; а также во многихъ селахъ и въ особенности поселкахъ, удаленныхъ отъ церквей, есть штундисты, которые конечно не дремлютъ и разносять заразу лжевърія по всей епархіи.

Что же делаетъ духовенство, чтобы противостоять наступленію еретиковъ? Очень мало или почти ничего, и если дълаетъ, то дъятельность эта, какъ и всего нашего миссіонерскаго института оказывается недостигающей цёли. Какая польза можеть получиться для православныхъ послѣ бесѣды миссіонера съ штундистами, кром' мимолетнаго впечатлінія, которое сейчась же изглаживается, темъ более, что противники никогда не признають себя побъжденными, если нътъ на мъстъ людей, всегда умъющихъ дать отпоръ штундистамъ. Для приготовленія такихъ людей надобно употребить всѣ усилія, пока не поздно. Православный народъ жаждеть доказывать правоту своей въры, туть то на помощь и надо ему придти. Въ каждомъ даже глухомъ селѣ найдется нѣсколько липъ, любящихъ читать евангеліе и твердо, повидимому, дерправославной в ры, вотъ этими лицами и надо воспользоваться въ цёляхъ укрепленія православнаго ученія, пока они не сдълались добычей волковъ; замъчено между прочимъ, что подобныя лица дёлаются скорей добычей еретиковъ, чемъ остальная индиферентная масса. Имен въ приходь человькъ пять-шесть, прошедшихъ хотя краткій курсъ полемики съ еретиками, преимущественно мъстными, священникъ можетъ быть спокоенъ за своихъ прихожанъ; спокоенъ, конечно, не въ томъ смыслѣ, что можетъ сидѣть сложа руки и благодушествовать, такимъ лицамъ не мѣсто между священниками, потому что они иногда являются, благодаря своей безпечности, главной причиной распространенія сектантства. Никакой священникъ не застрахованъ, въ особенности въ настоящее время, что изъ его прихожанъ не уйдетъ въ штунду нѣсколько семействъ, но на его обязанности лежитъ долгъ принять мѣры къ борьбѣ съ еретиками. Одинъ въ полѣ не воинъ, и священникъ, положившійся единственно на себя и не подготовившій себѣ помощниковъ между прихожанами, рискуетъ видѣть скорое распространеніе сектантства между своими пасомыми.

Какъ же поступать, чтобы приготовить въ каждомъ приходь борцовъ за православіе или какъ говорять, ревнителей православія? Всѣ средства къ тому въ нашихъ рукахъ, но необходимо признаться, что духовенство мало подготовлено къ своимъ задачамъ; духовная школа учила большей частью тому, что не пригодно для жизни и для служенія народу. Громадныя знанія, вынесенныя изъ духовной семинаріи, какъ не применимыя къ жизни, мало по малу забываются и для того, чтобы, по возможности, быть на высотъ своего призванія, въ особенности въ миссіонерскомъ дѣлѣ, священнику необходимо еще учиться. Въ этомъ случав и могъ бы помочь епархіальный миссіонерь, ежегодно устраивая въ каждомъ увздъ мъсячные миссіонерскіе курсы, на которые бы являлись священники зараженныхъ сектантствомъ приходовъ, а также и псаломщики по возможности въ большемъ числъ. Для этого особенныхъ расходовъ не требуется, кром'в пом'вщенія. Участники такихъ курсовъ могутъ прожить на свои средства мъсяцъ, если обязать сосъднихъ священниковъ исполнять требы за своихъ собратьевъ, возвращая имъ весь доходъ, а священники, изъ приходовъ которыхъ псаломщики присутствують на курсахъ, должны возвращать имъ весь причитающійся ихъ доходъ. Для ОБЦС - book-olds.ru

Что же касается найма помъщенія для курсовъ, то въ льтніе мъсяцы зданія духовно-учебныхъ заведеній могуть быть предоставлены безвозмездно, а въ остальное время небольшой взносъ со всего духовенства покроеть всё расходы, такъ какъ это дело слишкомъ серьезное, то пререканій по этому вопросу не должно и быть. Да и псаломщики прошедшіе хотя миссіонерскій курсь, не будуть играть роль безмѣсячный молвныхъ свидътелей распространенія штундизма. Но это только первая половина дѣла, а самое главное въ томъ, чтобы участники курсовъ не зарыли своихъ знаній, а подобрали бы себв въ приходв несколько лицъ, о которыхъ я говорилъ вь началь этой статейки, и прошли съ ними все то, чему научились на курсахъ. Тогда намъ миссіонерскій институть за одинъ годъ увеличился бы тысячи на двѣ миссіонеровь и никакія нападки еретиковъ не были бы страшны. Для руководства каждому такому миссіонеру можно бы миссіонерскій путеводитель по библіи, предварительно проштудировавъ СЪ ними. При такомъ конечно его веленіи дѣла, труды епархіальнаго миссіонера принесли бы плодъ сторицей и онъ могъ бы на бесъдахъ только руководить своими помощниками, которые современемъ, впрочемъ не далве какъ года черезъ два, могли бы составлять внушительную силу и ужъ, конечно, въ нъсколько разъ были болъе освъдомлены о жизни штунды, чъмъ приходской священникъ, заваленный работой, всегда у всёхъ на виду и потому скоре штундисты могутъ знать все, что предпринимаетъ священникъ для укръпленія въ въръ своихъ пасомыхъ. чъмъ онъ, что предпринимаютъ они для ихъ совращенія.

Участіе псаломщиковъ на миссіонерскихъ курсахъ необходимо, по крайней мѣрѣ такихъ лицъ, на которыхъ можетъ быть надежда, что они принесутъ пользу. Теперь въ каждомъ селѣ есть любители, которые съ успѣхомъ могутъ замѣнять псаломщика, поэтому псаломщикъ не долженъ въ своей должности ограничиваться какъ прежде, чтеніемъ и пѣніемъ (нестройнымъ) на клиросѣ, а расширять свою дѣятельность на пользу народа, чтобы онъ не считалъ его ненужнымъ лицомъ въ приходѣ, которое можно прекрасно замѣнить своими односельчанами.

Священникъ І. Яковенко.

#### О службъ церковной.

И службы Божіи богато справлены (стих.).

Богато справленная служба церковная составляеть завѣтную мечту православнаго русскаго народа. Она же должна служить и краеугольнымъ камнемъ обширной дѣятельности священника,—просвѣтительной, общественной.

Во первыхъ, поставимъ въ связь съ церковной службой народное ученіе. Почему современный клирось (лівый) не блещеть численностію п'явцовь, церковною грамотностію, п'яніемъ, умилительностію? Потому что негдѣ теперь готовиться къ участію въ богослужебномъ чтеніи и пініи. И съ другой стороны: почему нынфшнія школы дають очень слабыя познанія и навыки? Потому что он'в оставили прежнюю связь съ церковнымъ клиросомъ, который по завѣтному народа долженъ служить его духовной академіей. Покровскомъ четыре училища, существують десятки лѣтъ, выпустили не одну сотню учениковъ. Но кто изъ нихъ почитаетъ псалтирь въ извѣстныхъ случаяхъ? Кто сможетъ прочитать апостоль, стихиры, даже шестопсалміе? Пять-шесть искусныхъ чтецовъ старой школы, а ученики позднейшихъ годовъ никакъ не приспособятся къ чтенію на клиросъ, ибо они, повторяю, не готовились въ эту академію и молодой клиросъ нашъ удивительно не грамотенъ.

Монастырь—вотъ собственно академія православнаго русскаго народа, идеалъ церковнаго порядка. При множествъ

служащихъ, пъвцовъ, чтецовъ, при общей твердой грамотности ихъ и строгомъ порядкъ,

Тамъ службы Божіа Богато справлены.

Кром'в благодатной, назидательной, эстетической стороны, монастырская служба превосходить приходскую въ особенности совершеніемъ неизмпнно по уставу. Этимъ она воспитываетъ волю челов'вка, вырабатываетъ силу характера, ибо тоть, кто въ продолженіе изв'єстнаго часа пріучился, наприм'єръ, исполнять неуклонно чтеніе или слушаніе кавизмъ, тотъ лучше сможетъ заставить себя и другихъ исполнить что либо необходимое въ жизни. Значитъ, во вторыхъ, церковная служба связывается съ народнымъ воспитаніемъ, съ общественной нравственностію, и современный упадокъ уставности и продолжительности церковнаго богослуженія, хотя, можетъ быть, непосредственно соединяется съ упадкомъ гражданскихъ доброд'єтелей, мужества, терп'єнія, геройства на войн'є... Да!

Далъе, если ужъ такъ неизбъжно въ приходскихъ храмахъ сокращение службы, то совершение ел тъмъ паче нуждается въ добромъ согласии между собою всего причта, чтобы шла она безъ всякаго замъшательства и дълания вслухъ замъчаний и неожиданныхъ приказаний, ибо это угнетающе дъйствуетъ на настроение молящихся. Священнику слъдуетъ почаще сговариваться съ причтомъ о своихъ богослужебныхъ взглядахъ, чтобы потомъ можно было съ полслова понимать другъ друга при потребныхъ сокращенияхъ или замедленияхъ службы. Слъдовательно, доброе согласие между собою членовъ причта, чтобы оно было прочнымъ, должно имъть своей цълью опять тоже: чтобы службы Божіи были богато справлены. Это въ третьихъ.

Наконецъ, въ четвертыхъ, забота священника о благолѣпіи церковной службы удобно связывается съ заботой о внѣшнемъ благолѣпіи храма и даже о развитіи благотворительности въ приходѣ. Напримѣръ, посѣщая съ молитвой передъ праздникомъ своихъ прихожанъ, вы спрашиваете въ извъстномъ домѣ, почему дѣти не были въ прошлое воскресенье въ храмѣ Божіемъ. «Нечего надѣть, батюшка, не въ чемъ пойти въ храмъ»—вотъ не рѣдкій отвѣтъ, онъ даетъ живую тему о взаимной помощи, открываетъ далекую перспективу дѣятельности, и уносить васъ туда, гдѣ рѣшается теперь, вопросъ о народной нуждѣ: въ Государственную Думу. Пустота храмовъ Божіихъ не рѣдко имѣетъ связь съ горькой народной нуждой: у бѣднаго человѣка, повторяю, нѣтъ приличной одежды, нѣтъ свѣчки и копейки для храма Божія нѣтъ, наконецъ, свободнаго времени, если онъ работаетъ на неумолкаемомъ заводѣ.

И видится мив Русь старинная богомольная, народь зажиточный, свободный, крвпкій, любившій пробыть въ церкви пять часовь безъ утомленія, съ чувствомъ долга, безъ боязни за упущенія въ хозяйствів, въ работів,—народъ грамотный, который могъ и на клиросів принять участіє въ чтеніи и півніи, съ полнымъ пониманіємъ богослуженія.

Или никогда не было на Руси такого народа? Или во всѣ времена, отъ 988 года, народъ, нашъ, вмѣсто наслажденія красотами духовной словесности, предпочиталъ «мироваться», лобызать икону, крестъ, какъ тотъ народъ изъ Іудеи, Іерусалима, Поморія Тирска и Сидонска, который во время оно искаше прикасатися къ Нему?

Но уже пора подвести итоги, именно: нѣтъ болѣе важнаго предмета для заботливой дѣятельности священника, какъ благолѣпная чинная служба церковная, ибо она стоитъ въ связи съ народнымъ обученіемъ и народнымъ воспитаніемъ: служитъ прочнымъ основаніемъ миролюбивыхъ отношеній членовъ причта и вызываетъ благотворительность въ пользу храма и въ пользу оѣдныхъ прихожанъ.

Священникъ Іоаннъ Покровскій.

#### Церковно-школьный отдёлъ.

#### Письмо въ редакцію.

Прочитавши обличительную статью учителя-діакона К-ко на г. Калину я, какъ учитель церковно-приходской испытавшій «все и вся», чему только могуть быть подвергнуты несчастные церковники, быль возмущень ею до глубины души. Учитель—діаконъ по своему положенію, какъ діаконь, уже выщель изъ той кабалы, въ которой всіми силами старается держать учителя особенно близкое «начальство». Въ доказательство своихъ нехитрыхъ словъ привожу факты: о. завъдующій моей школы, весною выписаль изъ казеннаго лъсничества для посадки фруктовыхъ и нъсколько лъсныхъ деревьевь безплатно въ суммъ десяти рублей для школы и для причта; конечно, всв эти деревья себв забраль, кром'в негодныхъ. Любя садъ, о. зав'вдующій въ тоже время любиль и серебро, ибо пожалёль удёлить и малую толику его на наемъ рабочихъ и еще наканунъ привоза деревьевъ заставляль церковнаго старосту и на церковныя же деньги нанять рабочихъ для работъ по заготовкъ ямъ и посадкъ деревьевь въ его, о. завъдующаго, усадьбъ, на что расторонный староста, какъ на беззаконное требованіе, категорически отказалъ. Однако, первая неудача не смутила его; онъ рѣшиль забрать на работу школу, что после его льстивой речи, произнесенной въ школѣ въ такомъ духѣ: «знаніе даетъ мудрость, мудрость даеть деньги, а деньги дають благо жизни» и удалось ему достигнуть. Всв работы были выполнены учениками, мною и моимъ помощникомъ. Чего еще желать лучшаго? работы много и такъ дешево обошлась для школы — всего только однимъ днемъ! Этимъ какъ видно, о. завъдующій остался очень доволень и уже мечталь о томъ, что и впредь также будеть брать на свои работы учителя и всёхъ,

кто вмъстъ съ нимъ составляетъ школу, причемъ выразился: «пока у насъ работа идетъ дружно» подчеркнувъ многозначительное «пока». Мечты о. зав'ядующаго не замедлили сбыться, — черезъ нъсколько дней ученики опять до самыхъ сумерокъ чистили ему дворъ. за что я отъ родителей учениковъ имѣлъ несчастіе выслушивать негодованіе. Но вотъ приходитъ пора полить деревья да почистить сараи, и для этого о. завъдующій эксплоатируеть школу, давъ приказаніе послъ урока непремвнно явиться на работу. При этомъ я долженъ сказать, что о. зав'ядующій въ тотъ день пришель въ классъ до 12 часовъ и что я еще мало занимался, поэтому и оставилъ дътей еще позаниматься; (дъло было въ концъ апръля, значить передъ экзаменомъ, когда для школы дорога одна минута), послѣ чего ученики стали жаловаться что хотять ѣсть и что имъ приказано придти почистить сараи; на это я отвътиль: «если голодны-идите домой, а батюшкины сараи почистить прислуга». Узнавши объ этомъ о. завъдующій исполнися гибва и встретивъ меня въ классе, началъ кричать на меня и, въ присутствіи учениковъ, предложилъ мнѣ искать. другое мъсто, да и оскорбить не забыль, поздравивъ какъ неумъющаго воспитывать; какъ будто воспитание заключается не въ облагораживаніи (человъка) ребенка, а въ выработкъ изъ него послушной скотины.

Видите ли, господа, за то что учитель сказалъ: «батюшкины сараи почистить прислуга», ему предлагаетъ «начальство» искать другое мѣсто! Какихъ результатовъ нужно ожидать отъ школы имѣющей такое «начальство». Не произволъ ли это, не тяжелый ли кулакъ давящій школу?

Учитель B.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

# духовный портнои Василій Карлюченко

#### изъ кіева.

Крою красиво по всѣмъ принятымъ фасонамъ. Заказы исполняю дешево, скоро и аккуратно.

Мастерская—г. Екатеринославъ, Проспектъ, д. Каца, № 17 (противъ реальнаго училища).

36-28

Съ почтеніемъ В. Карлюченко

#### ИКОНОСТАСНО-ХУДОЖЕСТВЕННАЯ

МАСТЕРСКАЯ

## В. Г. Рослика.

Честь имѣю довести до свѣдѣнія духовенства и лицъ заботящихся о благолѣпіи храмовъ, что въ моей мастерской производятся работы разныхъ стилей и съ разнаго матеріала по устройству какъ новыхъ, такъ и по ремонту старыхъ иконостасовъ, съ новою на нихъ живописью, или съ реставраціей старой, а также росписи потолковъ и стѣнъ орнаментомъ и живописью также разныхъ стилей, масляными и клеевыми красками.

Всѣ работы производятся вполнѣ добросовѣстно и аккуратно по умѣреннымъ цѣнамъ.

Адресъ для писемъ: Луганскъ, Екатеринославской губ В. Г. Рослину, иконостасная мастерская.

24—11 Для телеграммъ: Луганскъ, РОСЛИКУ.

Желая своевременно отзываться на быстро возникающіе въ наше время запросы церковно-общественной жизни, «Общество распространенія религіозно-нравственнаго просв'єщенія въ дух'є Православной Церкви» нашло благовременнымъ вм'єсто журнала «Православно-Русское Слово», выходившаго лишь 20 разъ въ годъ, издавать съ будущаго 1906 года новый еженед'єльный журналь, церковно-общественнаго характера, подъ названіемъ:

## "Церковный Голосъ"

который будеть выходить съ 1-го будущаго января по пятницамъ, тетрадями (въ обложкѣ), не менѣе двухъ печаткыхъ листовъ въ каждой, по слѣдующей программѣ:

- 1. Руководящія редакціонныя статьи по всёмъ вопросамъ вёры и церковной жилни, которые выдвигаются временемъ, а также по вопросамъ государственнымъ, общественнымъ, бытовымъ и т. д., насколько послёдніе трубуютъ въ отношеніи къ себе церковной оценки въ сознаніи вёрующихъ.
- 2. *Религозно-философские и исторические этоды*, по возможности живые и краткие, разнообразныхъ авторовъ по тъмъ-же вопросамъ.
- 3. Духовно-назидательныя статьи по преимуществу— примънительно къ временамъ церковнаго года, могущія служить пособіемъ или матеріаломъ для проповъдниковъ.— Беллетристическія статьи религіозно-нравственнаго характера и стихотворенія.
- 4. Думы пастыря надъ явленіями современной мысли и жизни, въ формъ небольшихъ отзывовъ, дневника и т. п.
- 5. Хроника церковно-общественной жизни въ Россіи и извъстія о дъятельности «Общества распространенія религіозно-нравственнаго просвъщенія», различныхъ его учрежденій и аналогичныхъ ему обществъ.

- 6. *Корреспонденціи* о разныхъ событіяхъ и явленіяхъ религіозно-нравственной жизни въ Россіи и въ православныхъ церквахъ за-границей.
- 7. Обозръніе выдающихся статей въ повременной духовной и свътской печати («Изъ повременной печати».
  - 8. Статьи критического и апологетического характера.
  - 9. Библіографія.
- 10. Вопросы читателей (идейнаго а не узко-практическаго) характера и *ответы* на нихъ.
  - 11. Смпсь.
  - 12. Почтовый ящикт редакціи.

Редакція журнала «*Церковный Голос*» нам'врена быть проводникомъ заявившаго себя въ посл'єднее время церковнопрогрессивнаго направленія и на знамени своемъ выставляетъ:

- 1. Върность началамъ древней Вселенской Церкви, не только не стъсняющей церковнаго творчества, необходимаго для обновленія церковной жизни, но и призывающаго къ нему.
- 2. Необходимость для настоящаго времени широкихъ церковныхъ реформъ на началахъ соборности. возстановляемой отъ самаго низа—приходской жизн, до вершинъ церковнаго управленія.
  - 3. Свободу церкви, ея жизни и ея науки.

Всёмъ годовымъ подписчикамъ будуть высланы, въ качестве безплатнаго приложенія, два тома (каждый въ двухъ выпускахъ) извёстныхъ писателей богослововъ:

- 1. *Вогословскія академическія чтенія преосв. Іоанна, еп.* Смоленскаго.
- и 2) Православіе в готношеніи къ современности, А. М. Бухарева (бывшаго архимандрита Феодора).

Цъна журнала «Церковный Голосъ» съ приложеніями **5** р. въ годъ съ доставкою и пересылкою, заграницу—**6** р.

Адресъ редакціи и конторы: Спб. Стремянная, 20.

Объявленіе о продолженім изданія при Кієвской духовной Семинаріи Журнала

## "РУКОВОДСТВО ДЛЯ СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ"

въ 1906 подписномъ году.

Въ 1906 подписномъ году журналъ «Руководство для сельскихъ пастырей», вступая въ 47-й годъ существованія, останется върнымъ своей задачь—содьйствовать, по мъръ силъ, православнорусскому духовенству въ его святомъ и многотрудномъ служеніи.

Бурнымъ потокомъ текуть событія русской жизни въ посліднее время. Не могутъ не затронуть они существеннымъ образомъ и положенія Православной Церкви и ся служителей. Пойдемъ навстр'вчу современнымъ теченіямъ жизни государственной и общественной, но съ крестомъ Христовымъ въ рукахъ и въ сердцѣ: какъ граждане Россійской имперіи, будемъ служить, по мъръ возможности, укр'виленію великой родины нашей на началахъ обновленія и свободы, но силою въры Христовой и любви, завъщанной Христомъ. Мы не будемъ равнодушными зрителями великой преобразовательной работы, савершаемой государствомъ при живомъ участіи общества; но мы не забудемъ, что нашъ главный долгъ, наша прямая обязянность служить «созиданію Церкви Христовой, яже есть тало Его»; среди бурь и волненій житейскаго моря мы будемъ призывать паству свою къ единой несокрушимой скалъ-въръ Христовой, къ жизни въ мирѣ, любви и надеждѣ на Господа въ кораблѣ, которому не страшны житейскія волны, у котораго кормчій—Христосъ, и который есть Церковь Его.

Теперь, когда въ Россіи объявлена свобода вѣроисповѣданія, подъ знаменемъ имени Христова свободно и открыто поднимутся враги православной вѣры;—но мы безбоязненно, съ твердой надеждой на помощь Христову, станемъ на стражѣ Православной Церкви, какъ стояли всегда удвоивъ свою энергію въ защитѣ православной паствы отъ посягательства иновѣрцевъ, еретиковъ и раскольниковъ. Во взаимообщеніи и единеніи—прочный залогъ для успѣшной дѣятельности и для успѣшной борьбы, а потому «Руководство для сельскихъ пастырей» съ полною готовностью предлагаетъ свои страницы всѣмъ пастырямъ, желающимъ подѣлиьтся своими жыслями, наблюденіями и опытомъ съ сопастырями. Въ тѣхъ же цѣляхъ возможно широкаго ознакомленія читателей съ указаніями пастырскаго опыта,

журналъ въ 1906 подписномъ году будетъ давать время отъ времени на своихъ страницахъ, въ формѣ достаточно полныхъ обозрѣній, свѣдѣнія о церковной и пастырской дѣятельности въ восточноправославныхъ и западныхъ инославныхъ церквахъ.

Годовое изданіе журнала будеть состоять изъ 52 еженедѣльно выходящимъ номеровъ, что составитъ три тома, изъ 12 книжекъ «Проповѣдей» и 12 выпусковъ «Богословскаго библіографическаго Листка». Кромѣ того, въ 1906 г. Редакція дасть подписчикамъ, въ качествѣ безплатнаго приложенія, нотный сборникъ «Церковныя пѣснопѣнія».

«Руководство для сельскихъ пастырей» рекомендовано Святъйшимъ Синодомъ духовенству и начальствующимъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ въ выпискѣ въ церковныя и семинарскія библіотеки (Синод. опредѣленіе отъ 4 февраля—14 марта 1885 г. за № 280).

Подписная цѣна съ пересылкой во всѣ мѣста Россійской имперіи **ШЕСТЬ** рублей.

Плата за журналь по офиціальнымъ требованіямъ, какъ-то: отъ Консисторій, Правленій семинарій и училищъ и благочинныхъ можетъ быть отсрочена до сентября 1906 года.

• Съ требованіями обращаться по слѣдующему адресу: Кіевъ въ редакцію журнала: «Руководство для сельскихъ пастырей».

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

### ВЪРА РАЗУМЪ

#### въ 1906 году.

Съ Божіею помощію журналь "Въра и Разумъ" вступаеть въ ХХІП-ю годовщину своего существованія. Заявивъ себя литературнымъ органомъ Духовенства Харьковской Епархіи, онъ однако-же всегда былъ чуждъ сословной исключительности и всегда желалъ служить религіозно-просвътительнымъ цълямъ всъхъ православныхъ читателей. Такое направленіе этому журналу дано славнымъ основателемъ его, въ Бозъ почившимъ Архіепископомъ Амвросіемъ; оно же нашло одобреніе и просвъщенное покровительство въ лицъ преемниковъ его: Высокопреосвященнаго Флавіана, нынъ Митро-

полита Кіевскаго и Галицкаго, и Высокопреосвященнаго Арсенія, нынъ Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго. Это же направленіе въ посліднее время нашло одобрительный отзывъ и въ "Цер. Въдом.", органъ Св. Синода, гдъ этому журналу, "по богатству и достоинству богословскихъ изследованій, отведено первое место, цосле академическихъ журналовъ", и где онъ названъ "солиднымъ. по преимуществу апологетическимъ журналомъ" ("Церк. Въдом" 1905 г. № 31, стр. 1299). Сохраняемъ убъжденіе, что это же направленіе должно оставаться обязательнымь для нашего журнала и на будущее время, и особенно теперь, при нынашнемъ, почти повсемъстномъ у насъ, возбуждении общественной мысли. Въ прежнее время, когда состояніе народной вфры и развитіе народнаго самосознанія было почти у всъхъ однообразно, нашимъ пастырямъ не приходилось бороться противь такой массы рагнообразныхъ идей, какь это случается теперь, -и нашимъ интеллигентнымъ, людямъ, желающимъ остаться върными Св. Церкви, во уже встръчающимися со множествомъ превратныхъ сужденій или намъренныхъ извращеній ложной науки, необходимо, какъ никогда прежде, предупреждение отъ гибельныхъ ошибокъ и увлечений и выясненіе высокихъ христіанскихъ идеаловъ на строго научныхъ основаніяхъ. Теперь говорять даже, что самымъ низшимъ слоямъ нашего общества должны быть открыты понятія, оправдываемыя серьезною наукою. Поэтому и апологія христіанства въ наше время должна идти въ уровень съ развивающимся народнымъ самосознаніемъ и перейти границы традиціонной или традиціонно школьной апологіи и стать строго научной и критической. Къ этому побуждается теперь наша духовная литература запросами текущей жизни, какъ никогда прежде. Именно этому знамени хотыль бы служить и нашъ журналъ, по мъръ своихъ силъ. Согласно съ этими убъжденіями журналь нашь по прежнему будеть состоять изъ слідующихь трехъ отдѣловъ:

1. Отдѣла церковнаго, въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смыслѣ: изложеніе догматовъ вѣры, правилъ христіанской нравственности, изъясненіе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрѣніе замѣчательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ, все составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.

- 2. Отдъла философскаго. Въ него входять: изслъдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи; также біографическія свѣдѣнія о замѣчательныхъ мыслителяхъ древняго и новаго времени; отдѣльные случаи изъ ихъ жизни; болѣе или менѣе пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительными примѣчаніями, гдѣ окажется нужнымъ; особенно свѣтлыя мысли языческихъ философовъ, могущія свидѣтельствовать, что христіанское ученіе близко къ природѣ человѣка и во время язычества составляло предметъ желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, между прочимъ, имѣетъ цѣлію замѣнить для Харьковскаго духовенства "Епархіальныя Вѣдомости", то въ немъ, съ особою нумераціею страницъ, будетъ помѣщаться отдѣлъ подъ названіемъ: "Извѣстія по Харьковской еперхіи". Въ этотъ отдѣлъ войдутъ: постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мѣстной, относящіяся до Харьковской епархіи; статьи и замѣтки руководственно-пастырскаго характера; свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи; перечень текущихъ событій церковной, госуларственной и общественной жизни и другія извѣстія, полѣзныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ отдёльными кижками ДВА РАЗА въ мѣсяцъ, по девяти и болѣе печатныхъ листовъ въ каждой книжкѣ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословскофилософскаго содержанія до 202 и болѣе печатныхъ листовъ.

#### Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

#### Разсрочка въ уплатъ денего не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» при Харьковской духовной семинаріи, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковскихъ конторахъ «Новаго Времени» во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ «Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей»; въ Москвъ: въ конторѣ Н. Печкойской, Петровскія линіи; въ кн. магаз. И. Д. Сытина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинът. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ конторахъ «Поваго Времени».

Въ Редакціи журнала "Вѣра и Разумъ" можно получать полные экземиляры ея изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цѣнѣ, именно по 6 р. за каждый годъ; по 7 р. за 1890—1897 г., по 8 р. за 1898—1902 годы. За 1903 и 1904 г. 9 р. и за 1905 г. 10 рублей.

Лицамъ же, вюписывающимъ журналъ за всѣ означенные годы, журналъ можетъ уступленъ за **140** р. съ пересылкою.

# Братства Св. Владиміра

съ 14-го января с. г. сдана въ аренду

Г.г. ИНЖЕНЕРАМЪ:

**Я.** Н. Петровецкому и Я. И. Семенченко.



Редакторы:  $\{ \begin{tabular}{ll} \begin{ta$ 

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Въра, какъ добродътель. 2) Сектанство и расколъ. 3) О службъ церковной. 4) Церковно-школьный отдълъ и 5) Объявленія.