# **a** GHARXIAAHHA BTAOHOG'

ГОДЪ ТРИДЦАТЬ

0—17 MAPTA → → 13 1901 ГОДА.

Выходять еженедыльно по Субботамъ. Редакція при Духовной Семинаріи.

ПВНА годовому изданію съ пересылкой и безз пересылки 5 руб.

#### yactb oddniiaabhaa.

#### внархіальныя распоряженія и изв'єстія.

I. Утвержденіе.

Резолюціею Его Преосвященства утверждены:

8 марта, крестьянинъ Тимофей Севодинъ-дерковнымъ старостою къ церкви с. Графовки, Суджанскаго увзда; крестьянинъ Филиппъ Некрасовъ – церковнымъ старостою къ церкви с. Вышнихъ Деревенекъ, Льговскаго увзда; 9 марта, священникъ с. Русскаго Поръчнаго, Суджанскаго увзда. Матей Москалевъ-законоучителемъ Русско-Поръченского начального училища; 11 марта, священникъ с. Козина, Путивльскаго у.; Павелт Каріоновт-законоучителемъ Козинскаго начальнаго училища, 12 марта, крестьянинъ Яковъ Зайцевъ-старостою къ церкви с. Снижи, Дмитріевскаго увзда.

#### II. Опредъленія на мѣста.

Резолюцією Его Преосвященства опредплены:

9 марта, воспитывавшійся въ Білгородском духовном в училищъ Василій Лащенковъ-допущенъ временно къ исправленію должности псаломщика въ с. Логовомъ, Бѣлгородскаго уѣзда; 10 марта, окончившій курсъ въ Бѣлгородскомъ духовномъ училищѣ Пванъ Сертвевъ—допущенъ къ исправленію должности псаломщика въ с. Игинѣ, Фатежскаго уѣзда; 13 марта, пѣвчій хора Его Преосвященства Михаилъ Колмаковъ—допущенъ къ исправленію должности псаломщика въ сл. Мантуровой, Тимскаго уѣзда; псаломщикъ Покровской церкви гор. Бѣлгорода Митрофанъ Булгаковъ—діакономъ къ Покровской церкви сл. Велико-Михайловки, Новооскольскаго у.; 14 марта, состоящій на вакансіи псаломщика въ с. Красниковѣ (на Котовцѣ), Курскаго уѣзда, священникъ Митрофанъ Хлюбниковъ—на вакансію діакона въ с. Заолешенку, Суджанскаго уѣзда.

#### III. Перемъщенія.

Резолюціею Его Преосвященства перемъщены:

14 марта, и. д. псаломщика въ с. Нечаевъ, Бългородскаго уъзда, Иванъ Ивановъ—и. д. псаломщика въ с. Касиново, Курскаго уъзда; діаконъ с. Духановки, Путивльскаго у., Іоаннъ Антоновъ— на вакансію псаломщика къ Покровской церкви г. Бългорода; священникъ с. Жирова, Фатежскаго у., Нектарій Горловъ—въ с. Введенскую Бълицу, Суджанскаго уъзда.

#### IV. Увольненіе.

Резолюцією Его Преосвященства уволены:

14 марта, псаломщикъ с. Касинова, Курскаго увзда, Василій Ивановз—за штатъ по прошенію; священникъ села Введенской Белицы, Суджанскаго увзда, Николай Гевличъ—за штатъ по прошенію.

#### V. Вакансіи \*).

#### а) Священническія:

въ с. Погориловий Корочанскаго увзда,

въ с. Звегинцевъ, } Фатежскаго увзда,

въ с. Жировъ, Ратежскаго увзда

въ с. Гончарной Суджанскаго увзда.

#### б) Діаконскія:

въ селахъ: Масловъ Курскаго увзда,

въ сл. Терновкѣ при Николаевской церкви Масловой Пристани, Андреевкѣ-Головинѣ, Никольскомъ (Хлоповкѣ), Зиборовкѣ, Киселевѣ, 147 Ближней Игумновой, Дальней Игумновой, Мазикинѣ, Пяти-Яругахъ, Ушаковѣ, Безлюдовкѣ, 147 Крапивномъ, Черемошномъ

Бългородскаго

увзда,

въ г. Грайворон в при Троицкой церкви,

Мощеномъ, Ивановской Лисицѣ, Почаевѣ, Глинкѣ, Коровинѣ,

Грайноронскаго ужеде,

Романовѣ, Сальномъ, Сныткинѣ, Коробкинѣ,

Диитріевскаго увзда,

<sup>\*)</sup> Свёдёнін о приходахъ и пр. показаны въ справочной тетради о церквахъ и причтахъ разосланной по епархін.

въ селахъ: Казанскомъ, Космодаміанской, Неклюдово тожъ, Терезовкъ

Терезовкѣ, Соколовкѣ, Ломовѣ, Фощеватой, Сѣтномъ, Лозномъ, Холодной,

Никольскомъ,

Кор-

увзда

Костельцевѣ, Выговскаго увзда,

Богдановкѣ, Троицкой, Артельной, Коньшинѣ, Гниломъ, Верхнемъ Березовѣ, Богородскомъ, Новой Безгинкѣ, Васильевомъ Долу, Бубновѣ,

Ново-

Оскольска-

го увзда,

Липовцѣ, 147 Бабинѣ, Рудавцѣ, Сырцевѣ, Долгомъ Колодевѣ, Дмитріевскомъ, Покровскомъ, Красномъ, Вышнихъ Пѣнахъ,

Обоянскаго увяда,

Князевѣ, Погаричахъ, Клепалахъ, Духановкѣ, Дьяковкѣ, Рыжевкѣ, Ревякинѣ, Череповкѣ,

Путивльскаго увяда,

въ селахъ: Пушкарномъ, Толпинѣ, Глушковѣ,

Рыльскаго увзда,

Лапыгинѣ, Среднихъ Опочкахъ, Ольшанкѣ, Мѣловомъ, Знаменскомъ,

Старо-Оскольскаго ужзда,

Груновкѣ, Черкасскомъ Порѣчномъ, В Суджанскаго у.,

Субботинѣ, Прилѣпахъ, Верховьѣ Бѣлаго-Колодезя, Верхосемьѣ, Кускинѣ,

Тимскаго у.,

Борисовъ Фатежскаго увзда,

Охочевкѣ, Большомъ Змѣинцѣ, Рождественскомъ,

Щигровскаго увзда.

#### в) псаломщицкія:

въ с. Погореловие Корочанскаго уезда,

въ с. Глушцѣ Путивльскаго уѣзда,

въ с. Никольскомъ Тинскаго увзда,

въ сл. Казацкой Курскаго убяда,

въ с. Арбузовъ Динтріевскаго увзда,

въ с. Красниковъ (на Котовцъ) Курскаго уъзда,

въ с. Нечаевъ Бългородскаго увяда,

въ г. Курскъ при Троицкой церкви,

въ г. Курскъ при Николаевской (въ торгу) церкви.



### Отг Курской Духовной Консисторіи.

Симъ доводится до свѣдѣнія духовенства епархіи, что опредѣленіемъ Епарх. Начальства, отъ 1 марта с. г., одинъ изъ причтовъ епархіи, за неисполненіе распоряженія Начальства относительно веденія при своей приходской церкви богослужебнаго журнала, оштрафованъ въ польку бѣдныхъ духовнаго званія 25 рублями.

За Столоначальника П. Авонскій.

#### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

Симъ объявляется къ свъдънію духовенства Курской епархіи, что 1) на журналѣ Консисторіи по дѣлу объ исправленіи перковнаго священническаго дома въ слободѣ Терновкѣ, Бѣлгородскаго уѣзда, резолюція Его Преосвященства, отъ 24 февраля за № 214, послѣдовала такая: "Нужно заботиться не объ священникѣ, но и прочихъ членахъ причта; отказать; пусть строятъ домы для причта" и 2) на журналѣ Консисторіи по прошенію одного діакона о дозволеніи ему жить въ церковномъ священническомъ домѣ, резолюція Его Преосвященства отъ 24 февраля за № 217, послѣдовала такая: "жаль, что строятъ дома для священниковъ, а о причтѣ не заботятся. Поставить это на видъ и священнику и благочинному".

Содержаніе:—Епархіальныя распоряженія и изв'єстія.—І. Утвержденіе.—ІІ. Опред'єленія на м'єста.—ІІІ. Перем'єщенія.—ІV. Увольненіе.—V. Вакансіи.—VI. Отъ Курской Духовной Консисторіи.—VII. Объявденіе.

#### ПРИВАВЛЕНІЕ

#### ва вкрокных билрхильнымх въдомостама.

JACTH HEODONGIANHAR.

10-17 марта

A6 11

1901 года.

## HOYSEHIE

въ недълю о святомъ оомъ.

В деличаемъ Тя, Жизнодавче Христе, во адъ

—О воскресеніи Господа нашего Іусуса Христа свидѣтельствовали святые Ангелы, жены мироносицы, святые Апостолы. Святый Евангелистъ Матей указываеть еще новыхъ свидѣтелей: Онъ говоритъ: во время смерти Спасителя, гроба отверзошася, и многа тълеса святыхъ возсташа и, изшедше изъ гроба, по воскресеніи Его, внидоша во святый градъ и явищася мнозъть (Ме. 27, 52).

Воскресеніе Христово им'ветъ безконечную важность для всего міра видимаго и невидимаго, посему должно быть засвид'втельствовано и небомъ, и землею, и преисподнею. Сь неба являются Ангелы, на земл'в свид'втельствуютъ люди—мужчины и женщины, а изъ преисподней являются освобожденные узники. Являются многіе и многимъ, чтобы не было никакого сомн'внія въ д'в'йствительности явленія. Являются для того, чтобы показать, что Христосъ сходилъ во адъ, освободилъ ихъ и теперь д'в'йствительно воскресъ и т'вмъ помогъ людямъ перейти изъ церкви ветхозав'втной въ цер-

ковь новозавѣтную. Событіе это составляеть одно изъ сильныхъ доказательствъ воскресенія нашего. Когда мы говоримъ: воскресъ Іисусъ Христосъ, воскреснемъ и мы; воскресла Глава, воскреснутъ и члены; невѣрующій можетъ сказать: укажите примѣры. Вотъ примѣръ: воскресъ не одинъ, а многіе, многа тылеса усопшихъ возсташа. Тутъ ничего нельзя сказать; нельзя сказать, что умершій былъ въ обморокѣ: ибо воскресъ не одинъ, а многіе, притомъ такіе, какіе уже были погребены: гроба отверзошася. Нельзя сказать и того, что это были призраки; ибо умершіе являлись многимъ.

Событіе это показываеть, въ какомъ тѣлѣ мы воскреснемъ: оно не будеть подобно нашему. Говорится: святые явились многимъ; явишася, но не жили, не оставались такъ; они являлись подобно тому, какъ являлся Іисусъ Христосъ по Своемъ воскресеніи; являлись и потомъ становились невидимыми. Значитъ, тѣла у нихъ были духовны. Таковыми и наши тѣла будутъ по воскресеніи, какъ учитъ святый Апостолъ Павелъ: спется тъло душевное, востаеть тъло духовное (1 Кор. 15, 44).

Событіе это проливаеть нѣкоторый свѣть и на то, въ какомъ состояніи бываеть наше тѣло по смерти до всеобщаго воскресенія? Все ли оно истлѣваеть, разсыпается, сливается съ матерью—землею и исчезаеть въ ней, какъ капля исчезаеть въ морѣ? Въ святомъ Евангеліи не говорится: святые воскресли и вошли въ градъ, а тѣлеса святыхъ возстали, какъ будто они лежали во гробахъ. "Мнѣ думается, говорить одинъ учитель Церкви, что въ гробахъ усопшихъ уже находятся таинственнымъ образомъ начатки нетлѣныхъ тѣлесъ, въ кои имѣютъ облещися въ послѣдній день: подобно какъ въ продолженіи зимы уже находятся въ сѣменахъ, посѣянныхъ осенью, тѣлеса будущихъ

летнихъ растеній, такъ что, если бы какимъ-либо чудомъ возсіяло среди зимы лётнее солнце, то они вышли бы изъ своихъ гробницъ и явились ввору всёхъ". Эти начатки нетлённыхъ дёлъ-суть Пречистыя тайны Тъла и Крови Христовой. Вотъ залогь будущаго нашего воскресенія. Ядый Мою плоть и піяй Мою Кровь имать животь вычный и Азъ воскрешу его въ послъдній день (Іоан. 6.54). Принимаемыя нами въ таинствъ святаго Причащенія, подъ видомъ хлѣба и вина, Тѣло и Кровь Христовы безсмертны; потому не могутъ подлежатъ тлѣнію и разрушенію; животворящи; Онв и оживотворять наши истлъвшія и разсыпавшіяся тъла. У многихъ достойныхъ причастниковъ Тъла и Крови Христовой все тело остается нетленнымъ, отъ котораго, какъ отъ спасительнаго источника, истекають многоразличныя исцеленія. Правда, въ Ветхомъ Завътъ не было таинства святаго Причащенія; а воскресшіе въ часъ смерти и явившіеся по воскресеніи святые несомнівню принадлежали къ Церкви ветхозавътной. Но вотъ что говорить древнее преданіе. Господь нашъ Іисусъ Христосъ былъ распять на томъ самомъ мъсть, гдъ погребенъ былъ нашъ праотецъ Адамъ. Въ часъ смерти Спасителя произощло вемлетрясеніе: треснули скалы; показался черепъ Адама; по одной изъ разщелинъ стекла со креста Кровь Спасителя и оросила его, и въ лицъ его оросила и тъла всъхъ его потомковъ, и вотъ нѣкоторыя изънихъ, которыя болѣе предъочищены были въ земной жизни, по особенному соизволенію Божію, почувствовавъ силу на нихъ сшедшую, тотчасъ встали и явищися мнозъмъ.

Наконецъ, событіе это доказываетъ, что святые, по смерти своей, могутъ являться въ міръ и дѣйствительно являются для особенно важныхъ цѣлей. Исторія Церкви представляетъ многочис-

ленные примъры явленія святыхъ съ неба на помощь бъдствующему человъчеству. Эти явленія, начиная съ явленія Матери Божіей Апостоламъ, послъ вознесенія Своего на небо, когда Она Милосердая объщала никогда не оставлять людей Своею благодатною помощію, не прекращаются и досель, какъ это мы видимъ изъ жизнеописанія святыхъ Божіихъ: Сергія Радонежскаго, Митрофана Воронежскаго, Тихона Задонскаго.

Вотъ сколько истинъ подтверждаетъ и разъясняеть явленіе, по воскресеніи Христовомъ святыхъ во градѣ Іерусалимѣ. Возблагодаримъ же
Господа, Который, открывая намъ Вожественныя
истины, въ тоже время разъясняетъ ихъ, такъ что
онѣ становятся понятными младенцамъ (Луки 10, 21).
Да скажетъ же каждый изъ насъ словами Давида:
благословлю Господа, вразумившаго мя (15, 7), благословлю на всякое время (пс. 34. 1). Будемъ молиться молитвою святыхъ Апостоловъ: «Господи приложи намъ
въру», а когда станетъ закрадываться въ душѣ
сомнѣніе, возопіемъ: върую, Господи! помози моему
невърію (Марка 9, 24). На недвижимомъ камени заповъдей Твоихъ утверди мое помышленіе. Аминь.

## ПОУЧЕНІЕ

въ одинъ изъ дней Свьтлой седмицы.



#### Христосъ воскресе!

В Н в ынк вся исполнишася свыта—небо, и земля, ососоо и преисподняя.

До воскресенія Христова никто не только не зналъ неба, но и мало думали о немъ; самые праведные, отходя изъ сего міра, съ печалію гово-

рили: отхожу въ щеолъ; иду къ праотцамъ; небо недоступно было человѣку, и потому невѣдомо для него; на него никто изълюдей не восходилъ; никтоже взиде на небо (Іоан. 3, 17). Іаковъ во снѣ только видѣлъ лѣствицу на небо, но по ней восходили и нисходили только Ангелы, изълюдей же никто не восходилъ.

Воскресеніемъ Своимъ Христосъ отвервъ намъ райскія двери: съ явленіемъ на землю Сына Божія, съдящаго во славъ на престолъ Божества, всякое м'всто на земл'в, гдв пребываетъ Господь, стало небомъ; небо-вертепъ; потому что въ немъ возлежить невмёстимый Христось Богь; со времени спединенія божества съ человъчествомъ святые Ангелы восходили и нисходили на Сына человъческаго (Іоан. 1, 51); а съ воскресеніемъ Христа они посылаются ко вежмъ, хотящимъ получить спасеніе (Евр. 1, 14); по выраженію одного учителя Церкви, они сонмами ходять по землѣ и проповъдуютъ Евангеліе; такъ что теперь трудно найти различіе между небомъ и землею; на небъ человъчество и на землъ божество; на небъ люди и на землъ Ангелы; на землъ Ангелы поютъ: слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъцъхъ благоволеніе (Лук. 2, 14). Святый Боже! Святый Крыпкій! Святый Везсмертный! и на небѣ святые люди поють новую пъснь предъ престоломъ Божіимъ (Апок. 14, 3).

"Нынѣ вся исполнишася свѣта небо и вемля"; теперь земля не есть мѣсто вѣчнаго пребыванія человѣка: теперь мы вѣруемъ, что жилище наше на небѣ (Филип. 3, 20), откуда мы и Спасителя ждемъ; что тамъ у насъ домъ нерукотворенный, вѣчный (1 Кор. 5, 1); теперь мы странники и пришельцы на землѣ; теперь земля воспитываетъ насъ для неба; теперь небесная жизнь сокровена въ человъкъ, подобно тому, какъ сокровена жизнь птенца въ яйцъ, которымъ мы даримъ другъ друга въ сіи великіе и святые дни, но согрѣваемая материнскою любовію святой Церкви, питаемая Тѣломъ Христовымъ, оживляемая животворящею Кровію, она вполнѣ явится, когда человѣкъ скинетъ съ себя земную оболочку, это тлѣнное тѣло, и облечется въ нетлѣнное, такъ что мы теперь въ воскресеніи Христовомъ "смерти празднуемъ умершвленіе, иного житія вѣчнаго начало".

"Нынѣ исполнися свѣта и преисподняя". Прежде преисподняя была темное мѣсто; теперь это темница, врата которой сокрушены, стѣны разрушены, откуда плѣнники выведены. "Снишелъ еси въ преисподняя земли и сокрушилъ еси вереи вѣчныя, содержащія связанныя, Христе". Тамъ была тьма, сѣнь смертная; но сошелъ туда Свѣтъ истинный и просвѣтилъ сидящихъ тамъ, и тѣхъ, которые съвѣрою ожидали Его пришествія, вывелъ изъ ада преисподняго.

"Нынѣ вся исполнишася свѣта": такимъ ли мы видимъ человѣка, какимъ видѣли до воскресенія Христова? Прежде—это былъ рабъ грѣха, сынъ противленія, сынъ проклятія; теперь сынъ благословенія, сынъ Божій, сонаслѣдникъ Христу, родъ избранъ, царское священіе, языкъ святъ, люди обновленія. Прежде мы были мертвы по преступленіямъ; теперь ожили со Христомъ (Еф. 2, 5. 1 Петр. 2, 9; Гал. 4, 7). Сама тварь, послѣ воскресенія Христова, съ надеждою ожидаетъ, что и она освобождена будетъ отъ рабства тлѣнію, что и она перестанетъ стенать, какъ стенаеть и мучится до нынѣ (Римл. 8, 19—22).

Воскресеніе Христово все просвѣтило, на все пролило новый свѣтъ; и то, что было мрачнымъ, стало свѣтозарнымъ: тяжелы были для человѣка

страданія; но съ тіхъ поръ, какъ они освящены страданіями Христовыми, они стали радостотворны: якоже Христовы страданія избыточествують вт наст, тако Христомъ избыточествуетъ утъшение наше(2 Кор. 1, 5). Еже бо ныны легкое печали нашея по преумножению въ преуспъяние тяготу въчныя славы содълываеть намь (2 Кор. 4, 17). Многими скорбми подобаеть намь внити въ царствіе небесное (Дѣян. 14, 22). Терніе возрастить тебѣ земля, сказалъ Богъ Адаму; но сътѣхъ поръ, какъ терніе коснулось Божественной главы Христа и освящено Его пречистою Кровію, тернистымъ путемъ люди идутъ въ царство Божіе. Крестъэто позорное орудіе казни, - чрезъ распятіе на немъ Сына Божія, сталъ треблаженнымъ древомъ, источающимъ всъмъ жизнь безсмертія, и мы теперь благоговъйно поклоняемся кресту и святое воскресеніе поемъ и славимъ.

Воскресенію Христову все радуется и веселится; веселятся небесная; радуются земная, празднуетъ весь міръ видимый и невидимый. Какъ празднуетъ невидимый міръ, этого и представить не можемъ: если радость бываетъ на небеси о единомъ гръшникъ кающемся (Лук. 15, 7); то какова радость о спасеніи всего міра? Не явися, что будемъ (1 Іоан. 3, 2); одно только можемъ сказать: о если бы и насъ Господь удостоилъ вкусить этой пренебесной радости! Эту радость въ день Свътлаго воскресенія Христова предчувствуеть и каждый христіанинъ. Возведите, братія, очи свои вокругъ себя и видите: всв радуются: радуются богатые и бъдные, знатные и незнатные, мужи и жены, здоровые и больные, старцы и дёти. Старцы еще болёе радуются, что Господь удостоилъ ихъ еще разъ насладиться на землв радостью воскресенія Христова. Христось бо воста-веселіе впчное. И какъ ни

часто повторяемъ мы: Христост воскресе, все еще хочется повторять. Какъ ни твердо увърены, что Христосъ воскресъ, все хочется слышать: воистину воскресе. Мысль о воскресеніи какое горе не усладить? въ какой печали не утфшить? Страшить тебя смерть? Воскресеніемъ Христовымъ разрушена держава смерти. Христосъ воскресъ-начатокъ умершимъ бысть (1 Кор. 15, 20). Христосъ воскресъ; воскреснемъ и мы; теперь каждый съ дерзновеніемъ можетъ говорить съ пророкомъ: Смерте! гдф твое жало? (Ос. 13, 14). Тяготять тебя гръхи? Радостно теб'в отв'ячаетъ Апостолъ: Христосъ умеръ за гр'яхи наши и возсталъ за оправдание наше (Римл. 4, 25). Много у тебя враговъ спасенія? Слышишь торжественную, побъдную пъснь: да воспреснеть Вого и расточатся врази его (Пс. 67, 1). Прельщають тебя земныя блага, чувственныя удовольствія? Вспомни слова Апостола: аще воскреснусте со Христомъ, вышнихъ ищите, идъже есть Христосъ, одесную Вога съдя (Кол. 3, 1). Стремишься ли къ Богу живому. Воскресеніе укрѣпить твою надежду соединиться съ Нимъ: егда Христосъ явится, животь, вашь тогда и вы явитесь съ Нимъ во слави (Кол. 3, 4). Какое обиліе веселія! Сколько побужденій къ самой высокой радости?

Итакъ, братія, радуйтесь и паки реку: радуйтесь. Но радуйтесь о Господѣ. Да возрадуется душа твоя о Господъ (Пс. 34, 9). Радуйтесь праведніи; правымъ подобаетъ похвала (Пс. 34, 1). Христосъ отверзъ вамъ райскія двери. Пойте Ему; воспойте Ему пѣснь нову, пойте Ему съ восклиданіемъ (3, 4). Радуйтесь грѣшные; Христосъ принесъ вамъ прощеніе, избавилъ Своимъ воскресеніемъ отъ проклятія; радуйтесь и умерщвляйте въ себѣ плотскія страсти; радуйтесь и созидайте въ себѣ сердце чисто и духъ правый, радуйтесь и укрѣпляйте

себя въ въръ, надеждъ и любви. Если такъ будемъ радоваться, то эта радость будетъ чистая, святая, небесная, Богу угодная, людямъ добрымъ пріятная; ея никто не возметъ отъ насъ; она перейдетъ съ нами въ въчность и станетъ въчною радостію. Храните эту святую радость и не посрамите этой небесной радости нечистою живнію, дълами грубой чувственности. Аминь.

#### +BC-08+

### Очеркъ современнаго положенія православія на Востокь.

(Продолжение).

Б. Александрійскій патріархать, занимающій въ порядкѣ патріаршихъ престоловъ второе мѣсто — послѣ Константинопольскаго, по настоящимъ условіямъ существованія, находится въ самомъ бѣдственномъ положеніи.

Нѣкогда, въ цвѣтущій періодъ своего существованія, во времена великихъ Святителей и Учителей Церкви Аванасія, Кирилла и др., въ предѣлахъ Александрійскаго патріархата насчитывалось болѣе 100 епископій, въ томъ числѣ 10 митрополій; отъ V вѣка къ намъ дошло исповѣданіе вѣры, подписанное 400 африканскихъ епископовъ и отправленное въ 484 г. вандальскому королю Гунериху—аріанину, въ защиту православнаго ученія. Но время это прошло давно; оно окончилось, несомнѣнно, съ прекращеніемъ Византійскаго владычества надъ Египтомъ, и съ тѣхъ же поръ начинается скорбная лѣтопись быстраго упадка Александрійскаго патріархата, продолжающагося до нынѣ.

О прежнемъ величіи его теперь напоминаетъ только титуль Ал. патріарха: "блаженнѣйшій и достопочтеннѣйшій отецъ, папа и патріархъ великаго града Александріи, Ливіи, Пентаполя, Эвіопіи и всей земли Египетской, отецъ отцевъ, пастырь пастырей, архіерей архіереевъ, 13-й апостолъ и судія вселенной". Но съ дѣйствительностью этотъ титулъ давно уже не

имъетъ ничего общаго. Начиная съ 16 въка предълы патріархата ограничиваются только не многими пунктами въ Египтв. Во второй половинъ 17 в. извъстный Арсеній Сухановъ, лично посттившій патріархать, насчитываеть всёхь православных вы немъ до 1000 человъкъ, а митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ не было ни одного, такъ что у Суханова невольно является недоумъніе: надъ къмъ же собственно Александрійскій патріархь — патріархъ? Изв'єстн'я шій востоков'єдь нашь, Преосвящ. Порфирій (Успенскій), постившій Египеть въ 60-хъ годахъ XIX въка, пишетъ: "по неисповъдимымъ судьбамъ Божіимъ православіе почти совствить погасло въ Египтв и Африкъ "; изъ многихъ, бывшихъ тамъ митрополій и епископій "уже давно не осталось ни одной"... "православная паства такъ мала, что довольно и одного пастыря: число христіанъ, составлявшихъ паству натріарха, простиралось всего до 1750 человъкъ; большая часть изъ нихъ греки, привлеченные сюда торговлею и промышленностью, а остальные - туземцы (арабы). Храмовъ въ патріархать находилось не болье десяти, со включениемъ сюда одного домоваго и одного строившагося" \*). Очевидно, это было самое бъдственное время въ исторіи Ал. патріархата. Во второй половинѣ XIX вѣка и особенно въ теченіи тридцатильтняго патріаршества (съ 1869 по 1899 г.) блаженнъйшаго и мудраго старца-патріарха Софронія, патріархатъ началъ выходить изъ такого безнадежнаго положенія; въ настоящее время, какъ увидимъ, въ немъ есть нъсколько митрополитовъ и епископовъ, увеличилось число пастырей, увеличилась и паства.

Тъмъ не менъе и въ настоящее время, какъ мы и сказали въ началъ, Александрійскій патріархатъ находится въ крайне бъдственномъ положеніи:

1) Предълы Алекс. патріархата ограничены въ общей сложности своимъ пространствомъ, не превышающимъ пространство нашего уъзда. Наличное число высшей іерархіи и духовенства едва ли достигаетъ ста лицъ; паства Алекс. патріархата, хотя и взросла, сравнительно со временемъ, описаннымъ

<sup>\*)</sup> Александр. патріархія 379 и далже.

Преосв. Порфиріемъ, но все же едва ли достигаетъ 10,000 человъкъ; состоитъ она частью изъ грековъ, проживающихъ преимущественно въ городахъ: Каиръ (съ X в. служащемъ резиденціей патріарха), Александріи, Суецъ, Даміеттъ и др. и занимающихся торговлею, частью изъ сиро-арабовъ, самаго бъднаго населенія страны.

- 2) Политическія условія существованія Ал. патріархата, въ границахъ власти египетскаго правительства, въ сферѣ вліянія Англіи, также не могутъ благопріятствовать развитію православія.
- 3) Враждебная православію инославная пропаганда, давно уже и прочно утвердившаяся въ Египтѣ, сначала подъ французскимъ, а позже подъ англійскимъ протекторатомъ, достигла здѣсь такихъ успѣховъ и такого вліянія, какихъ не достигла нигдѣ на Востокѣ.
- 4) Въ Александрійскомъ патріархать чаще, чыть гды либо, обнаруживается пагубное вліяніе племенной, національной вражды между православными—греками и арабами. Не смотря на то, что православныхъ грековъ въ патріархать меньше, чыть православныхъ арабовъ, управленіе дылами патріархата находится въ рукахъ грековъ, которые и здысь, не смотря на быдственное состояніе Александрійской церкви, не могутъ отрышиться отъ своей панэллинской мечты. Упорно преслыдуя ее, греки часто не обнаруживають надлежащей заботливости о религіозныхъ и церковно-общественныхъ нуждахъ православныхъ арабовъ, а этимъ, конечно, съ особеннымъ удовольствіемъ пользуются враги православія, всячески поддерживая, а нерыдко и нарочито разжигая вражду между православными, чтобы легче достигать своихъ цытей.

Наконецъ 5) въ Александрійскомъ патріархатѣ, служившемъ нѣкогда цвѣтущимъ центромъ богословскаго образованія, распространявшагося отсюда, изъ знаменитой Александрійской катихизической школы, по всему Востоку, нынѣ нѣтъ ни одной богословской школы: мѣстное духовенство изъ арабовъ совсѣмъ лишено богословскаго образованія; народъ— коснѣетъ въ невѣжествѣ.

Таково въ общихъ чертахъ печальное состояніе Алекс. патріархата. -- Мы было совствить окончили скорбную повтсть о немъ, какъ получили февральскую книжку Странника за текущій годь, въ которой, между прочимь, поміщена отвітная рвчь архидіакона Ал. патріархіи Константина Пагониса новоизбранному патріарху Фотію, бывшему Назаретскому митрополиту, при вступленіи его на патріаршій престоль. Річь эта замвчательна въ томъ отношеніи, что, изображая современныя нужды Александрійской церкви и ближайшія задачи патріаршаго служенія въ ней, рисуеть предъ нами картину современнаго положенія патріархата. Выразивъ отъ имени Алекс. клира и народа радость по поводу прибытія патріарха, ораторъ указалъ новому Святителю примфръ для подражанія въ лицъ знаменитъйшаго Святителя св. Аванасія Александрійскаго и выразиль желаніе, чтобы блаженній фотій, подобно предшественнику своему, скончавшемуся въ 1899 г., приснопамятному іерарху Софронію, продолжаль поддерживать внутренній миръ въ церкви Александрійской и охранять біздное и біздствующее православное население отъ опасныхъ лжеучителей и отъ пагубнаго, растивнающаго въру и нравы религіознаго индиферентизма. Коснувшись главныхъ нуждъ патріархата, ораторъ указалъ прежде всего на незначительные предёлы его. "Въ древнее время, говорить онъ, было здёсь 10 митрополій и 90 епископій... нын'в же, им'вя лишь трехъ епархіальныхъ архіереевъ, Александрійская церковь оплакиваеть свое сиротство, будучи лишена одного изъ главныхъ украшеній своихъмитрополитовъ и епископовъ... взоры блаженнъйшаго должны быть обращены на соседній Судань, где, съ распространеніемь гражданственности, настало время проповедывать св. веру православную, дабы просвётить мёстныхъ жителей свётомъ Евангелія и пріобщить ихъ къ спасительному телу Церкви Христовой". "Вторая задача патріаршаго служенія — распространеніе церковно-богословскаго образованія. Нын'в въ Алекс. церкви, увы! - нътъ ни одной богословской школы, не смотря на то, что общество предлагаетъ духовенству настойчивые запросы, подъ вліяніемъ духа времени и требованій жизни:

кром'в того, появляются лжеучители изъ инославныхъ испов'вданій, смущающіе сов'всть православныхъ простецовъ и увлекающіе ихъ въ с'вти католичества и протестантства"... "Въ третьихъ необходимо учредить синодальную систему управленія, какъ и въ другихъ патріархіяхъ"... Наконецъ, и общее церковно-религіозное состояніе Александрійскаго кивота производитъ печальное впечатл'вніе. Мало храмовъ, монастырей и школъ; н'втъ больницъ, богад'вленъ и т. п. учрежденій, въ которыхъ нуждается греческое (да и одно ли греческое? скажемъ мы) населеніе Египта".

Всѣ эти указанія великаго архидіакона Ал. патріархій какъ нельзя болѣе соотвѣтствуютъ, описанному нами выше, положенію Ал. патріархата; но всѣ они пока представляютъ только ріа desideria, о которыхъ только и можно сказать: дай Богъ!

В) Антіохійскій патріархать, занимающій третье м'єсто въ порядк'є патріаршихъ престоловь, находится нын'є въ такомъ же почти печальномъ состояніи, въ какомъ и Александрійскій, съ тімъ только различіемъ, что онъ им'єсть боліє світлыя надежды, благодаря значительной и успішной просвітительной д'єзтельности въ этомъ патріархатіє нашего Палестинскаго Общества.

Патріархъ Антіохійскій носять титуль: "Блаженньйшій и святьйшій патріархъ великаго Божьяго града Антіохіи, Сиріи, Аравіи, Киликіи, Иверіи, Месопотаміи и всего Востока"; но и этоть титуль, какъ и титуль Александрійскихъ патріарховъ, свидьтельствуеть только о быломъ величіи патріархата. Самый городъ Антіохія, считавшійся въ первые въка христіанства второй столицей христіанства и имівшій въ цвітущій періодъ своей исторіи, во времена Св. Златоуста, до ста тысячъ православныхъ, ныні представляеть жалкій, гразный городъ съ 6000 жителей, изъ которыхъ едва ли и десятая часть исповідуеть православіе. Містопребываніемъ Антіохійскихъ патріарховъ съ конца XIII в. служить Дамаскъ; въ знаменитой же въ древности Антіохіи даже въ половині XIX въка еще не было ни одной православной церкви. Въ такой же почти

мъръ, какъ православное населеніе Антіохіи, сократились и предвлы Ант. патріархата: некогда въ немъ было до 200 епархій; въ началь XVIII в., кромь канедры патріаршей, насчитывалось 19 архіерейскихь каоедрь; въ началь XIX в. ихъ числилось 16, а нынъ остается только 13. Нъкогда православное населеніе Антіохійскаго патріархата считалось милліонами, къ началу же XIX в. число православныхъ жителей патріархата не превышало 70 тысячь человъкъ; только во второй половинъ XIX в. оно стало возрастать, такъ настоящее время въ патріархать числится отъ 160,000 до 200,000 православныхъ. По народности, всв они, за исключеніемъ немногочисленныхъ грековъ-арабы; по условіямъ жизни они составляють самую бъдную и бъдствующую часть населенія Сиріи, и донын'в еще не усп'євшую вполн'є оправиться отъ той ужасной рёзни, какая была произведена здёсь мусульманами въ 60-хъ годахъ, когда тысячи христіанъ были перебиты, имущество разграблено и самыя жилища сожжены. Какъ извъстно, послъ этой звърской ръзни большинство состоятельныхъ православныхъ арабовъ поспъшило выселиться въ Бейрутъ, Александрію и другіе приморскіе города, оставшіеся же православные арабы представляли по-истинъ голодную толпу, совершенно обнищавшую и безпомощную. Для облегченія участи его было учреждено спеціальное "Дамасское православное общество благотворительности", но средства его оказались совершенно ничтожными сравнительно съ вопіющими нуждами бъднаго населенія.

Всѣ другія условія, въ какихъ находится православіе въ Антіохійскомъ патріархатѣ, такъ же неблагопріятны, какъ и въ Александрійскомъ:

1) Инославная пропаганда здёсь такъ же прочно утвердилась и, владёя громадными средствами и силами, давно уже покрыла Сирію густою сётью школь, пріютовъ и др. благотворительныхъ учрежденій, посредствомъ которыхъ уловляетъ бёдное и бёдствующее православное населеніе. Существуетъ здёсь и спеціальная католическая семинарія (Ливанская) для подготовки миссіонеровъ изъ арабовъ; а въ Бейрутё ісзуиты

ухитрились открыть даже высшее учебное заведеніе, называемое университетомъ, студенты котораго, преимущественно изъ
туземцевъ, изучаютъ медицину и готовятся къ миссіонерской,
дѣятельности. Университетъ помѣщается въ прекрасномъ зданіи
богато снабженъ всѣми учебными пособіями и научными средствами; преподаваніе ведутъ, кромѣ патеровъ, 6 профессоровъ,
командированныхъ изъ Франціи; всѣхъ студентовъ (въ 1897 г.)
было 120. Какое значеніе придается этому врачебно-миссіонерскому университету, можно видѣть изъ того, что ему выдается субсидія съ 93,000 франковъ, а дипломы студентовъ
Бейрутскаго университета даютъ права, равныя медицинскимъ
факультетамъ французскихъ университетовъ.

- 2) Православное арабское духовенство Антіохійскаго патріархата въ большинствъ своемъ владъетъ только начальной грамотностью и не имъетъ никакого богословскаго образованія. "Православные священники, читаемъ въ Палестинскомъ Сообщеніи 1895 г., ръдко знаютъ что нибудь, кромъ букваря и псалтири и очень мало знакомы даже съ уставнымъ богослуженіемъ. Догматовъ въры и священнаго Писанія совствиъ объяснять не умъютъ". Единственнымъ образовательнымъ учрежденіемъ для духовенства служило до послъдняго времени училище въ Бейрутъ, но и оно едва влачило существованіе.
- 3) О православномъ народномъ образованіи въ Антіохійскомъ патріархатѣ при указанныхъ условіяхъ, конечно, не могло быть и рѣчи, пока на помощь патріархіи не пришло наше Православное Палестинское Общество. Вотъ что писалъ патріархъ Антіохійскій къ представителю Палестинскаго Общества отъ 7-го іюля 1895 года: "Вамъ извѣстны состояніе и положеніе нашего престола и невозможность средствами, какими располагаетъ онъ, удовлетворить всѣмъ потребностямъ и воспрепятствовать сильно и цѣлесообразно торжественному шествію въ Сиріи латинской и протестанской пропаганды... во всей Сиріи нѣтъ хорошо устроенныхъ православныхъ школъ, а потому православные принуждены отдавать своихъ дѣтей въ инославныя школы... Въ виду сего, чтобы устранить настоятельную опасность, угрожающую православію, ввѣренном у

Божіей волей нашей защить, мы обращаемся къ Вамъ съ просьбою придти на помощь къ намъ,—зная Ваши благородныя чувства, Ваше неутомимое рвеніе на пользу православной Церкви и Ваше просьбами обратились одновременно и нъкоторые Епархіальные архіереи Антіохійскаго патріархата.

Само собой разумвется, что Палестинское Общество не замедлило придти на помощь Антіохійской патріархіи и въ томъ же году открыло 15 школъ, въ которыхъ обучалось 2000 учениковъ, и даже приступило къ исправленію и сооруженію церквей. Въ настоящее время число школъ Палестин. Общества въ А. патріархать возросло до 40 съ 5000 учащихся. Благодаря такой ревностной и успашной даятельности Пал, Общества, уже съ 1897 года стало замбчаться въ Ант, патріархать нькоторое ослабленіе иновърной пропаганды и оживленіе просвітительной діятельности православной іерархів. Новооткрытыя и правильно организованныя школы начали благотворно дъйствовать не только на молодое покольніе, но и на отцевъ и матерей молодежи. Съ большей энергіей выступили на борьбу съ иновфріемъ и некоторые іерархи. Митрополить Триполійскій Григорій открыль (возстановиль и преобразоваль) Ляванскую восьмиклассную школу, въ которой большое вниманіе обращено на богословскія науки. Митрополить Гавріиль (Бейрутскій) преобразоваль низшее духовное училище, издавна существовавшее въ Бейрутъ, въ духовную семинарію, въ которой учится до пятидесяти учениковъ и получають достаточное для приходскихъ пастырей Богословское образованіе. Не можеть быть сомнінія, что съ устройствомъ Ливанской и Бейрутской школь образовательный уровень приходскаго духовенства въ Ант. патріархать нъсколько повысится, но достаточно ли этого для успъшной борьбы съ богатой силами, средствами и опытностью въ лукавств в инов рной пропагандой?! Конечно, далеко недостаточно; но слава Богу и за то, что делается. Разсчитывать на большее трудно при той бъдности, въ какой находится патріархія, не имъющая часто возможности удовлетворять благовременно самымъ крайнимъ, вопіющимъ нуждамъ церкви. Вотъ что писалъ въ 1896 году Антіохійскому патріарху настоятель православной церкви въ Мосуль, архимандрить Кирилль: "ради Христа, распятаго за насъ, читайте это письмо со вниманіемъ и отвъчайте намъ, какъ можно скорве... скорве, скорве просимъ помощи и совъта... мы стали посмъщищемъ и позоромъ для другихъ; нътъ у насъ ни церкви, ни школы, ни кладбища, и если вы откажете въ помощи, то мы не знаемъ, что намъ и делать. Я писаль нъсколько разъ, что не могу одновременно служить и прихожанамъ, и заниматься ремесломъ (ткача). Что делать, скажите, просить милостыню, или умереть съ голоду.... Просимъ умоляемъ, ваше Блаженство, ради Бога, ради любви ко Христу, ради Его крови, пролитой за насъ, исполните нашу просьбу, помогите намъ" и т. д. Нужно ли прибавлять что нибудь къ этому посланію, написанному "слезами и кровью", чтобы видъть, въ какомъ печальномъ положени находится еще и нынъ православіе въ Антіохійскомъ патріархать?

(Окончаніе будетъ).

### Увьщаніе штундистамъ.

Добрые люди, чьи сердца отзывчивы на слово теплаго участія! О, какъ бы я желалъ, чтобы всв вы, читающіе завіть Христа, могли похвалиться святымъ званіемъ христіанъ! Но я слышу, что нікоторые изъ васъ чуждаются этого, не хотять быть, какъ и всв, выділяють себя въ отдільное, какое-то новое религіозное общество, видимо отділяются отъ общества православныхъ христіанъ, оправдывая свое поведеніе разными, будто-бы, основательными доводами. Не спорить я хочу,—зачёмъ словесная борьба, когда предъ нами вопросъ о спасеніи? Только любя, мирно бесвдуя, а не воюя другь съ другомъ, мы можемъ оказывать помощь другъ другу; и не обличать я хочу—зачёмъ зараніве вооружаться противъ того, цінность чего не выяснилась изъ братской бесізды? —я хочу

лишь во всеуслышаніе подумать, поразмыслить о нікоторых вопросахь, которые тревожать мою совієсть.

Мнъ говорять: - превославная въра не хороша; называющіе себя православными открыто пьянствують, безобразничають, ведуть зазорную жизнь и сквернословять. Православное духовенство далеко не оправдываеть своего высокаго званія, обременяеть прихожань поборами, пятнаеть себя разными пороками, совсёмъ несовмёстимыми съ святымъ званіемъ пастыра стада Христова... Друзья, я слышу эти и много другихъ подобныхъ замъчаній, но говорю по чистой совъсти — никакъ не могу понять того, какимъ образомъ все это служить осужденіемъ въры православной? Отръшитесь пожалуйста отъ всякихъ враждебныхъ взглядовъ и разберите эти возраженія сами передъ собою, въ своей душв, какъ на духу. Ну виновата ли въра православня въ томъ, что Иванъ, Степанъ, Василій напились пьяными и ругались скверными словами? А? Кто виновать? — Въра ли православная или эти люди? Виновато ли православіе въ томъ, что некоторыя лица, называющія себя православными христіанами, ведуть порочную, скверную жизнь? Не по всей ли справедливости следуетъ сказать, что виноваты и достойны осужденія эти люди, которые своею языческою жизнію порочать носимое ими званіе христіань?! А? Неужели не такъ? Неужели здёсь возможны возраженія? Думаю, что нътъ. Порокъ вездъ можетъ имъть мъсто, гдъ есть человъкъ; нътъ ничего поэтому страннаго, что людьми порочными являются часто и духовным лица. Но скажите пожалуйста по чистой совъсти: виновато ли христіанство въ томъ, что тотъ или другой священникъ беретъ больше, чвиъ слвдуетъ, живетъ не такъ, какъ следуетъ? Ведь все же вы знаете, что у насъ есть законы, которые карають эти и подобные проступки; вёдь мы никого не хвалимъ за проступки и во всякомъ христіанинъ ихъ осуждаемъ. Развъ вы не знаете, что въра христіанская не учить ничему плохому, порочному? Укажите что-либо, достойное осужденія, въ Евангеліи, а не въ жизни христіанъ и тогда вы вправе будете укорять веру христіанскую. Разве вы не слыхали, какими страшными муками -- огнемъ неугасающимъ и червемъ неумирающимъ — угрожаетъ христіанство всѣмъ, нарушающимъ законы христіанскіе? Вѣдь — да, слыхали? А если такъ, то зачѣмъ же грѣхи людей ставите въ укоризну вѣрѣ? Зачѣмъ хулите христіанскую вѣру за то, что указываете много преступныхъ христіанъ? Ихъ и христіанство осуждаетъ, какъ и вы, но только еще строже, чѣмъ вы, ибо угрожаетъ имъ вѣчными муками. Итакъ, кто не хочетъ лгатъ предъ самимъ собою, оставьте это возроженіе, видите — оно все — клевета и путаница, ибо подумайте: у насъ есть, напримѣръ законы, запрещающіе убійство; въ извѣстной мѣстности Иванъ убилъ Степана. Неужели въ этомъ виноватъ законъ, запрещающій убійство, а не Иванъ, нарушившій законъ? Кажется дѣло ясно, какъ день и спорить объ этомъ болѣе — значитъ упорно прекословить, не желая покориться истинѣ.

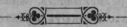
Посмотримъ теперь на другую сторону дъла. - Отдъляющіеся отъ общества православныхъ христіанъ нер'ядко въ защиту своей въры указывають на то, что они сами люди хорошіе по жизни, не пьянствують, не сквернословять, ведуть тихую, мирную жизвь; иные поставляють это въ зависимость отъ перехода въ новую въру, ибо утверждають, что они сдълались лучше, оставили прежніе пороки послі того, какъ стали чуждаться церкви и православныхъ христіанъ. Друзья, если есть между вами разсуждающие такъ, то темъ интереснее намъ будеть вдуматься въ это живое возражение. Не умолчу,я самъ слышаль, что многіе, которыхъ называють сектантами, ведуть жизнь гораздо лучше православныхъ: я самъ виделъ у нихъ почти въ каждомъ дом'в Библію; знаю, что они читаютъ ее постоянно, и всегда хвалиль и буду хвалить ихъ за этотъ хорошій навыкъ; но я всегда тяжело чувствовалъ себя въ этихъ домахъ, ибо видя Библію, я не видалъ иконъ, не чувствоваль Бога въ этихъ жилищахъ. И вотъ что мнв всегда думалось и думается въ этихъ случаяхъ. - Вотъ несомнънно добрые и хорошіе люди, отчего же они не ходять въ храмъ, отчего они не терпять присутствія образа Божія въ своемъ домъ? Я знаю, что они, оправдываясь въ своей совъсти, стараются увърить себя, что почитаніе иконь есть идолопоклонство, говорять это и другимъ, которые имъ ставять этотъ вопросъ, но я чувствую, что они сами то въ душв не върять въ то, что говорять; я слышу слова, замвчаю подсказанныя со стороны возраженія, но я не вижу, чтобы эти слова выходили изъ души, а не изъ головы только, чтобы были искреннимъ воплемъ наболванаго сердца. Слушатели, не спорить съ вами объ иконопочитании я хочу, а хочу лишь заставить вась заглянуть въ собственныя души. Загляните туда, прошу васъ, и побесъдуйте сами съ собою. Этой бесъды вашей никто не можеть подслушать, никто не осм'веть дорогихъ вашему сердцу в врованій. А я продолжу свои размышленія. - Виділь я дома безь вконь, Библію безь Бога, и страшная мысль пришла мнв на умъ, кто изгоняеть отъ себя Бога, къ твмъ вмъсто Бога вселяется діаволь, а кто не знаеть, насколько опытенъ въ своихъ делахъ этотъ исконный врагь рода человъческаго? Развъ не знаете, что онъ не только мучаетъ человвка, которымъ обладаетъ, но когда находить более выгоднымь, то и утешаеть, услаждаеть? Еще помучить онъ успъеть; въчность безконечна! - ему нужно только покрѣпче уловить въ свои сѣти; и вотъ онъ ловить съ истиннымъ искусствомъ великаго знатока въ своемъ дълъ. Люди перестали ходить въ храмъ, выбросили иконы, - зачёмъ ихъ искушать, мучить?--они пожалуй опомнятся и опять вернутся въ храмъ, опять станутъ поклоняться Богу? Ихъ нужно успокоить, утёшить, чтобы они крепче уверились въ томъ, что стали на истинный путь. И воть онъ перестаеть искушать ихъ, угнетать, внъдряя имъ горделивую мысль о превосходствъ надъ всъми остальными. Когда они были православными, онъ распаляль ихъ чувство, возбуждаль похоть, влагаль въ мысли скверныя слова; теперь уже не въ его разсчетахъ дълать это, - и естественно, что человъкъ, предоставленный самъ себъ, легче справляется съ своею плотію: пьяница удерживается отъ пьянства, развратникъ удерживается отъ разврата, сквернословъ-отъ скверныхъ словъ. Въдь погубить человъка гораздо легче его праведностію, чёмъ его грёхами! Вёдь и самъ діаволъ сделался такимъ отъ того, что слишкомъ много

возмечталь о своей праведности и за это низвергнуть быль въ адъ! О, что можетъ быть искуснве того, какъ привести человъка въ адъ съ Библіей въ рукахъ?! Слово Божіе въ домъ, изъ котораго изгнали Бога и въ который вселился діавомъ, - о, это такая удочка, на которую можно поймать любого мудреца міра сего?! И воть люди вчитываются въ Библію, размышляють, чувствують неожиданно рождающіяся новыя имсли и считають это за озареніе Божіе, нимало не подозріввая того, что это внушение діавольское. Въдь все это можеть быть; вёдь все это такъ согласно съ природою діавола, существованіе котораго вы, конечно, признаете и съ ученіемъ о Богъ, Которому вы хотите духомъ поклоняться! Прекрасное делопоклоневіе духомъ, но пока человъкъ на землъ, его духъ заключень въ оковы тела и, преклоняясь предъ Богомъ душею, онъ невольно падаетъ къ подножію образа Божія и тъломъ. И вы сами свидътели того, что человъкъ, какъ бы онъ ни старался, не можетъ служить Богу духомъ только, а непременно такъ или иначе съ поклонениемъ духовнымъ соединяеть и твлесное служение. Въдь и вы крестите дътей, -а въдь это уже обрядъ, а не поклоненіе духомъ! И вы преломляете хлёбъ въ воспоминание Тайной Вечери - и это обрядъ, т. е. духовное поклоненіе Богу, соединенное съ вещественнымъ служеніемъ. Что вы, одумайтесь! Разві можно быть духомъ, находясь въ тълъ?! Вы читаете Библію: я върю, что при этомъ вы возноситесь къ Богу мыслію, духомъ, но какъ, чрезъ что, чревъ посредство чего? Въдь мысли рождаются отъ словъ, а слова вы читаете глазами и произносите языкомъ! Видите и здъсь сначала глаза, языкъ, а потомъ уже духъ! Итакъ всегда вездів и во всемъ: сначала плоть, тіло, а потомъ уже духъ; сначала какой либо телесный знакь, образь, а потомъ уже духомъ. Зачёмъ же, видя второе, вы не замёчаете Зачемъ проповедуете то, чего сами никогда не делаете и делать не можете? Вдумайтесь, ради Бога, вдумайтесь въ свое собственное духовное состояніе и постарайтесь искренне отвівтить на всв, возникающія въ вашей совъсти недоумьнія; иначе, если вы будете силою подавлять безпокойную совъсть, если

сомнънія вы будете не разъяснять, а заглушать словами, а не мыслями, то вы будете обманывать самихъ себя. Отбросьте пожалуйста всю внашнюю неприглядную сторону жизни, не смотрите на то, что православные часто теснять васъ, поворять и преследують, -- люди всегда люди, какую бы они въру не исповъдывали, а люди иногда бываютъ жесточе самыхъ лютыхъ зверей, - оставьте всю эту грязь жизни и покойно, серьезно вдумайтесь въ свою духовную жизнь. Въ самомъ дълъ, давно ли возникла ваша в ра? Откуда и какъ она явилась? Если вы истинные христіане, то в'єдь Христосъ жилъ льть тому назадь, гдв же скрывалось истинное христіанство все это долгое время? Вёдь оглянитесь, есть-ли хоть одинъ старикъ, который бы родился въ вашей въръ? Въдь нътъ, ибо только лёть 20-30 прошло, какъ родилась только самая въра ваша! Видите, -- это въра дътей еще, юношей, въра новая, и уже по одному этому она не можеть быть Христовой върой, т. к. Христосъ жилъ и оставилъ свою въру очень давно. Вспомните, какъ вы сами уклонились въ эту новую въру, вспомните, въдь это было такъ недавно! Что увлекло васъ въ нее, что заставило васъ отклониться отъ въры вашихъ отцевъ? Не прелесть ли новинки, не практическія ли побужденія, не выросшее ли на почв' жизненнаго недовольства ожесточеніе противъ православныхъ негодяевъ? О, если такъ, то вы жестоко обмануты; вамъ вмёсто хлёба дали камень, вмёсто рыбы — зм'тью и скорпіона! Ваше ученіе о духовномъ только поклоненім выросло на плотяной почев, не вопросы спасенія небеснаго, а тягота жизни настоящей родила ее! Одумайтесь, молю вась, ибо каждый новый день все болбе подвигаеть вась къ въчной погибели. Быть можеть, у нъкоторыхъ изъ васъ были престарвлые родители, которыхъ вы любили и почитали, были и померли; вспомните, какъ они завъщали вамъ молиться за нихъ, записать имена ихъ въ поминание и подавать церковь! Что же вы не исполняете ихъ последней воли, за что такъ жестоко отвращаетесь твхъ, которые воспитали и вскормили васъ? Они померли, но они живы на небъ, и что если возмущенная душа изречеть проклятіе на непослушныхъ

дътей тамъ, предъ престоломъ Отца небеснаго?! Именемъ ихъ, молю васъ, — одумайтесь, опомнитесь; судъ родителей и Бога, въчность впереди, — не будьте же беззаботными относительно своего духовнаго состоянія; бесъдуйте съ людьми благонамъренными, читайте, спрашивайте совътовъ, ибо, видитъ Богъ, — мы желаемъ вамъ только добра!!! Ищите и обрящете.

Епархіальный миссіонеръ, свящ. Іоаннъ Дмитревскій.



# ◆ ОБЪЯВЛЕНІЯ.

# "Свътлый Христовъ Праздникъ Пасха".

Изданіе И. В. Преображенскагс.

По поводу 5-го изданія книги.

"Поучительная книжка". "Въ пятый разъ издаетъ, върнъе сказать, даритъ намъ означенный пасхальный сборникъ г. Преображенскій. И въ какой бы разъ ни издавалъ онъ эту прекрасную книжку, нельзя умолчать о каждомъ новомъ ея появленіи въ свътъ. Въ наше время распространенія массы спекулятивныхъ, мишурныхъ и вреднотенденціозныхъ изданій дешевыхъ книжекъ, такое выдающееся высокими своими достоинствами изданіе, какъ пасхальный сборникъ г. Пр., составляетъ чрезвычайно отрадное явленіе, приносить большую общественную пользу.

Содержаніе этого сборника глубоко идейно и очень разнообразно. Стихотворенія—это торжественные гимны Свётлому Христову Воскресенію... Есть чудные разсказы историческіе и современные... Есть живое (Муравьевское) описаніе богослуженія паскальнаго. Есть интересное описаніе Пасхи ветхозав'ятной и новой, христіанской. Есть увлекательные разсказы о Св'ятломъ Праздник'я въ Іерусалимъ, въ Московскомъ Кремлъ, въ городъ провинціальномъ, и въ деревнъ, въ древней и въ новой, въ великой и малой Россіи, и на военной позиціи на сушт, и на морт, и на деревенскомъ ртиномъ сплавт лъса... Это маленькая общеназидательная энциклопедія Праздника Праздниковъ. Она питаетъ и развиваетъ кртикое религіозное чувство не только учащихся дтей, для которыхъ книга главнымъ образомъ предназначена, но вполнт удовлетворяетъ просвтительнымъ потребностямъ и взрослыхъ читателей.

Въ каждой семьв находятся свои или знакомые люди разныхъ положеній, разныхъ занятій, разныхъ возрастовъ... Полнота содержанія, торжественная религіозность, живая поучительность сборника г. Преображенского дёлають желательнымь самое широкое распространение этой книги не только въ школахъ духовнымъ и мірскихъ, не только среди христіанъ интересующихся, а также и между всёми лицами и учрежденіями, руководящими народнымъ просвъщениемъ на Руси, особенно же въ любимыхъ школахъ "воскресныхъ". Эта книжка одобрена: 1) Учебнымъ Комитетомъ при Св. Синодъ для ученич. библіотекъ учебн. заведеній духовныхъ и гражданскихъ. 2) Училищн. Совътомъ при Св. Синодъ для библіотекъ церк.-приход. школь. 3) Особымъ Отдёл. Ученаго Комитета Министерства Народн. Просещения для ученич. и учител. библіотекъ всёхъ низшихъ училищъ, для ученическихъ средн. и старш. возраста, библіотекъ средн. учебн. заведеній, для безизатныхъ библіотекъ и читаленъ и для публичныхъ народныхъ чтеній. 4) Учебнымъ Комитетомъ при Собственной ЕГО ИПЕРА-ТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА Канцеляріи по учрежденіямъ ИМПЕ-РАТРИПЫ МАРІИ для фундамент, и ученич, библіотекъ учебныхъ заведеній відомства учрежденій ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ 5) Управленіемъ Военнаго и Морскаго Духовенства вообще для назидательнаго чтенія. 6) Главнымъ Штабомъ къ обращенію въ войскахъ. 7) Главнымъ Морскимъ Штабомъ для библіотекъ командъ морского вѣдомства". ("Южный Край" 1900 г. № 6,632). Ев. В.

Нынѣ названая внига (украшенная двѣнадцатью рисунками) вышла уже седьмымъ изданіемъ. Это изданіе добавлено статьею: "Страстная и Пасхальная недѣли въ Москвѣ въ 1900 году", (Сърисунками: 1, Кремлевскій дворецъ и общій видъ кремлевскихъзданій; 2, Высочайшій выходъ съ Краснаго крыльца и 3, Выходъ Ихъ Величествъ изъ Троице-Сергіева собора).

Цѣна книги остается прежняя—50 к. въ прочн. и изящи. перец., а для церк,-приход. и др. низшихъ народныхъ школъ—35 к. На перес. заказн.—25 к. Веленевый экз. на 25 дороже. Мелочь можно почт. марками въ заказн. письмѣ.

Главн. складъ вниги у издателя: СПБ., Звенигородская, 12. О другихъ изданіяхъ И. В. Преображенскаго и объ условіяхъ ихъ выписки см. объявленіе въ № 1-мъ "Церк. Вёдом." за сей годъ.

## Торговый Домъ М. А. Наумова Свыя и Ко

им'ветъ честь ув'вдомить г.г. уважаемыхъ покупателей, что къ предстоящему празднику

Свътлаго Христова Воскресенія

полученъ

## вольшой выворь э

ПАРЧИ, МУАРУ и другихъ издѣлій для облаченій,

**А ТАКЖЕ** 

## БОЛЬШОЙ ВЫБОРЪ ПЛАЩАНИЦЪ.

Цѣны внѣ всякой конкуренціи.

Для церквей продажа допускается въ разсрочку платежа.

Съ почтеніемъ T-вый Домъ M. A. Hаумова C-въя и  $K^0$ .



Содержаніе: 1) Поученіе въ недёлю святаго Оомы.—2) Поученіе въ одинъ изъ дней Свётлой седмицы.—3) Очеркъ современнаго положенія православія на Востокъ (Продолженіе).—4) Увъщаніе штундистамъ.—5) Объявленія.

TEST STORY OF THE STORY OF THE STORY

-0-100

Редавторъ, Ректоръ Семинаріи, Протоїерей Іаковъ Новицкій. Печ. дозв. 16 мар. 1901 г. Ценз., Закон. класс. гимн., свящ. Петръ Карповъ.

Курскъ Типографія Во Н. и И: Ваниних.