# ИРКУТСКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ.

Выходять два раза въ мѣсяцъ.

M. 6.

Адресъ редакціи: Успенская площадь, Духовная Семинарія. Цѣна за годовое изданіе съ доставкою и пересылкою 5 руб. 50 коп., отдѣльный номеръ 30 коп.

والمراجعة والمرا

За объявленія за страницу: въ первый разъ 10 рублей, далье по 5 руб. За половину и четверть страницы въ соотвътственное число разъ меньше.

Mapme 15,

годъ XLVII.

1910 2.

Къ въдомостямъ о раскладкъ налога въ духовноучебный капиталъ по подоходной и по подоходнопрогрессивной системамъ обложенія.

Расходы по Иркутской епархіи главнымь образомь на дудуховно-учебныя заведенія въ 1909 г. и въ 1910 г. достигли
свыше 72 т. руб. Источниками дохода до настоящаго времени являлись— чистая свѣчная прибыль и сборы кружками
и кошельками по церквамь епархіи. Съ развитіемь дѣла просвѣщенія растуть и расходы на него. Въ 1897 г. было ассигновано на женское духовное училище 4 т. руб., теперь
11 т. руб., на мужское духовное училище было ассигновано
17 т. руб., а на 1910 г.—27 т. руб., и естественно является
задача для епархіи изыскать способы полученія средствъ для
удовлетворенія весьма важныхъ культурныхъ нуждъ, какъ дѣла духовнаго образованія и др. Рѣшеніе этой задачи, особенно съ паденіемъ доходности по церквамъ епархіи (за 1908 г.
пала доходность сравнительно съ 1907 г. болѣе чѣмъ на
7 т. руб.), очень затруднительно. А удовлетвореніе потреб-

ности въ просвъщеніи—дъло церкви самое насущное и неотложное, при чемъ въ будущемъ расходы—неизбъжно возрастуть на него. Справедливость требуеть изыскать способы болъе равномърнаго взиманія налоговъ, а расходованіе средствъболъе производительнаго.

1896 г. въ Иркутской епархіи практиковалась подушная раскладка налога въ духовно-учебный капиталъ, когда одна церковь при большой свѣчной прибыли — несла одинаковый налогъ съ церковью при равномъ числѣ душъ съ первой, но при ничтожныхъ сравнительно съ первой — доходахъ. Этотъ способъ обложенія, какъ самый несовершенный признанъ негоднымъ.

Съ 1896 г. былъ введенъ подоходный способъ обложенія. Налогъ сталъ распредѣляться на церкви епархіи пропорціонально доходности, въ послѣдніе годы достигъ почти 40°/о, такъ церкви съ чистой свѣчной прибыли и кружечнаго сбора въ 100 руб. платили до 40 руб. налога, въ 1000 руб. до 400 руб. У первыхъ оставалось на удовлетвореніе всѣхъ нуждъ по церкви 60 руб., у вторыхъ 600 руб., у богатѣйщихъ церквей епархіи эти остатки достигли двухъ тысячъ рублей и болѣе, при чемъ послѣднія въ большинствѣ случаевъ являются обладательницами °/о бумагъ и др. капиталовъ.

Для бѣднѣйшихъ церквей епархіи этотъ способъ обложенія явился непосильнымъ и несправедливымъ.

Чтобы придти на помощь бѣднѣйшимъ церквамъ епархій, я въ 1908 г. предложилъ сначала на благочинническомъ собраніи, а потомъ на епархіальномъ съѣздѣ—подоходно-прогрессивный способъ обложенія.

Постановленіемъ епархіальнаго съѣзда 1908 г., жур. № 8, вопросъ о введеніи новаго способа обложенія быль переданъ на обсужденіе благочинническихъ собраній. Въ 1909 г. мною была помѣщена въ «Иркутскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ» сравнительная вѣдомость раскладки налога въ духовно-учеб-

ный капиталь по прогрессивной систем'я обложенія І округа Иркутскаго увзда на 1909 г. съ изложеніемъ проэкта по существу.

Большинство благочинническихъ собраній высказалось за введеніе прогрессивной системы обложенія и постановленіемь епархіальнаго съѣзда 1909 г., жур № 15, высказано—считать прогрессивную систему обложенія болѣе справедливой и поручено мнѣ составить сравнительныя вѣдомости раскладки по новой системѣ обложенія, что мною и исполнено (см. вѣд. № 1 и 2\*).

Изъ вѣдомости № 1 видно, что налогъ по прогрессивной системой обложенія по раскладкѣ съ повышеніемъ 1°/о на каждые 50 руб. повысился сравнительно съ подоходной раскладкой главнымъ образомъ на благочинія, въ которыя входять богатѣйшія церкви, а на др. благочиненія—понизился отъ 100 до 200 руб. и главнымъ образомъ на бѣднѣйшее Илимское благочиненіе, ІІІ окр. Киренск. уѣзда, понизился налогъ на 300 руб.

Зато стоило произвести раскадку съ повышеніемъ на  $^{1}/_{2}{}^{0}/_{0}$  (см. вѣд. № 1-й же), какъ налогъ повысился главнымъ образомъ на бѣднѣйшія благочинія— сравнительно съ раскладкой съ повышеніемъ на  $1^{0}/_{0}$  на 50 руб.

Изъ сравнительной вѣдомости (№ 2) по благочинію І окр. Ирк. у. усматривается тоже самое, здѣсь повысился налогъ на двѣ церкви Глазковскую и Байкальскую на каждую, приблизительно, по 120 р., а бѣднѣйшія церкви благочинія получили облегченія отъ 10 до 20 руб. и болѣе. Съ раскладкой тоже по прогрессивной системѣ обложеніе съ повышеніемъ на  $^{1}/_{2}^{0}/_{0}$  на каждое 50 руб. бремя налога падаеть на бѣднѣйшія церкви, главнымъ образомъ на приписныя, которыя особенно надо щадить, не истощая ихъ непосильнымъ

<sup>\*)</sup> Въдомости эти будутъ приложены въ концъ статьи. Ред.

налогомь - это будущія самостоятельныя церкви, будущія платежныя силы.

Даже при бъгломъ обзоръ въдомостей, предложенныхъ сейчасъ вниманію епархій, нельзя не зам'єтить неравном'єрности распредбленія налоговъ по церквамъ епархій при существующей систем'в обложенія, какь по благочиніямъ, такь и отдъльнымъ церквамъ каждаго благочинія (см. вѣд. № 2) такъ Байкальская церковь благочинія І окр. Ирк. у. получила въ 1908 г. чистой свѣчной прибыли и кружечнаго сбора 1,608 р. 81 к., а целое благочиние III окр. Кир. v. 2,748 руб. 86 к., первая несеть налога по подоходной систем в обложенія 600 руб., второе свыше 1000 р; остатокъ первой чуть не въ 10 разъ болве чемъ отдельной церкви Илимскаго благочинія, если разд'єлить 1700 р. на 13 церквей этого благочинія. Кром'є того Байкальская церковь получила по другимъ ст. дохода свыше 1500 р. Если названная церковь будеть нести налога не на 120 р., а на 200 р. по прогрессивной раскладкъ больше, чъмъ по подоходной, то и тогда въ ея распоряжении останется сумма свыше 2300 р.. а бъдныя церкви будуть облегчены, налогь сравнительно будеть распределень равномернее.

Сама жизнь настойчиво требуеть, раскладки налога по болье справедливой системы обложенія, таковой системой и и является прогрессивно-подоходная система обложенія.

(Окончаніе слѣдуетъ).

Совътъ Братства покорнъйше проситъ о.о. Настоятелей и церковныхъ старостъ заблаговременно помъстить это воззваніе на входныхъ дверяхъ храма въ Крестопоклонной недъли Великаго поста.

#### BO33BAHIE.

Братство во имя Царицы Небесной взываетъ къ вамъ, православные, о помощи.

Цѣль Братства — призрѣвать несчастныхъ дѣтей. Дѣти калѣки, слабоумныя и припадочныя обременяютъ собою бѣдныя семьи и осуждены на постоянную муку.

Братство приголубило уже около 500 такихъ дѣтей. Но остаются еще тысячи, нуждающихся въ помощи.

«Кто приметъ ребенка во имя Мое, тотъ Меня принимаетъ». (Матоея, 18).

Знайте: за этими тысячами невинныхъ страдальцевъ стоитъ Самъ Христосъ, протягивая къ вамъ руки, за васъ прободенныя на крестъ.

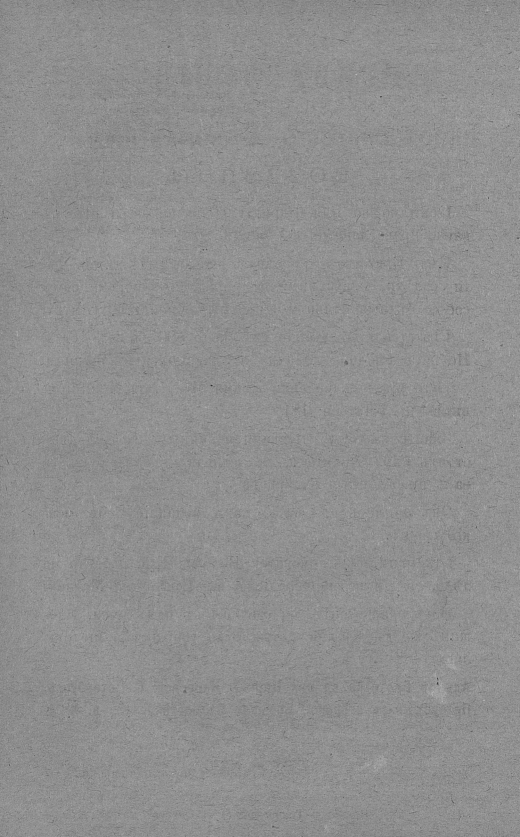
Онъ приметъ отъ васъ, какъ подаяніе Себѣ, вся-кій грошъ.

Откликнитесь, помогите! Во имя Его подайте на дѣло, созданное милосердіемъ Его Пресвятой Матери.

Вотъ, Она стоитъ, протягивая къ намъ руки. Вложимъ же въ эти пречистыя руки усердную и щедрую лепту.

Адресъ Братства во имя Царицы Небесной: С.-Петербургъ, Петербургская сторона, Большая Бѣлозерская ул., д. № 1.





### npubabhehia

КЪ ИРКУТСКИМЪ

### Епархіальнымъ Въдомостямъ.

### Мартъ 15 № 6 1910 года.

#### Пастырскія собранія духовенства г. Иркутска.

12 ноября 1909 г. группа священнослужителей г. Иркутска, собравшись для общей пастырской бесёды, въ квартирё свящ. Троицкой церкви о. Николая Шергина, подобно тому какъ ранёе собирались нёсколько разъ въ квартирахъ другихъ своихъ собратьевъ, пришли къ общему рёшенію образовать правильныя и постоянныя пастырскія собранія въ г. Иркутскі, испросивши на это разрішеніе Архипастыря.

Результатомъ этого рѣшенія было то, что означенная группа священнослужителей дѣйствительно обратилась съ письменнымъ ходатайствомъ къ Высокопреосвященнѣйшему Владыкѣ Тихону объ открытіп пастырскихъ собраній, на что послѣдовала резолюція Архіепископа отъ 17 ноября 1909 г. такого содержанія: «Разрѣшается и благословляется открытіе пастырскихъ собраній при братствѣ Св. Иннокентія. Давно пора взяться за это доброе дѣло». Мотивы, которые побуждали пастырей взяться за удовлетвореніе давно назрѣвшей потребности, какъ усматривается изъ письменнаго ихъ ходатайства предъ Владыкой, были слѣдующіе.

«Пастырское служеніе, пишуть пастыри, за посл'єдніе годы жизни нашей м'єстной цервки стало особенно тяжелымь и отв'єтственнымь. Религіозныя основы жизни на глазахъ у вс'єхъ разрушаются.

Разрушительная работа ведется дружно и настойчиво, какъ устнымъ путемъ, такъ и письменнымъ (въ литературѣ). Трудно предвидьть весь вредь, какой принесеть она въ будущемъ перкви.

Несомнънно одно, что вредъ этотъ уже въ настоящее время очень великъ. Для противолъйствія развращающему вліянію необходима безотлагательная и непременно дружная, во всехъ пунктахъ городскихъ приходовъ одинаково напряженная и продуманная пастырская работа. Работа эта должна быть направлена какъ на защиту истинъ вбры отъ натиска невбрія, такъ и на укрѣпленіе религіознаго чувства и насажденіе истинно-религіознаго знанія въ народныхъ православныхъ массахъ. Движимые этимъ сознаніемъ, и чувствуя необходимость возогръванія и въ самихъ себъ пастырскаго духа, стыри и обращаются къ Его Высокопреосвященству съ почтительнъйшею просьбою разръшить при братствъ Св. Иннокентія открыть еженед'яльныя пастырскія собранія для обсужденія вопросовъ пастырской дъятельности, давъ наименование этимъ собраніямъ: «Пастырскаго Отдела при Братстве Св. Иннокентія». Хотя, какъ мы увидимъ ниже, въ качествъ «Пастырскаго Отдѣла при братствѣ» собраніямъ этимъ существовать не пришлось, однако мысль и дело получили дальнейшее свое развитіе. Благодаря одному или двумъ такимъ собраніямъ состоялся на праздникахъ Рождества Христова небывалый еще въ жизни городского духовенства - общій вечеръ, на которомъ присутствовало почти всё городское духовенство вмъсть съ ихъ женами, состоялась общая братская трапеза. На этомъ вечеръ идея пастырскихъ собраній получила уже окончательно общее признаніе и одобреніе и были собраны подписи къ уже получившему законную силу прошенію объ открытіи пастырскихъ собраній отъ тѣхъ, кои на предшествующихъ собраніяхъ не принимали участія. Вскор'є же послѣ этого вечера 8 января 1910 г. состоялось новое собраніе духовенства въ зданіи мужского духовнаго училища, на которомъ присутствовало болве двадцати человъкъ и было

постановлено избрать для пастырскихъ собраній постоянный на опредѣленное время президіумъ или пастырскій Совѣтъ и большинствомъ голосовъ были избраны: Предсѣдателемъ цастырскихъ собраній смотритель Мужского Духовнаго училища свящ. Иннокентій Поповъ, товарищемъ или замѣстителемъ его преподаватель Духовной Семинаріи по кафедрѣ соединенныхъ предметовъ: гомилетики и литургики, Иванъ Алексѣевичъ Арефьевъ, дѣлопроизводителемъ—инспекторъ Женскаго Духовнаго училища свящ. о. Николай Часоводовъ и его товарищемъ или замѣстителемъ свящ. Герусалимской церкви о. Гоаннъ Амвросовъ, каковыя лица и были утверждены въ своемъ избраніи резолюціей Его Преосвященства, Гоанна Епископа Киренскаго 22 января 1910 года.

Теперь собранія стали уже правильно собираться еженедъльно по четвергамъ въ зданіи училища.

Какъ выше было изложено главнъйшими задачами пастырскихъ собраній были признаны: 1) защита истинъ въры отъ натиска невърія, 2) укрѣпленіе религіознаго чувства и насажденіе истиннаго религіознаго знанія въ народныхъ православныхъ массахъ и 3) возогрѣваніе въ самихъ себѣ пастырскаго духа. Вторая изъ этихъ задачъ и была сдѣлана предметомъ обсужденія какъ на предшествующихъ, такъ и на послѣдующихъ пастырскихъ собраніяхъ. Такъ изъ журнала собранія отъ 19 ноября видно, что былъ поставленъ на обсужденіе вопросъ именно о средствахъ возбужденія, развитія и укрѣпленія у присутствующихъ въ храмѣ молитвеннаго настроенія.

И по обсуждении было постановлено: «признать такимъ средствомъ прежде всего неспѣшное, осмысленное и по возможности выразительное чтеніе священныхъ и богослужебныхъ книгъ. Каждый священно-церковнослужитель только тогда будетъ побуждать къ молитвѣ другихъ, когда онъ самъ будетъ молиться, а молиться разумно онъ будетъ тогда, когда будетъ

самъ понимать слова молитвы, переживать ихъ, а переживать извъстныя молитвенныя состоянія онъ будеть тогда, когда не будеть спѣшить въ чтеніи текста молитвы. Отсюда первая заповъдь, какую выработали для себя члены пастырскаго собранія, согласно общаго обсужденія, должна быть формулирована такъ: чтобы заставить молиться свою паству, нужно самому читать молитву, не спъща и читая, непремънно самому молиться. Такъ какъ далве успъхъ въ этомъ двлв зависить главнымъ образомъ оть исполнителей — псаломіциковъ, потому что наибольшая часть читаемаго принадлежить ихъ исполнению, то ввиду сего собрание приступило къ выработкъ мъръ воздъйствія въ желаемомъ направленіи на псаломщиковъ. Такими мърами признаны: 1) Товарищеское благожелательное обращение съ псаломщиками самихъ священниковъ въ церкви и вит оной, чуждое однако потворства слабостямь, унижающимъ достоинство служителя храма и вызывающимъ нареканія на всё вообще сословіе духовенства. Въ обращении съ псаломщиками священники должны руководиться мыслію, что вс'в члены причта, въ томъ числ'в и псаломщики, служители Единаго Господа, у всёхъ ихъ одно великое и общее дело спасенія ближняго и потому все они должны жить какъ добрые братья, различаясь лишь старшинствомъ и заботясь болбе всего о славъ Имени Божія. Товарищески благожелательное обращение съ псаломщиками расположить последнихь въ пользу священника и обезпечить для него возможность усп'вшнаго возд'вйствія въ желаемом'ь направленіи на псаломщика. 2) Вь тіхть случаяхть, когда псаломщики проявять упорное нежеланіе внимать ув'ящаніямь священника читать не спѣшно и со смысломъ, прибѣгать къ административному воздъйствію на нихъ со стороны о. благочиннаго, а буде и эта мфра окажется недостигающей цъли, пастырское собраніе, ревнуя о духовной польз'є пасомыхъ. должно возбуждать предъ епархіальной властью ходатайство

объ удаленіи со службы строптивыхъ псаломщиковъ. 3) Весьма желательно, чтобы пастыри, въ случав освободившихся въ городв псаломщическихъ мвстъ, облегчали для епархіальной власти трудъ подыскиванія достойныхъ кандидатовъ на вакантныя мвста, указывая изъ сельскихъ причетниковъ способныхъ и достойныхъ лицъ, кои бы могли съ пользою для церкви Божіей проходить свое служеніе въ городв. Эти указанія, повергаемыя на усмотрвніе епархіальной власти, могли бы въ извъстной мврв содвиствовать подбору въ городв хорошихъ псаломщиковъ.

Обсуждая далье количество читаемыхъ и поемыхъ молитвословій за богослуженіями и видя большое разнообразіе въ этомъ отношеніи въ различныхъ церквахъ съ тенденціей къ сокращенію указаннаго въ церковномъ уставь, собраніе рышило пересмотрыть весь порядокъ всенощнаго бдынія и отчасти литургію, чтобы прійти относительно читаемаго и поемаго къ опредыленной нормы, обязательной для всыхъ городскихъ церквей.

А именно: часы 3-й и 6-й читаются полностью, безъ всякихъ сокращеній, шестопсалміе тоже, каензма одна изъ трехъ полныхъ псалмовъ, изъ каноновъ воскресныхъ читать 3 тропаря: по одному изъ воскреснаго, крестовоскреснаго и богородичнаго съ заключительнымъ славословіемъ. При выборѣ трехъ тропарей изъ каноновъ выражено было настойчивое желаніе, чтобы священники заранѣе до службы прочитывали сами каноны и отмѣчали крестиками тѣ тропари, какіе найдутъ наиболѣе доступными для пониманія и наиболѣе выразительными по содержанію для молящихся. Пареміи и 1-й часъ читать полностью. Относительно иѣнія стихиръ собраніе постановило слѣдующее. На Господа воззвахъ по воскреснымъ днямъ поются двѣ и читается одна стихира. Въ большіе праздники желательно исполненіе возможно большаго количества стихиръ, такъ какъ въ стихирахъ главнымъ образомъ и вы-

ражается церковью отличительная сущность праздничныхъ дней, изъ стихиръ на стиховнѣ пѣть одну. Заключительная молитва за всенощнымъ бдѣніемъ: «Христе Свѣте Истинный» непремѣнно вычитывается сполна и пѣснь—Взбранной воеводѣ начинается по окончаніи сей молитвы. Послѣ славословія великаго пѣть: «Воскресъ изъ гроба» и «Днесь спасеніе міру бысть». Мѣсто для чтенія часовъ, кафизмъ, шестопсалмія, канона и паремій—предпочтительнѣе избирать посрединѣ храма.

На этомъ же собранія по предложенію свящ. о. Петра Колодезникова— была принята сочувственно мысль объ учрежденіи стипендіи при одномъ изъ учебныхъ заведеній имени умершаго законоучителя Иркутской учительской семинаріи Протоіерея о. Николая Шастина, какъ много потрудившагося на нивѣ школьнаго образованія дѣтей и оставившаго по себѣ весьма видный слѣдъ и въ учебной педагогической литературѣ своими лекціями и изданнымъ имъ учебникомъ по Закону Божію. Мысль эту рѣшено было поддержать и развивать на послѣдующихъ пастырскихъ собраніяхъ.

Такъ начались настырскія собранія духовенства г. Иркутска. Всв наиболье выдающієся и имьющіє практическое значеніє протоколы ихъ будуть своевременно печататься сь разрышенія епархіальной власти въ мыстныхъ Епархіальныхъ Выдомостяхъ. На очень многолюдномъ собраніи 4-го февраля обсуждался духовенствомъ важный вопрось объ отношеніи собраній къ Совыту Братства Св. Иннокентія и такъ какъ, ввиду спеціальныхъ задачъ и состава настырскихъ собраній, какъ собраній только одного духовенства, было признано неудобнымъ войти въ одну организацію съ Совытомъ Братства, въ смыслы же самостоятельнаго Отдыла при Братствы найдено было непріемлемымъ съ точки зрынія устава самаго Братства, то большинствомъ голосовъ было вынесено рышеніе за самостоятельное существованіе настырскихъ собраній подъ главенствомъ и руководительствомъ неносредственно самого Вывенствомъ и руководительствомъ неносредственно самого Вы-

сокопреосвященнъйшаго Архіепископа Иркутскаго, который 20 февраля с. г. наложилъ на журналѣ означеннаго собранія слѣдующую резолюцію: «Утверждается самостоятельное учрежденіе — «пастырское собраніе» по проекту сего журнала, хотя взаимнодѣйствіе въ нуждахъ двухъ самостоятельныхъ учрежденій можетъ быть безпрепятственно. Тихонъ А. Иркутскій».

Одновременно была утверждена Архіепископомъ и выработанная пастырскимъ Совѣтомъ инструкція пастырскому собранію, которая такъ же при семъ прилагается.

Предсъдатель пастырскихъ собраній Смотритель Духовнаго уч. *Свящ. Ин. Поповъ.* 

## Инструкція пастырскому собранію духовенства г. Иркутска.

§ 1.

Пастырскія собранія им'єють своею цілью постоянное взаимное общеніе всего духовенства г. Иркутска для совм'єстнаго обсужденія и выработки единообразныхъ мієрь къ поднятію и укрівпленію религіознаго чувства, для распространенія религіозно-нравственнаго просвіщенія въ своихъ приходахъ, а такъ-же обсужденіе и рішеніе всіхъ, вызываемыхъ жизнію, вопросовъ церковноприходской жизни вообще.

State of the state

Для достиженія своихъ цілей пастырскія собранія:

а) еженедъльно собираются для совмъстнаго обсужденія возникающихъ вопросовь, выносять по нимъ свои заключенія, которыя записывають въ книгу протоколовь, или отдъльными журналами (смотря по важности вопросовъ) входять на утвержденіе Его Высокопреосвященства, а по утвержденію пуб-

ликують къ свъдънію всего духовенства въ мъстномъ епархіальномъ органъ;

- б) въ цѣляхъ поднятія религіознаго чувства озабочиваются благоустроеніемъ надлежащаго церковнаго чтенія и пѣнія въ храмахъ Божіихъ и всего вообще порядка богослуженія, устраивають церковныя процессіи, служеніе торжественныхъ акаоистовъ и молебновъ съ произнесеніемъ на нихъ проповѣдей;
- в) въ цѣляхъ поднятія церковнаго проповѣдничества озабочиваются прінсканіемъ изъ среды своей лучшихъ проповѣдниковъ и могутъ открывать курсы праповѣдничества;
- г) въ цѣляхъ поднятія уровня богословскаго образованія и знакомства съ новѣйшей богословской литературой устраивають чтеніе рефератовъ и лекцій по богословскимъ вопросамъ; открывають свою библіотеку, производятъ выписку для общаго своего пользованія духовныхъ книгъ и журналовъ;

#### § 3.

Во глав'в пастырских собраній, какъ ихъ главный руководитель, отъ котораго зависить утвержденіе, или неутвержденіе вс'єхъ постановленій и д'єйствій собранія, стоитъ Высокопреосвященн'єйшій Архіепископъ Иркутскій и Верхоленскій и зам'єняющій его въ нужныкъ случаяхъ, Викарій, Епископъ Киренскій.

#### § 4.

Членами посѣтителями пастырскихъ собраній могуть быть всѣ священнослужители, какъ живущіе въ городѣ, такъ и иногородніе. Въ необходимыхъ случаяхъ съ разрѣщенія Архипастыря не исключается возможность призывать на собранія и свѣтскихъ богословски образованныхъ людей, напр. преподователей духовной семинаріи и духовныхъ училищъ, или вообще спеціалистовъ по какимъ либо отраслямъ знанія и практики.

#### THE STATE OF THE S

Завѣдываніе дѣлами пастырскихъ собраній производится ежегодно выбираемыми предсѣдателемъ собранія и товарищемъ предсѣдателя, дѣлопроизводителемъ и товарищемъ при немъ и казначеемъ, которые составляютъ Пастырскій Совѣтъ.

#### § 6.

На обязанности Пастырскаго Совъта лежитъ предварительное подготовленіе матеріаловъ и вопросовъ для обсужденія, собраніе всякихъ нужныхъ справокъ и свъдѣній, разсмотрѣніе всѣхъ поступающихъ на имя пастырскихъ собраній заявленій, бумагъ, просьбъ, сношеніе съ разными вѣдомствами и влястями отъ имени пастырскихъ собраній, установленнымъ порядкомъ, повѣрка приходорасходныхъ книгъ и учетъ казначея, составленіе годового отчета о дѣятельности пастырскихъ собраній.

#### A FOR HILLIAM STATE STATE AND AND

Предсѣдатель пастырскихъ собраній назначаеть мѣсто и время засѣданій, соблюдаеть порядокь въ преніяхъ во время засѣданій, наблюдаеть за правильною записью постановленій собранія и производить всѣ исполнительныя по нимъ распоряженія.

#### land a fine § 8. salakanak a dipana janah

Товарищь Предсъдателя раздъляеть всъ его труды и въ случаъ отсутствія занимаеть его.

#### § 9.

На обязанности дълопроизводителя собраній и товарища его лежить запись протоколовь общихъ собраній и журналовь для представленія Архіепископу, составленіе годоваго отчета о дъятельности собраній, разсылки повъстокъ на собранія и вся переписка по дъламъ пастырскихъ собраній,

которая вообще должна быть упрощена и сокращена до возможной степени.

#### § 10.

Денежныя средства пастырских собраній образуются:

- а) изъ ежемъсячнаго взноса съ каждаго члена по 25 к. на необходимыя нужды собранія, какъ то: на бумагу, карандаши и др. канцелярскія принадлежности, на расходы по освъщенію, на прислугу, на выписку необходимыхъ справочныхъ изданій, церковно религіозныхъ газетъ и журналовъ, дешевыхъ листковъ и брошюръ;
- б) изъ случайныхъ пожертвованій на нужды и обще-полезную д'ятельность пастырскихъ собраній.

#### § 11.

Казначей пастырскихъ собраній принимаеть, хранить, расходуеть и даеть ежемѣсячный денежный отчеть Пастырскому Совѣту во всѣхъ поступленіяхъ, пожертвованіяхъ и расходахъ; а по окончаніи года составляеть общій годовой отчеть о приходѣ, расходѣ и движенію денежныхъ суммъ.

#### § 12.

Всѣ письменныя сношенія и документы должны быть за подписью Предсѣдателя или Товарища Предсѣдателя, дѣлопроизводителя, а денежныя и казначея.

#### О чудесахъ Святителя Иннокентія 1).

Τ.

26 Ноября с. г. мы праздновали уже 168-ю годовщину со дня смерти Святителя нашего Иркутскаго Иннокентія. И сегодня мы собрались сюда, чтобы благогов'єйно почтить его память.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прочтено на годичномъ собраніи братетва Св. Иннокентія 29 ноября 1909 г.

Конечно, мы, не придумаемь ему лучшихъ похвалъ, чъмъ тъ, которыя отъ всей полноты религіознаго чувства возносить о немъ за богослуженіемъ Св. церковь наша. Она называетъ его: «Архіереемъ Божіимъ», «Свътильникомъ церкви Пресвътлымъ», «Новымъ Апостоломъ, облагоухавшимъ върою самыя крайнія концы Россіп»—т. е. нашу Сибирь, называетъ «Ангеломъ Сибирскія церкви», «Непобъдимымъ воиномъ Христовымъ»—смиреніемъ, терпѣніемъ и молитвою побъждавшимъ при жизни своей всъ козни враговъ своихъ видимыхъ и невидимыхъ и насъ научающимъ тому-же, называетъ «Боготочнымъ источникомъ превеликихъ чудесъ», «Избраннымъ Чудотворцемъ и скорымъ въ скорбяхъ помощникомъ,» называетъ «Угодникомъ Христовымъ и молитвенникомъ о душахъ нашихъ» и многими, многими—другими похвалами...

Такъ прославляетъ Святителя Иннокентія Св. церковь и подтверждаеть каждую свою похвалу тъми многочисленными фактами изъ его житія, какое было извъстно ко времени обрътенія и прославленія святыхъ мощей его. Въ предшествующіе годы въ этотъ актовый день въ братств'в св. Иннокентія такъ-же много было говорено о жизни и діяніяхъ этого Святителя, каковъ онъ былъ, какъ замвиательная въ свое время историческая личность, какъ первый епископъ и устроитель Иркутской епархіи, первый Самимъ Богомъ низпосланный пропов'єдникъ Христовой в'бры во языціхъ монгольскихъ, первый светильникъ на свещнице по своей праведной жизни среди царившей тогда тьмы языческой и низкой нравственности тогдашнихъ насельниковъ, первый Святитель-Чудотворецъ - нетлѣнныя мощи котораго до нынѣ источають исцѣленія и чудотворенія всёмъ ищущимъ его благодатной помощи. Хорошо-бы все это собрать во едино и переиздать одной книгой, тогда-бы для ищущихъ духовнаго назиданія получилось нѣчто полное, цѣльное и всесторонне охватывающее жизнь и дъянія дорогого для всей Сибпри Святителя нашего

Иннокентія. Да будеть позволено и мив сегодня вспомнить о необыкновенныхъ чудесныхъ явленіяхъ Святителя отъ лица исцъленныхъ многихъ, притекавшихъ къ ракв его съ върою!..

Возлюбленные о. о. и братіе! наше время таково, что среди тлетворнаго духа всяческихъ религіозныхъ сомніній и отрицаній, мы сильно нуждаемся въ напоминаніи лишній разъ о томъ, что Богъ и религія со всею совокупностью всъхъ нашихъ върованій, надеждъ и стремленій - не есть только моральные императивы т. е. движущіе и возвышающіе нашу нравственную жизнь представленія, понятія, иден, -- но это живыя, реально и независимо отъ насъ дъйствующія силы въ мірѣ, направляющія наше спасеніе. Короче сказать. мнѣ хочется громко и во всеуслышаніе крикнуть: «есть живой Богь, промышляющій о людяхъ и Святые Его, готовые оказывать и дъйствительно оказывающие свою чудесную помощь людямъ!. Какъ всегда было, такъ и нынъ есть, что «мощи святыхъ, какъ спасительныя источники даровалъ намъ Владыка Христосъ, которыя многоразличныя благодъянія источають». И это лучше и ближе всего мы увидимъ своими умственными очами, когда представимъ себъ историческія записанныя сказанія о чудесахъ Св. Иннокентія.

Всѣхъ записанныхъ чудесъ Святителя, по изданію Вознесенской обители считается—103¹), изъ которыхъ 76 зарегистровано до перваго возбужденія вопроса объ открытій его нетлѣнныхъ мощей, кончая 1800 годомъ, затѣмъ послѣдовало 24 чуда въ теченіе 1796, 1801, 1802, 1803 года, пока тянулось за это время дѣло объ открытіи его мощей высшею перковною властію, въ лицѣ Св. Сунода; и три послѣдніе чуда записаны: 101—въ 1804 г., 102—въ 1905 г. и 103—объявленное и записанное тоже въ 1905 г., по происшедшее

<sup>1)</sup> См. основной трудъ Пр. Пр. Громова: «Начало христіанства въ Иркутскъ и Св. Инновентіи 1-й Епископъ Иркутскій. Изд. Ирк. 1866 г., а такъ-же изъ него составленную брошюру Вознес. монастыря: «Чудеса и прославленіе Св. Инновентія перваго Епископа Иркутскаго». Ирк. 1906 г.

въ 1899 году, т. е. цълыя шесть лътъ ранъе прежде того, чъмъ оно было объявлено и записано1). Но несомивнно, что всё записанное и исчисленное здёсь есть только ничтожнъйшая часть всъхъ дъйствительно бывшихъ благодъяній Святителя нашего людямъ. Молва, слава и незримая помощь его, какъ извъстно, простерлась на всъ даже самыя отдаленнъйшія концы Сибири—на востокъ до береговъ Великаго Океана, на съверъ въ отдаленный Якутскъ и Охотскій край. на западъ во многія отдаленнъйшія концы Россіи. И кто можеть собрать всв безцвиные факты съ такого неизмвримаго пространства, кто можеть войти въ интимнъйшее, сокровенное святое святыхъ души в'трующихъ людей, исторгнуть оттуда, изложить и описать все бывшее, кром' добровольнаго желанія ихъ самихъ... Чудеса проявленной помощи Божіей — являются для многихъ людей, несомнънно испытавшихъ на себъ Его всемогущую десницу, настолько интимными, т. е. сокровенными, понятными только для этихъ людей, дорогими, святыми - что люди весьма часто какъ бы стъсняются говорить о нихъ другимъ, чтобы ихъ не стали разувтрять въ противномъ, или даже смъяться надъ ихъ мнимымъ суевъріемъ. что бываеть или очень больно для вфрующаго сердца, илиже будто совъстно для сердца робкаго и маловърнаго.

Несомивно такъ же, что много явныхъ чудесъ Святителя неизвъстно намъ просто по нерадивости, или по недогадливости многихъ лицъ, что объявленный ими фактъ чудесной помощи служитъ къ славъ Божіей и Святыхъ Его, что это нельзя, даже грѣшно замалчивать, и такъ благодаря этому многое и остается неизвъстнымъ.

А бываеть еще и такъ, что наша суета житейская, разныя мелочи жизни отвлекають наше время и мысли на другое, а что дѣйствительно важное произошло въ нашей жизни мы какъ-то забываемъ. Позволю себѣ сослаться здѣсь на простодуш-

<sup>1)</sup> Чудеса и праславление Св. Иннокентия. Изд. Вознес. монастыря 1906 г.

ный разсказт со словт самой исциленной Святителемт казачьей вдовы Енисейской губерніи Минусинскаго удзда Идринской волости Евдокіи Садовской. Это то самое посліднее по записи чудо, которое было явлено еще вт 1899 году, но сділалось изв'єстнымт только вт 1905 г.—т. е. черезт 6 літті).

Когда я приступаль къ изложенію настоящей своей беседы, то сперва до нъкоторой степени смутился, что какъ же такъ, на протяженій цілаго столітія съ 1805—1905 годь, какъ будто не случилось ни одного чуда отъ драгоценныхъ мощей и по молитвь къ нашему неоскудному источнику исцыленій. Однако скоро быль разубъждень въ противномъ и изъ разныхъ источниковъ, записанныхъ и удостовъренныхъ въ свое время нашелъ еще свътлыя памятки о чудесахъ Святителя Bb 1831-1, 1843-2, 1852-1, 1854-1, 1864-1, 1872—2, 1883—2, 1884—1<sup>2</sup>) и. наконецъ еще 1905 г.—1 и точно неопредблено время по письму отъ текущаго 1909 г. - 2, что въ рукописи я получилъ отъ Преосвяш. Владыки Іоанна. Несомнънно, если-бы взять на себя трудь заняться этимъ болье продолжительное время, пересмотрыть за истекшее стольтіе всь духовные журналы или оповыстить жителей Иркутска и всей Сибири—постараться предать письмени и гласности все, чъмъ дивенъ Богъ по молитвъ къ Святителю нашему Иннокентію, то нашлось-бы еще пеще многочисленные факты его чудесной помощи върующимъ и притекающимъ къ нему за ней людямъ.

Свящ. Ин. Поповъ.

(Продолжение слъдуетъ).

¹) Чудо № 103.

<sup>?)</sup> Изъ брошюры: «Въ память столътія со дня открытія Св. мощей Святителя». Изд. Братства Св. Ин. Ирк. 1905 г.

<sup>3) 2</sup> подлинныя письма, полученныя авторомъ сего отъ Преосвящ. Іоанна.

#### Почитаніе Св. Иконъ.

(Окончаніе).

За иконопочитаніе твердо стояли великіе учители христіанской церкви: Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоусть, Григорій Нисскій, Блаженный Өеодоритъ. Иконопочитаніе узаконено въ правилахъ 6-го Вселенскаго Собора (82 пр.), при чемъ Соборъ называеть иконы «честными», которыя нужно чествовать или почитать. Иконопочитаніе пропов'ядывали папа Григорій Великій, папа Григорій ІІ и св. Іоаннъ Дамаскинъ, составитель церковныхъ п'єсноп'єній предъ честными иконами.

Послѣ Императора Константина Великаго, въ IV, V, VI и VII вѣкахъ христіанской эры Св. иконы такъ распространились между всѣми христіанами міра и по разнымъ странамъ, что не только онѣ находились въ храмахъ и домахъ, но ими стали украшать наружныя стѣны церквей, поставляли ихъ надъ градскими вратами въ дорогихъ кіотахъ съ вожженными свѣтильниками, на городскихъ илощадяхъ на особенно устроенныхъ возвышеніяхъ, и во всѣхъ чистыхъ мѣстахъ. Искусство иконописанія цѣнилось очень высоко; и многіе великіе таланты посвятили всю свою жизнь на изображенія святыхъ. Святъ ихъ трудъ! Онъ никогда не умретъ. Во всѣ времена люди всего болѣе дорожили иконами и всегда считали, что онѣ приносятъ благополучіе дому. Во время, напр., пожаровъ всегда выносять изъ загорѣвшагося дома Св. иконы, святыни дома.

Тихое и мирное 400-стольтнее иконопочитаніе, развивавшееся посль гоненій на христіанство, омрачилось самымъ неожиданнымъ и безбожнымъ временемъ отрицанія иконъ. Исторія такъ повътствуетъ объ этомъ. Иконопочитаніе въ простомъ народь дошло до такого върованія, что въ самыхъ иконахъ есть Божество. Вотъ, говорили они, у насъ есть Пречистый Образъ Спасителя и Божіей Матери. Мы имъ молимся, преклоняемся, лобзаемъ и думаемъ, что образы Святыя. въ нихъ вложена HTE сила Божеская и она намъ можетъ помочь и помогаетъ. Если бы мы не върили что въ Иконахъ есть святое, мы бы не стали молиться имъ, потому что они лишены святости. не могутъ помочь намъ. Въдь всякій человъкъ, который молится передъ нами, чего нибудь всегда просить и молить: одинь - о щеній своихъ грфховъ, другой объ изціленій своей болізни, третій о томъ, чтобы Богъ помогь ему сділать какое нибудь хорошее дело. Все наши церковныя службы состоять моленій, прошеній, благодареній. Въ своей домашней жизни мы постоянно обращаемся къ знакомымъ съ какой-нибудь просьбою: того дать, того отпустить, того простить, того подарить, того купить... Это тёлесныя наши нужды, которымъ и люди помогуть. Внутреннія или духовныя можеть удовлетворить только Богь и Его Святые. Но Богь невидимъ и Святые невидимы. И вотъ Они дали Свои Образа, чтобы своими телесными очами молились мы не въ пустое пространство, куда никто и не можетъ молится, а именно этимъ образамъ, въ которые вложена Святая Сила. Зачёмъ же тогда иконы, если онв представляютъ собою одушевленную доску, на которой написанъ (нарисованъ) Святой. По отдельности это нельзя и согласить, а вместедоска теряется, а намъ представляется одинъ Святой. И такъ мы въримъ, что въ иконахъ есть Святая сила, въ которую мы въримъ, на которую надъемся и которую любимъ. Многіе суесловы намъ говорять, что иконы иногда очень плохо пишутся, ихъ продають, покупають, передълывають. Но этимъ мы не смущаемся. Икона, какая бы ни была, иконой и останется.

Почитаніе иконъ, съ которыми христіане соединяли Божественную силу не понравилось многимъ христіанскимъ епископамъ, которые очень ревновали о чистотѣ христіанской въры. Вслъдствіе поднявшагося разногласія въ мнѣніяхъ о почитаніи иконъ, начались сначала споры, а потомъ и гоненія на иконы. Одни утверждали, что иконы есть писаніе или произведеніе рукъ человѣческихъ, что не слѣдуеть боготворить ихъ, а принимать только за изображеніе Святыхъ, безъ всякаго присутствія въ нихъ высшей силы. Другіе возражали, что человѣкъ состворенъ Богомъ и сотворенъ по образу и подобію Божію. Значить человѣкъ носитель Бога и силою и разумомъ данными ему отъ Бога, можеть произвести божественное и святое, въ томъ числѣ и иконы. Всякій человѣкъ принимается за дѣдо съ молитвою къ Богу, чтобы Онъ оказаль помощь въ этомъ дѣлѣ. И если у него дѣло вышло хорошо, онъ благодарить Бога за оказанную ему помощь.

Въ споры объ иконопочитании вмѣшались Византійскіе Императоры. Первымъ началъ Левъ III, произшедшій изъ низшаго званія, человѣкъ умѣющій только воевать, да обирать, и отъ неразвитія очень суевърный. Въ его царствованіе произошло въ 726 году извержение подводнаго вулкана въ Цикладскихъ островахъ на Эгейскомъ моръ. Извержение было очень сильное, продолжалось нъсколько дней и навело на жителей острововь ужась, такъ какъ извергаемые со дна камни въ множествъ падали на окружающе острова и убивали жителей. Поднялся въ народъ ропотъ и жалобы на постигшее несчастіе. Левъ III тоже былъ сильно испуганъ и не зналь что дёлать. Быль у него любимець епископь Безерь, человъкъ громаднаго роста, и необыкновенной физической силы. Онь сталь внушать разстроенному Императору Льву, что изверженіе это служить Божіемь наказаніемъ за почитаніе иконъ: «Богъ разгиввался, что люди боготворять иконы, говориль Бизерь Льву, и послаль на нихъ гиввъ Свой. Онъ обратить этоть гнввъ и на тебя, если ты попустишь еще далье почитание иконъ». Какъ было не послушать суевърному

Льву своего коварнаго и худаго совѣтника и Левъ III рѣшилъ предать уничтоженію иконы и издалъ объ этомъ указъ въ 726 году.

Жители Константинополя испугались жестокаго и богохульнаго повѣленія Императора и приготовились силою защищать иконы и иконопочитаніе. И когда посланный Императоромъ сталь снимать съ городскихъ вороть почитаемый всѣми образъ Спасителя, народъ взбунтовался вырваль изъ подъ него лѣстницу, посланный упаль и расшибся до смерти. Печальное событіе это такъ ожесточило Льва III, что онъ отдаль приказъ своимъ войскамъ усмирить возстаніе и вмѣстѣ съ тѣмъ обыскивать всѣ христіанскіе дома въ городѣ и забирать изъ нихъ всѣ иконы, и ихъ свозить на площадь и всенародно сжигать.

Такой неожиданный приказъ Императора ошеломиль всёхъ христіанъ. Они не успѣли подумать куда прибрать иконы, какъ стали въ дома врываться солдаты, срывать со стѣнъ иконы. И что при этомъ происходило, трудно и передать. Одни иконы рвали, другіе отнимали. Крикъ, ругательства, слезы, рыданія, стоны раздавались по всему Константинополю. Никогда городъ не былъ въ такомъ положеніи, какое произошло отъ кого?.. Отъ Императора, который долженъ быть подавать собою примѣръ, правды, добра и истины. Но Императоръ, въ то время, когда происходила въ городѣ бойня изъ за иконъ, удалился въ дворцѣ въ потаенную комнату отъ испуга.

Константинопольское духовенство во главѣ съ Патріархомъ Германомъ, считая повелѣніе Императора Льва III богопротивнымъ всѣмъ преданіемъ и писаніемъ христіанства, поступило въ противовѣсъ ему: во всѣхъ соборахъ и церквахъ оно служило молебны, а потомъ пошли съ крестными ходами по всему городу. Весь народъ, видя, что иконы носятъ для по-клоненія, а не сожженія, почувствовалъ новую въ себѣ силу на защиту иконъ, да и солдаты, поневолѣ исполнявшіе при-

казаніе императора, поняли, что они ділають не доброе діло и прекратили свои дъйствія. Городъ немного уснокоплся, а патріархъ Германъ пошель къ императору съ ходатайствомъ о прекращеній гоненія на иконы. Императоръ Левъ III, въ высот' своего временнаго величія, считая себя повелителемъ а патріарха просителемъ, обощелся съ нимъ надменно, и не желая сознаться въ жестокости своихъ распоряженій ко вреду государства и его самого, потребоваль оть патріарха подписать указъ объ уничтожении иконъ. Патріархъ со всею своею глубокою върою въ иконы убъждалъ императора въ несправедливости его требованій, вредныхъ одинаково для церкви и государства, и угрожаль ему судомъ человъчеи Божескимъ. Но императоръ, въруя, что онъ на скимъ землѣ Царь и Богъ, и все ему должно повиноваться, грозиль патріарху низложеніемь его сь каоедры. Патріархь спокойно возразиль ему: «мнв невозможно вводить какой новизны въ церкви дёлё вёры безъ вселенскаго Собора и низложение мое можеть совершить только Соборъ, а не ты императоръ, такъ же какъ и я немогу низложить тебя съ императорскаго престола, а только бравшій тебя народь». Императорь оть этихъ словъ патріарха сильно разгивался и самъ не понимая, что творить, самовольно лишиль его патріаршей каоедры, а вийсто Германа самовольно тоже возвель на патріаршую каоедру единомышленнаго ему епископа Анастасія. Посл'є такого беззаконнаго назначенія новаго патріарха, императоръ остался. одинокъ, вм'єсто сочувствія встр'єтивъ ропотъ и недовольство, и еще болбе сдблался мрачнымъ и грознымъ.

Въ это самое время противъ императора на защиту выступили епископы, клирики и монахи. Между монахами особенною даровитостію и образованіемъ выдавался Іоаннъ Дамаскинъ, жившій въ Палестинѣ, въ монастырѣ Св. Саввы. Онъ составиль три большія рѣчи въ защиту иконъ, въ ко-

торыхъ изъяснилъ истинный смыслъ, богоугодность и древность иконопочитанія и согласіе полное съ христіанской религіей. Дамаскинъ говорилъ, что императоръ не долженъ издавать законы для церкви; не цари, но апостолы, пророки, пастыри, и учители возвъщали божественное слово; Цари должны заботиться о процвътаніи государства, а пастыри и учители должны заботиться о благоустройствъ церкви. Такъ дъйствовалъ востокъ.

На западѣ безумныя распоряженія императора возбудили къ нему большую непріязнь. Въ нѣкоторыхъ городахъ статуи императора были низвергнуты и разбиты, царскіе портреты разрывались и топтались ногами, во множествѣ появились писанныя памфлеты и каррикатуры на императора.

Напа Григорій II въ 731 году собраль Соборь въ Рим'ь. Изъ 93 епископовъ и многихъ пресвитеровъ, на которомъ торжественно опредълено было держаться во всемъ древняго преданія о почитаній иконъ. По окончаній Соборных в засвданій Льву III послали два письма императора, въ одномь изъ коихъ говорится: «Десять льть ты, по милости Божіей, добре совершаль путь свой; тебѣ и на умъ не приходило преследовать св. иконы; а ныне ты говоришь, что оне замвняють мвсто идоловь и что покланяющеся имъ суть идолопоклонники и рашился совершенно уничтожить ихъ. И не побоялся ты суда Божія, вводя соблазнь въ среду людей не только върныхъ, но невърныхъ. Христосъ заповъдуеть тебъ не соблазнять ни единняго отъ малыхъ сихъ, потому что и за малый соблазнь придется идти въ огонь вѣчный. Почему ты, не посов товался объ этомъ предварительно съ людьми просвещенными опытными? Ты открекся отъ святыхъ отцевъ и учителей нашихъ, хотя и далъ собственноручное письменное объщание повиноваться и слъдовать имъ. Ни одинъ христолюбивый и боголюбивый челов къ, отправляясь въ путь, не совершалъ своего путешествія безъ иконъ. Мы почитаемъ иконы, не какъ боговъ, мы не на нихъ возлагаемъ надежды. Если предъ нами находится икона Господа, мы говоримъ: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помоги намъ и спаси насъ. Если предъ нами икона Святой Его Матери, то мы говоримъ: Пресвятая Богороце, спаси насъ! Если предъ нами икона мученика, или Святого, напр. Стефана, то мы говоримъ: Святый первомученикъ Стефане, моли Бога о насъ! Иконопочитаніе не есть идолопоклонство и нововведеніе, а изначальное и повсюду распространенное върованіе всей церкви, на столько утвержденное ученіемъ Св. Отцовъ, что противящіеся ему становятся нарушительными свято отеческаго преданія и въроотступниками губящими сами себя и другихъ».

Письма Іоанна Дамаскина, Папы Григорія II и др. епископовт показали Льву III всю несправедливость его указовь объ уничтоженіи иконопочитанія и великій грѣхъ, который онъ взяль на себя. Не видя сочувствія ни въ какомъ изъ болѣе образованныхъ людей и оскорбясь правдивымъ письмомъ Григорія II, онъ рѣшилъ употребить военную силу, что бы наказать Римъ, Папу и Италію за неповиновеніе его распоряженіямъ. Онъ отправилъ къ Италіи большой флотъ, но его постигла буря и весь флоть былъ уничтоженъ. Такъ неправыя затѣи всегда и кончаются недобромъ.

Императоръ Левъ III быль низложень и на его мѣсто былъ возведенъ Константинъ V Копронимъ иконоборецъ. Такъ какъ религіозные споры о почитаніи иконъ много вреда принесли спокойствію государства, то новый императоръ задумалъ покончить съ иконопочитаніемъ и рѣшился собрать Соборъ вселенскій, который бы узаконилъ иконоборчество. Дѣйствительно, Соборъ былъ собранъ въ 754 году. На него съѣхалось 338 Епископовъ, но не было ни одного патріарха, ни представителей ихъ. Предсѣдателемъ Собора былъ

иконоборець Өеодосій, епископъ Ефесскій. Зас'яданія Собора продолжались съ 10 февраля по 27 августа.

Соборъ этоть употребленіе и почитаніе иконъ осуждаль на основаніи Свящ. Писанія и Свящ. Преданія.

Главныя мѣста, на которыя указывали иконоборцы, слѣдующія: «не сотвори себѣ кумира», «Бога никто-же видѣ нигдѣ-же» и др. Отцы Собора, составили восемь каноническихъ соборныхъ постановленій¹).

- 1) Кто божественный образъ вочеловъчившагося Слова осмълится пзображать красками, тотъ,—анаоема.
- 2) Кто неизобразимыя сущность и ипостась Слова, ради Его вочеловъченія, осмълится изображать въ формахъ человъкообразныхъ и не захочеть разумъть, что Слово и по воплощеніи неизобразимо, анавема.
- 3) Кто осм'єлится начертывать ипостасное соединеніе двухъ природь и станеть называть изображенное Христомъ, и такимъ образомъ см'є́шивать дв'є природы, анаоема.
- 4) Кто захочеть изображать илоть Христа, соединившуюся съ лицомъ Слова Божія, раздъленно и отлученно отъ Самаго Слова, анаоема.
- 5) Кто единаго Христа раздѣляеть на два лика и захочеть начертывать рождавшагося отъ Дѣвы въ отдѣльности и слѣдовательно принимаеть только относительное соединеніе природъ, анаоема.
- 6) Кто изображаеть плоть Христа обожествившуюся чрезъ соединение ея съ Словомъ и такимъ образомъ, отдѣляеть ее отъ Божества, анаоема.
- 7) Кто будеть Бога Слова, на томъ основаніи, что онъ приняль на себя рабскій образь, изображать вещественными красками, какъ-бы онъ быль простой человькъ и будеть отделять его отъ нераздъльнаго съ Нимъ Божества, вводя, такимъ образомъ, четверичность въ святую Троицу, тотъ анафема.

<sup>1)</sup> Пр. Остроумовъ. Догматическое значение седьмаго вселенскаго Собора.

8) Кто лики святыхъ будеть изображать вещественными красками на бездушныхъ иконахъ, которыя ровно не приносять никакой пользы (ибо эта мысль лжива и произожла отъ діавола) и не будетъ отображать на самомъ себѣ ихъ добродътели, эти живые образы, тотъ анаоема.

Послѣ этого собора императоръ повелѣть истреблять всѣ иконы и въ указѣ его были написаны слѣдующія дерзновенные слова изъ дѣлъ Собора: «Если кто съ этого времени дерзнетъ устроить икону, или поклоняться ей, или поставить ее въ церкви, или въ собственномъ домѣ, или же скрыть ее, такой, если будетъ это епископъ, или пресвитеръ или діаконъ, да будетъ низложенъ, а если монахъ или мірянинъ, то да будетъ преданъ анаоемѣ, и да будетъ онъ виновенъ и предъ царевыми законами; такъ какъ онъ противникъ Божіихъ распоряженій и врагъ отеческихъ догматовъ.

Начались звірства и истязанія иконопочитателей хуже, чемь при Льве III. Много иноковъ содержались подъ стражею въ тюрьмахъ съ цёнями на ногахъ; били ихъ плетями, морили голодомъ, издъвались надъ ними: жгли бороды, вырывали волосы, разбивали головы досками изъ подъ иконъ, съ которыхъ соскабливались изображенія святыхъ; глаза и кольчили другіе части тыла, зашивали въ мышки, и кидали съ камнемъ въ море. Множество благочестивыхъ и праведныхъ дюдей было раззорено, унижено, опозорено, осмъяно и убъжало въ другія земли. Монастыри разрушались, или обращались въ казармы, дома сожигались, имущество расхищалось. Имераторъ Константинъ V самъ первый подаваль примірь безчининія и грязнаго поведенія относительно преследуемых в женщинь и девушекь. Императоры взяль клятву съ жителей Константинополя, что они никогда не будутъ почитать иконь. Многіе изъ суевърнаго страха дали эту клятву, но одинъ иновъ Стефанъ всенародно воспротивился этому и призванъ былъ къ императору; между ними произошелъ слѣ-дующій разговоръ.

Почему ты смъешь ослушаться моихъ повельній?

- Потому что я върю въ Св. иконы и всъ христіане обвиняють тебя, императоръ, что ты обнажиль всъ церкви Божіи отъ иконъ, которымъ поклонялись предки наши и мы.
  - Иконы твои идолы!
- Нѣтъ, Государь, иконы не идолы, какъ вѣруемъ всѣ мы, а онѣ есть точныя изображенія Бога во Св. Троицѣ и всѣхъ святыхъ, предъ которыми мы молимся.
- Глупая душа! развѣ попирая иконы мы попираемъ вмѣстѣ съ ними и Бога и святыхъ Его?

Стефанъ вынуль монету съ изображениемъ Имцератора и спросиль его:

- Чье это изображеніе?
- Мое, отвътилъ императоръ.

Стефанъ бросилъ тотчасъ монету на полъ и началъ попирать ее ногами.

Императорт сначала смъщался, не предвидъвъ такого поступка со стороны низкаго по его мнънію инока, оскорбившаго его императорское величество, въ страшномъ гнѣвъ приказалъ заточить его темницу, а потомъ придумалъ ему мученіе: зацѣпивъ веревкой за ноги, таскать его по улицамъ города и бить камнями...

И замученъ быть, и убить быль праведный Стефанъ.. за что?

Преемникъ Константина V Левъ IV, хотя былъ инородецъ, побоялся употребить жестокія міры противъ иконопочитателей.

Но свътлая заря иконопочитанію занялась при благочестивой императриць Иринь и патріархь Тарасіп. Два этихъ дъятеля всъ силы свои направили, что-бы возстановить иконопочитаніе. Имъ предстояло дъло трудное. Правила иконоборческаго Собора 754 года не были отмънены.

Отмѣнить ихъ могъ только новый Вселенскій Соборь. Но чрезь малый промежутокъ времени созывать его было довольно опасно по одному и тому-же вопросу. Нужно было пригласить и всѣхъ тѣхъ епископовъ, которыя подписали восемь каноновъ противъ иконопочитанія. И трудно было надѣяться, чтобы они оставили свои мнѣнія даже во ймя ложнаго стыда. Тѣмъ не менѣе, въ виду сильнаго упадка въ имперіи благочестія отъ уничтоженія въ храмахъ и домахъ иконъ, императрица, патріархъ и др. достойныя лица рѣшили, что необходимо созвать Вселенскій Соборъ. Составлены были грамоты и посланія къ папѣ Римскому Адріану, патріархамъ Антіохійскому, Іерусалимскому и Александрійскому.

Въ концѣ 785 года въ Константинополь стали собираться на соборъ уполномоченными грамотами епископы изъ патріаршествъ Римскаго, Антіохійскаго, Іерусалимскаго, Александрійсыаго. Опустѣвшая отъ изгнанія иконопочителей столица стала оживляться. Все повидимому было спокойно. Но нѣкоторые иконоборческіе епископы въ тайнѣ собирались и злоумышляли, чтобы соборъ не состоялся. Натріархъ Тарасій прекратилъ ихъ совѣщанія, сказавъ имъ, что безъ благословенія мѣстнаго епископа они не имѣють права собирать собраній.

Вселенскій соборъ должень быль засѣдать въ храмѣ Св. Апостоловъ. День перваго засѣданія Собора быль оповѣщенъ по всей столицѣ. И воть насталь этотъ день. Громадныя толпы народа стекались на площадь къ мѣсту засѣданій Собора. Привели много войска. Начался торжественный съѣздъ Епископовъ на Соборъ. Прибыли Патріархъ и Императрица. Патріархъ Тарасій произнесъ сильную рѣчь о предметѣ засѣданій Собора и описаль всѣ ужасы, учиненные иконоборцами, и возвѣстилъ, что Соборъ 754 года былъ не истинный, такъ какъ онъ созванъ быль безъ согласія Святѣйшихъ Патріарховъ. Соборъ быль открытъ. Но только что присту-

пили къ обужденію вопросовъ о возстановленіи иконопочитанія, какъ послышался сильный шумъ около храма. Это заволновались воины, зараженные иконоборчествомъ Они стали угрожать всему Собору, что не допустять ихъ засѣданій. Сиокойствіе Собора было нарушено. Воины почти каждый производили мятежъ, и о.о. Собора нашли, что въ буйной столицѣ засѣданій продолжать невозможно. Постановлено было собрать Соборъ черезъ годъ въ г. Никеѣ, куда всѣмъ къ назначенному времени и съѣхаться.

Въ 787 году въ г. Никев собрался 7-й Вселенскій Соборъ. Число членовъ Собора было свыше 300. На засвданія Собора были приглашены настоятели монастырей съ иноками. Между членами собора было нѣсколько партій. Собору предстояль трудь согласить между собою эти партіи, и придти къ единомыслію о почитаніи иконъ. Каждому члену собора дано было право говорить все, что пожелаеть, чтобы истина была выяснена безъ всякихъ стѣсненій.

Предсъдателемъ 7-го Вселенскаго Собора быль избранъ патріархъ Константинопольскій Тарасій. Онъ при открытіп собора сказалъ замѣчательную рѣчь о великой важности вопроса объ иконопочитаніи. Всѣ мы вѣруемъ въ Бога и въ Святыхъ Его, сказалъ Тарасій. И если мы въ нихъ вѣруемъ, то должны считать священными и изображенія ихъ. Не имѣя иконъ, предъ кѣмъ мы будемъ молиться? Подумайте, братіс, о семъ усердно, и Богъ направить Васъ на истинный путь!

Этою рвчью патріарха Тарасія было дано направленіе сужденіямь объ иконопочитаніи на Соборв и Соборь 787 года узакониль почитаніе иконь. На всв времена мы опредвляемь, говорили отцы Собора, чтобы святыя и честныя иконы предлагались для поклоненія точно также, какъ и изображеніе честнаго животворящаго креста, будуть ли онв сдвланы изъ красокъ или мозаическихъ плиточекъ или изъ какого нибудь другого вещества, и будуть ли находиться во свя-

тыхъ церквахъ Божійхъ на священныхъ сосудахъ и одеждахъ, на ствнахъ или дощечкахъ, или въ домахъ и при дорогахъ, а равно будутъ ли это иконы Господа и Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа, или непорочной Владычицы нашей Богородицы или честныхъ ангеловъ и всёхъ святыхъ и праведныхъ мужей. Честь, воздаваемая иконъ, относится къ ея первообразу и покланяющійся иконъ покланяется упостаси изображеннаго на ней<sup>2</sup>).

Седьмой Вселенскій Соборъ навсегда утвердилъ почитаніе св. иконъ. Послі того въ теченіе болье тысячи літь иконопочитаніе въ православномъ мірі развивается увеличивается все болье и болье. Православный народь вірить, что и иконы спасають и охраняють его. Но и ныні не перевелись иконоборцы: штундисты, толстовцы не признають иконь и глумятся надъ ними. Не разъ Богь вразумляль не почитающихъ иконы. И эти вразумленія должны насъ предостеретать оть легкомысленнаго отношенія къ иконамь. Безъ иконъ у насъ будеть духовная пустота, такъ какъ мы тогда не будемъ знать, къ кому обратиться, кому молиться.

Сколько есть въ нашемъ государствѣ чудотворныхъ пконъ, цѣлебную силу которыхъ признала церковъ, какъ послѣ этого не вѣровать въ святость иконъ. На поклоненіи имъ, почитаніи ихъ держится все русское благочестіе.

bewitten in the comment of the beautiful and

Д. Хрусталевъ.

<sup>2)</sup> Св. Тарасій и 7-й Вселенскій Соборь. Вас. Преображенскаго, стр. 47-48.

#### Извъстія и замътки.

9-го февраля 1910 года въ Иркутскомъ Вознесенскомъ монастыръ и 14-го февраля въ Братствъ Святителя Иннокентія.

9-го февраля—день открытія и прославленія мощей Святителя Иннокентія праздновался въ Вознесенскомъ монастырѣ съ обычной торжественностію.

За день до наступленія праздника, чтобы приготовить братію монастыря къ празднеству, настоятель благословилъ въ трапезной за об'єдомь прочитать краткую исторю Иркутской епархіи, составленную протоіереемъ Громовымъ, въ коей составитель, изображая подвиги и служеніе Иркутскихъ архипастырей, прежде всего, останавливаетъ благогов'єйное вниманіе на первомъ Иркутскомъ іерарх Святител в Иннокентіи. Наканун праздника торжественно отправлена была всенощная, начатая звономъ безъ четверти въ шесть часовъ вечера и окончившаяся въ 11 часовъ.

Во время всенощной на монастырскомъ дворъ около бора и по дорожкамъ горъли плошки, а соборъ освѣщенъ быль электричествомь, благодаря данной на время военнымь въдомствомъ эксктрической машинъ, При яркомъ свътъ всъхъ зажженныхъ паникадиль, при разноцвътныхъ электрическихъ лампочкахъ, освъщавшихъ разноцвътными огнями раку Святителя, обстановка храма им'йла праздничный видъ. Всенощную отправляль благочинный монастыря, шій входъ съ двумя священнослужителями. На литію настоятель выходиль со всёми іеромонахами, а на величаніе со всѣми священнослужителями изъ чернаго и бѣлаго духовенства, находившимися въ монастыръ. Между первой и второй канизмой поучение читаль казначей монастыря іеромонахъ Леонтій по вновь составленному настоятелемъ монастыря листку подъ заглавіемъ «Краткая исторія открытія

Святителя Иннокентія, перваго епископа Иркутскаго». Этоть листокъ, напечатанный въ большомъ количествѣ, раздавался за всенощной богомольцамъ послѣ помазанія св. елеемъ.

Послѣ «Хвалите имя Господне» прочитанъ былъ акаеистъ Святителю; въ чтеніи его принимали всѣ священнослужители, выведшіе съ настоятелемъ монастыря на величаніе. Народу за всенощной было достаточно. Помазаніе богомольцевъ св. елеемъ продолжалось до конца всенощной.

На другой день раннюю объдню совершалъ благочинный монастыря въ со служении священника Преображенской городской церкви Александра Писарева, которымъ сказано было поучение о Святителъ.

Позднюю литургію совершаль Архіепископъ съ номъ въ сослужения двухъ архимандритовъ, четырехъ протоіереевь, нам'єстника монастыря игумена Іоанна, трехъ священниковъ и двухъ іеромонаховъ. Въ началъ литургіи - именно во время часовъ-изъ каоедральнаго собора крестный ходъ съ чудотворной иконой Божіей встречень быль у монастыря епископомъ съ духовенствомъ. Въ церемоніи встрѣчи участвовалъ 28-й полкъ, выстроившійся рядами. Оркестръ военной музыки исполниль «Коль славенъ». Послѣ встрѣчи крестный ходъ направился въ соборный монастырскій храмъ, гдё архіепископъ чудотворной иконой Божіей Матери началь читать акаеисть, вторую половину аканиста читаль еписконь. По акаоиста началась литургія.

Отъ множества молящихся въ храмѣ свѣчи и ламнады гасли. Начиная съ малаго входа, за переполненіемъ храма молящимися, входъ въ него для вновь прибывающихъ богомольцевъ былъ закрытъ. Множество молящихся принуждено было оставаться внѣ храма. За литургіей пѣлъ хоръ монастырскихъ пѣвчихъ подъ управленіемъ капитана Мечника. Слово во время запричастнаго стиха произнесъ іеромахъ Өео-

досій на тему о прославленіи Святителя и о нетлѣніи мощей угодниковъ Божіихъ. По окончаніи литургіи совершень быль молебень Святителю и архіепископъ со славою прослѣдоваль въ покои настоятеля; во время слѣдованія его оркестръ военной музыки исполнялъ «Коль Славенъ».

Въ покояхъ настоятеля Архіепископу вмѣстѣ съ прочими гостями предложень быль чай и трапеза. Въ числѣ гостей были: начальникъ губерніи, вице-губернаторъ, главный инспекторъ учебныхъ заведеній Восточной Сибири, игуменія мѣстнаго женскаго монастыря, директоръ промышленнаго училища и почетныя лица изъ мѣстнаго духовенства. Около четырехъ часовъ гости разъѣхались, а въ шесть часовъ вечера началась всенощная по случаю пребыванія въ монастырѣ чудотворной иконы. Въ воскресеніе 14-го февраля послѣ литургіи икона съ крестнымъ ходомъ отнесена была обратно въ городъ.

Вечеромъ въ тотъ же день въ залѣ мужского доховнаго училища состоялось торжественное собраніе Братства Святителя Иннокентія, посвященное чествованію Святителя. На этомъ собраніи инспекторомъ женскаго духовнаго училища священникомъ Часоводовымъ предложено было чтеніе о Святителѣ Иннокентіи, заключающее въ себѣ характеристику Святителя; затѣмъ читалъ іеромонахъ Өеодосій составленную имъ статью о прославленіи Святителя Иннокентія и о нетлѣніи мощей св. угодниковъ. Третье чтеніе предложено было предсѣдателемъ Братства на тему «Предсказанія о нашемъ и послѣдующемъ времени». Всѣ чтенія выслушаны были присутствующими съ вниманіемъ и интересомъ.

Между чтеніями хоръ пѣвчихъ исполниль пѣснопѣнія концертнаго характера. По окончаніи чтеній произведена была раздача листковъ о Святителѣ и собирались пожертвованія на благотворительный отдѣлъ Братства. Народу въ этомъ собраніи было отъ 300 до 400 челов'єкъ. Собраніе окончилось въ половин'є девятаго.

Такъ совершено было въ нынѣшнемъ году празднованіе дня открытія и прославленія мощей Святителя Иннокентія.

### Принесеніе Казанской Божіей Матери изъ с. Мальтинскаго въ с. Бадай.

7-го февраля сего 1910 года въ  $5^{1/2}$  часовъ вечера святыня съ св. иконами мъстнымъ причтомъ встръчена на пути следованія изъ с. Мальты со звономь. Въ храме предъ св. иконою причтомъ предъ святынею отслуженъ молебенъ при многочисленномъ количествъ молящихся. На слъдующій день причтомъ отслужена утреня и Божественная литургія, а по окончаніи — молебенъ предъ святынею. Въ теченіе двухъ дней св. икона почти всѣми жителями была принята и соборнымъ причтомъ отправляемы были молебныя пѣнія. При служенін моленій видны были у молящихся слезы умиленія: одни благодарили Заступницу усердную за благодбянія, другіе, удрученные горемъ, просили утфшенія въ скорбяхъ. Видя усердіе молящихся, радуемся и скажемь: глубоко в русть еще Русскій народь въ помощь Божію и вѣра въ людяхъ еще не оскудъла. Святыню для дальнъйшаго слъдованія въ с. Усолье проводилъ мъстный причтъ при многочисленномъ числъ усердствующихъ.

Свящ. В. Поповъ.

## Къ предстоящему въ 1910 г. миссіонерскому съ въ Иркутскъ.

Переписываясь съ настоятелемъ консульской Свято-Тропцкой въ городѣ Ургѣ въ Монголіп церкви о. протоіереемъ Миліемъ Чефрановымъ, я получилъ отъ него нѣкоторыя, въ отношеніи миссіонерскомъ не лишенныя интереса свѣдѣнія, которыми и позволяю себѣ подѣлиться, съ разрѣшеніа автора, съ читателями Ирк. Епарх. Вѣдомостей.

Воть что писалъ мнѣ о. прот. М. Чефрановъ изъ Урги отъ 3 іюня 1909 г.:

"Извиняюсь, что не исполнилъ своевременно Вашего желанія о присылкѣ вамъ монгольскихъ книгъ Евангелія Св. Ап. Луки.

Своевременно не могь, такъ какъ предъ полученіемъ Вашего письма я уступиль продажею одному изъ знакомыхъ Монгольскихъ князей Ва(нъ)-Гуну 500 экземпляровъ по 100 книгъ каждаго: Евангелей Матоея, Марка, Луки, Іоанна и книгу Дъяній Апостольскихъ

А пока пришли другія, я уже не послалъ, предполагая, не поздно-ли?!

Къ тому же, по причинъ болъзненности моей супруги, я все собираюсь или совсъмъ оставить Ургу или побывать въ Иркутскъ и, значитъ, — лично бесъдовать съ Вами и передать Вамъ, что нужно.

Къ тому же думаю, что и на Миссіонерскій Соборъ въ Иркутсків, можеть быть, сочтуть нужнымь и меня пригласить, какъ единственнаго, хотя быть можеть и худенькаго, представителя Русской Православной Церкви и Миссіи Монголіи (на всю Монголію), источника Сибирскаго Буддо Ламаизма, и міста, гді всії Буряты и Калмыки почерпають и запасаются своимь религіознымъ воодушевленіемь.

Если какія Монгольскія или Тебетскія книги Вамъ надобны, напишите и я вышлю съ первою же почтою.

Можеть быть Вы спросите сами себя (можеть явиться у Васъ мысль): для чего это князь столько взяль, даже купиль христіанскихъ священныхъ книгъ?

Отвѣчу: — Большею частью для подарковъ (для раздачи своимъ одно-Альмаченцамъ, своимъ слугамъ, крестьянамъ, а частью для продажи.

Монголы интересуются христіанскими свящ книгами; да христіане и христіанскіе пропов'єднико—спять, или дремлють, или не достаточно внимательны ко всіму окружающему и къ своимъ сос'єдямъ.

Или, быть можеть, посылають на ниву не двятелей, а одни ярлыки, затычки и пробки... А потому недремлющій врагь челов вковь (и Іисуса Христа)—діаволь самъ и чрезь своихь служителей и споспышниковь и всваеть плевелы на сей незасъянной нивъ... Монголы -- весьма религіозны, но вотще, хотя и ищуть Бога и своего спасенія, — но не такъ, жаждуть и алчуть, но нъть утоляющихъ и питающихь истинною пищею и истиннымъ питіемъ. А я одинъ—гласъ вопіющій въ Монгольской пустыни на 2—3 тысячи квадратныхъ верстъ ::

Въ слѣдующемъ письмѣ своемъ отъ 19 авг. 1909 г. тотъ же о. протојерей пишетъ:

"Если что найдете интересными для дѣла миссіи и полезнымъ изъ моихъ писемъ—всегда можете сообщить и въ докладахъ и въ печати: я всегда говорю и пишу только то, что есть на самомъ дѣлѣ, или свои искренніе взгляды и убѣжденія основанныя на фактахъ; а потому опасности не боюсь.

Да мнѣ то и бояться нечего: прошли 26 лѣть моей служебной дѣятельности, хотя быть можеть и малоплодной, а ни кѣмъ даже не отмѣченной; а теперь мнѣ уже 55 годъ и уже подумываю о покоѣ и временномъ и вѣчномъ. Кончаю жизненный путь. А въ такое время страшенъ одинъ только праведный Судья—Богъ.

Книгъ Вамъ пошлю сколько есть; едва-ли найдется по 15 экземпляровъ; но не достающее Вы можете выписать изъ *Читы* отъ *Агента Британскаго Библейскаго Общества*; адресъ его гдѣ-то у меня завалился, но я постараюсь его найти и выслать Вамъ.

Книги высылаю 24 августа. Денегь мив за нихъ не надо, а когда будуть выходить Ваши переводы, то въ замѣнь высылайте мив Ваши на Бурятск. языкъ \*).

Здѣсь въ Ургѣ живеть очень много бурять и особый миссіонеръ, кромѣ меня, здѣсь необходимъ, даже въ Ургѣ для бурять и по пути для монголовъ.

Съверозан. часть Монголін тоже остается безъ миссіонерскаго вліянія. Миссіонеровъ Томскихъ наши Консульства (сперва Ургинское, а теперь Улясутайское) не знаю на какихъ основаніяхъ не пущаютъ, въроятно, больше родня буддизму, нежели Христу.

И мив всегда представляють всяческія препятствія для пов'ядокь по Монголіи, выкидывая даже время оть времени непріятности мив: и твмь отнимая у меня и возможность и время для разъв'ядовъ. В. Пр. Макарію слідовало бы списаться съ Преосв. Менодіемь (я писаль объ этомь Преосв. Менодію): и вырышить этоть важный и для Русскихъ вообще и для миссіп вопросъ. Тамъ миссія м. б. даже успышнье, нежели въ Сввер. и С. В. Монголіи.

Не постараются объ этомъ Русскіе, — захватять это мѣсто и дѣятельность Бельгійскіе, Католическіе и Американскіе Пресвитеріанскіе миссіонеры, которые разъѣзжають уже по Монголіи не гласно и время отъ времени появляются п въ Ургѣ, т. е. переѣзжая или переходя чрезъ Ургу. Въ Американской миссіи книгоноши шведы и финляндцы разъѣзжають по Монголіи, какъ скупщики лошадей, овецъ; и при случаѣ по пути разъѣзжають и продають и кн. свящ. Писанія на Монгол. и Тибетск. языкахъ отдѣльными книгами и завѣтами и цѣлыми библіями. Католическіе же миссіонеры — Бельгійцы движутся по Монголіи рег реdes ароstоlorum, — пѣшкомъ и въ одиночку или много въ двоемъ; немножко въ сумкѣ (ранцѣ)

<sup>\*)</sup> Высланъ переводъ Евангелія отъ Матеея на бурятскомъ языкѣ. Иркутскъ, 1909.

завътовъ отд. книжками и занимаются устною проповъдью, хорошо владбють монгольскимь устнымь и книжнымь языкомъ; одежда или монгольская или китайская, только европейскіе физіономіи, а свътло-русые или красновато-русые бороды и свътлые волосы на головъ выдають ихъ. Если встрътишь и пристально всмотришься въ такого пішехода, -то онъ какъ-то инстинктивно снимаеть шапку или шляпу и молча кланяется. Скажешь ему: Сайнь! о-скорхант-сайнъ! Сай-ну! онь отвічаеть тоже; но колорить голоса не монгольскій, а Европейскій. Какъ-то года два, йдучи изъ города (куреня) въ консульство. -- зимою -- я встрътиль одного такого миссіонера и обратинся къ нему прямо по французски: здраствуйте мой другь (мой господинь)! Откуда и куда путь держите? Вы, видима, бельгіець? Неожиданное обращеніе на знакомомъ для него языкъ Европейскомъ, заставило и его заговорить по французски; онъ сперва сказаль изъ Маймачена иду въ Курень, а въ Маймачен в живете давно и откуда въ Маймаченъ пришли или прівхали? Онъ ответиль: изъ Католич. монастыря близъ Калгана, прівхали при верблюдахъ погонщикомъ направляюсь чрезъ Ургу далве Кобдо. Я просилъ его зайти по пути ко мнж; но онъ не заходиль.

Проживають здѣсь подъ видомъ скупщиковъ шерсти и кожъ отъ Англійскихъ фирмъ англичане, но какіе ихъ главные цѣли и виды,—не знаю. Англичане видимо проповѣдью Евангельскою не занимаются.

Прошла чрезъ Ургу экспедиція полковн. Козлова Петра Яковлевича; они занимались раскопкой древняго города Хара Хото (переводять: черный городъ или мертвый городъ; если мертвый, то правильнье бы читать Керей Хото (Кото), а если черный, то въроятно отъ народа, которые его населяли. Черный народъ, чернолицый; намъ и видно на одномъ рисункъ сидитъ чернолицый: не-то князь какой, не-то божество; а у него на колъняхъ полуоборотомъ сидитъ не-то мальчикъ,

не-то молодая женщина. Козловъ въроятно съ этимъ письмомъ одновременно прибудетъ въ Иркутскъ; при случав попросите у него посмотрвть этотъ рисунокъ не позже 14 ввка, 800 лвтъ лежалъ въ землв и хорошенько присмотритесь къ нему":

Если въ утвержденной Св. Синодомъ программѣ миссіонерскаго съѣзда въ п. 2, подъ литерою ж) поставленъ вопросъ "о распространеніи дѣятельности миссіи по Монголіи и Маньчжуріи", то изъ писемъ о. Милія Чефранова можно видѣть, насколько это важный, назрѣлый вопросъ и насколько было-бы полезно и даже необходимо присутствіе его самого на съѣздѣ 1910 года.

Сообщилъ свящ. Вас. Флореновъ.

СОДЕРЖАНІЕ ОФФИЦІАЛЬНОЙ ЧАСТИ: Къ въдомостямъ о раскладкъ налога въ духовно-учебный капиталъ по подоходной и по додоходно-прогрессивной системамъ обложенія.

СОДЕРЖАНІЕ НЕОФФИЦІАЛЬНОЙ ЧАСТИ: Пастырскія собранія духовенства г. Иркутска. Инструкція пастырскому собранію духовенства г. Иркутска. О чудесахъ Святителя Иннокентія. Почитаніе Св. Иконъ (окончаніе). Извъстія и замътки. Объявленія.

Редакторы: Ректоръ Духовной Семинаріи Архимандритъ *Евгеній*. Преподаватель Семинаріи священникъ *Іоаппъ Дроздовъ*.

Печатать разрѣшается: 15 марта 1910 г. Вр. и. об. Цензора Инспекторъ Иркутской Духовной Семинаріи Вл. Абрамовичь.

#### КОЛОКОЛА ЦЕРКОВНЫЕ ЗАВОДОВЪ ПРІУРАЛЬЯ.

(Заводы существують 150 льть съ 1758 года).

За отливку колоколовъ удостоены ВЫСОЧАЙШЕЙ Государя Императора НИКОЛАЯ ІІ-го благодарности, высшихъ наградъ на выставкахъ и множества отовсюду благодарныхъ отзывовъ отъ разныхъ лицъ и обществъ.

Представитель для всей Россіи Ксенофонть Соколовъ въ Челябинскъ́.

Въ заводахъ и на складъ въ гор. Челябинскъ колокола готовые и на заказъ отъ 1/2 пуда до 1200 пудоваго въса. Подборъ полнаго звона (хора) колоколовъ производится по камертону и роялю Шредера. Письменное ручательство за превосходные, сильные и пріятные звуки колоколовъ и ихъ прочность (неразбиваемость). Обмѣнъ старыхъ разбитыхъ или неблагозвучныхъ колоколовъ. Разсрочка платежа. Подъемка на колокольни храмовъ и доставка во всѣ мѣста по желъзной дорогъ льготнымъ тарифомъ за счетъ заводовъ.

Заводы находясь въ исключительно благопріятныхъ условіяхъ по своему мѣстонахожденію вблизи мѣсторожденій, мѣдныхъ рудь имѣютъ потому возможность изготовлять свои колокола не только всегда изъ высокаго качества уральской штыковой мѣди, но и продовать ихъ во всякое время на полтора два рубля въ пудѣ дешевле всѣхъ другихъ.

Складъ Роялей п Піанино Придворной фабрики К. М. Шредеръ и Фисъ-Гармоній русскихъ и заграничныхъ придворныхъ фабрикъ.

Допускается разсрочка платежа.

Складъ издѣлій изъ Уральскаго цвѣтного мрамора и опоки: памятники, часовни, надгробныя плиты, колоны, лѣсницы, полы, подоконники, цоколь, кабинетныя вещи, облицовка домовъ и проч.

Прейсъ-куранты по требованію высылаются безплатно. Образцы мрамора за 1 руб. 50 коп.

Адресоваться съ запросами и заказами: Гор. Челябинскъ, Представителю Ксенофонту Андреевичу Соколову.

AND SERVICE TRANSPORT TO A SOUTH AND INVESTIGATION OF SERVICE OF SERVICE SERVICES OF THE PROPERTY OF